
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 79 (1970)

Heft: 2

Artikel: Psychiatrie im Wandel der Zeit

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-974948

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-974948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Psychiatrie im Wandel
der Zeit

PSYCHIATRIE IM ALTERTUM

Die Anfänge der Medizin und damit auch der Psychiatrie
liegen im Bereich der Magie: Dem primitiven Menschen
erscheint die Krankheit und ebenso die Geistesstörung,
sofern sie bemerkt wird, als das Werk übernatürlicher
Mächte. Ihre Heilung setzt daher in erster Linie
Versöhnung einer erzürnten Gottheit, Brechung eines
schädlichen Zaubers oder Austreibung eines bösen Geistes

voraus. Der berufene Helfer ist deshalb ursprünglich
der Priester oder der Medizinmann, der mit magischen
Mitteln die Krankheit zu bannen weiss.
Auch bei den Griechen, die zum erstenmal in der
Geschichte der Menschen eine wissenschaftliche Heilkunde
schufen, lassen sich noch kräftige Spuren magischer
Krankheitsauffassung und magischer Therapie feststellen,
letzteres vor allem im Kult des Heilgottes Asklepios (lateinisch

Aesculapius). Die dieser Gottheit geweihten Heiligtümer,

die «Asklepieien», waren Wallfahrtsstätten, wo
kranke Menschen Heilung suchten und anscheinend oft
auch fanden. Sie existierten bis zum Sieg des Christentums

in vielen Gegenden des Römischen Reiches: in
Griechenland selbst, in Italien, Ungarn, Kleinasien und
anderen Provinzen, wo der griechische Einfluss stark
war. Die an diesen Kultstätten souverän angewandte
Heilmethode war der Tempelschlaf: Dem von der
Atmosphäre des heiligen Ortes durchdrungenen Kranken, der

zuvor seinen Körper durch Bäder und seine Seele durch
Gebete gereinigt hatte, erschien in der Nacht der Gott
Asklepios und heilte ihn oder wies ihm doch die Mittel
zur Heilung an. Man darf dieses Verfahren wohl als

eine von den Asklepiospriestern sehr geschickt
durchgeführte Psychotherapie auffassen, die auch auf viele

körperliche Krankheitssymptome günstig wirken konnte,
zum Beispiel auf eine seelisch bedingte Blindheit (die
Erblindung als Flucht aus den Schwierigkeiten des Lebens).

Einwirkung der Götter?

Die wichtigste Leistung der Griechen auf medizinischem
Gebiet liegt aber gerade in der Absage an magische
Auffassungen und Methoden. Sie waren bestrebt, die
Krankheitserscheinungen unvoreingenommen zu beobachten,
sie auf natürliche Vorgänge im Körper zurückzuführen
und durch vernünftige Ueberlegung miteinander in
Zusammenhang zu bringen. Besonders deutlich kommt dieses

Bestreben in der kurzen Schrift «Ueber die heilige Krankheit»

zum Ausdruck. Sie ist eines der berühmtesten

Bücher der Hippokratischen Sammlung, aber auch von
ihr lässt sich nicht mit Bestimmtheit sagen, ob der grosse
Arzt Hippokrates selber (um 400 vor Christus) sie

geschrieben hat, oder einer seiner Gesinnungsgenossen und
Schüler. Wer immer es war, der Verfasser dieser Schrift
tritt energisch der landläufigen Meinung entgegen, die

«sogenannte heilige Krankheit» (das heisst die Epilepsie
und andere Anfallsleiden) sei auf eine direkte Einwirkung

der Götter zurückzuführen. Nach seiner Meinung
ist dieses Leiden um nichts göttlicher als irgendein
anderes. Im Verlauf seiner oft recht scharfen Ausführungen
kommt er auch auf die Geisteskrankheiten zu sprechen.
Zuerst stellt er klar, dass alle Wahrnehmungen, Gedanken
und Gefühle ihren Sitz im Gehirn haben. Das war
damals keineswegs selbstverständlich! Noch Jahrzehnte
später erklärte Aristoteles das Herz zum Zentrum der
seelischen und geistigen Funktionen. Der hippokratische
Autor aber folgert aus seiner naturwissenschaftlich
richtigen Auffassung:
«. Durch eben dieses (das Hirn) verfallen wir Menschen
auch in Raserei und iverden irre, und Aengste und Schrek-
kensbilder treten uns vor die Seele, die einen in der Nacht,
die anderen auch am Tage, auch Schlaflosigkeit und
ungelegene Verwirrungen und grundlose Sorgen, mangelhafte

Erkenntnis der gegenwärtigen Situationen und
ungewohntes Verhalten. All dieses erleiden wir durch das

Gehirn, wenn dieses nicht gesund ist Solange aber das

Gehirn unversehrt ist, solange ist auch der Mensch bei
Verstand

Deutlicher kann man es kaum sagen, dass die
Geisteskrankheiten Hirnkrankheiten sein müssen! Wie weit sie

es wirklich sind, ist freilich auch heute noch immer eine

ungelöste Frage. Doch der von dem alten griechischen
Arzt gegebene Anstoss, durch Hirnforschung den
Ursachen der Geisteskrankheiten auf die Spur zu kommen,
hat sich bis in unsere Zeit hinein immer wieder als

fruchtbar erwiesen. Dieser Standpunkt ist allerdings
einseitig: Ebenso wichtig ist es für die Behandlung geistig
und seelisch kranker Menschen, dass man ihr Leiden
im Zusammenhang mit ihrem ganzen Wesen und ihrer
Lebensgeschichte sieht und so die Geisteskrankheiten
auch vom Seelischen her zu verstehen sucht.

Geisteskrankheit und Körpersäfte

Die Ursache der Geisteskrankheiten sah der Verfasser
der Schrift «Ueber die heilige Krankheit» in zwei Körper-



flussigkeiten, dem kalten Schleim und der heissen Galle
Dringt zuviel Galle ins Hirn ein, so erhitzt sich dieses
Der Kranke schreit und tobt und treibt allerhand
Unpassendes Ein Uebermass an Schleim dagegen macht das
Hirn kalt und starr, der Patient fühlt sich gequält und
traurig ohne hinreichenden Grund — modern ausgedruckt
Er ist schwer deprimiert Auch das Gedächtnis kann,
Wie der griechische Arzt annimmt, bei dieser schleimigen
Durchkaltung des Gehirns verlorengehen Spater wurde
diese Auffassung im Sinne der klassischen Viersafte-
theorie umgewandelt und erweitert Die vier Korpersafte,

von deren richtiger Mischung die Gesundheit
abhangen sollte, waren Blut, Schleim, gelbe Galle, schwarze
Galle — also drei Flüssigkeiten, die im Korper wirklich
vorkommen, und eine vierte, die man zur Abrundung
des Bildes dazu erfand Gerade dieser vierte Saft, die
schwarze Galle, liess sich besonders leicht fur alle
möglichen Krankheitserscheinungen verantwortlich machen
Nieren Leber- und Milzleiden, Verdauungsstörungen
und Kopfschmerzen, Epilepsie, Tumoren und anderes
Hehr Auf ihn führte man auch eine Geisteskrankheit
2uruck, die Melancholie, die ihren Namen eben von der
«rnelaina chole», der schwarzen Galle, bekommen hat

Noch einen zweiten griechisch-antiken Krankheitsnamen
verwendet die Psychiatrie bis heute die Manie Im Altertum

umfassten diese Begriffe freilich viel mehr als die
Wohldefinierten Zustande, die wir heute damit bezeichnen
Melancholie war jede ruhige Form einer Geisteskrankheit,

die ohne Erregungszustande und Tobsucht verlief,
unter Manie verstand man eine Geisteskrankheit mit Er-
regung, aber ohne Fieber, die mit einem Fieber verbundene

Geistesstörung, das Fieberdehr, wurde Phrenitis
genannt Mit diesen drei psychiatrischen Krankheits-
hegriffen kam die Medizin wahrend fast zweitausend
Jahren, bis ins siebzehnte Jahrhundert hinein, aus

Behandlung ton Geisteskranken

^le ein hervorragender Arzt des Altertums Geisteskranke

behandelte, davon können wir uns anhand eines
Lehrbuches ein Bild machen Der Arzt Soranos von Ephe
s°s, ein kleinasiatischer Grieche, der zu Beginn des zweiten
Jahrhunderts nach Christus in Rom wirkte, hat es
geschrieben Sein Werk ist uns leider nicht im griechischen
Driginaltext erhalten geblieben, sondern nur m der freien
lateinischen Bearbeitung des Caelius Aurelianus (fünftes
Jahrhundert)

In Soranos' Buch finden wir keine langen Erörterungen
über die Entstehung und die Ursachen der Krankheiten
Er teilt sie von einem rein praktischen Gesichtspunkt
aus summarisch in zwei grosse Gruppen ein akute und
chronische Leiden Phrenitis und Manie rechnet er zu
den akuten, die Melancholie zu den chronischen Erkrankungen

Die Behandlung der Manie, auf die wir uns
konzentrieren wollen, hat deshalb manches mit derjenigen
des Fieberdelirs gemein
Der Patient soll in einen massig grossen, massig hellen
und massig warmen Raum gebracht werden, wo man
jede Störung von ihm fernhalten kann Das Zimmer soll
seine Fenster so hoch oben haben, dass der Kranke sich
nicht in seiner Verwinung hinausstürzen kann Die Wände
sollen nicht mit Bildern oder grellen Farben bemalt

sein, die den Kranken aufregen konnten Vom
Pflegepersonal verlangt Soranos Geduld und Takt Die
harmloseren Verrücktheiten des Patienten lasse man hingehen,
die anderen versuche man ihm auszureden, dabei darf
man ihn jedoch nicht durch standiges Korrigieren und
Besserwissen aufregen Will er sich den Pflegern nicht
fugen, so rufe man eine Person, vor der er, als er noch
gesund war, Respekt hatte oder die er vielleicht sogar
fürchtete Sonst aber lasse man nur Besucher vor, die
ihm sympathisch sind, und auch diese nicht zu oft
Manchmal ist der Patient so unruhig, dass man Gewalt
anwenden muss Wenn immer möglich, soll man ihn
trotzdem nicht binden, sondern durch Diener festhalten
lassen Binden — falls es ohne sie nicht geht — müssen

gepolstert sein und dürfen nicht zu satt angezogen werden,

damit sie keine Quetschungen oder sonstige
Verletzungen verursachen Soranos folgt also dem Grundsatz,

die Geisteskranken psychisch und physisch so schonend

wie möglich zu behandeln
Wahrend der ersten drei Tage der manischen Erkrankung
lasst er den Patienten freilich fasten Dann entzieht er
ihm Blut — durch einen Aderlass, wenn er ihn ertragen
kann, und durch Hautritzungen, Schröpfen und Blutegel

Von diesem Blutentzug verspricht er sich eine
entspannende, den Erregungszustand losende Wirkung Im
gleichen Sinne sollen leichtes Massieren, Salben und
Warmen wirken Ist die akute Krankheitsphase vorüber,
so verordnet Soranos dem Kranken nicht nur eine je
langer je kraftigere Ernährung, sondern auch Spaziergange

und geistige Beschäftigung Er soll vorlesen —
namentlich Texte, die Fehler enthalten und verbessert
werden müssen1 —, diskutieren, Theaterauffuhrungen
sehen ernste Stucke, wenn er ubertrieben lustig ist, und
heitere, wenn er zu düsterer Stimmung neigt Dann soll



er auch Reden halten — vor Freunden und Hausgenossen,
die ihm wohlwollend applaudieren: Das ist heilsam und

entspannt ebenfalls. Schliesslich geht man zu ernsteren
Problemen auf einem dem Kranken vertrauten Gebiet
über, zu Fragen der Landwirtschaft oder der Schiffahrt
beispielsweise. Auch Brettspiele haben ihren Platz in
diesem Programm zielbewusster geistiger Führung und
Re-Edukation.

So imponiert uns Soranos von Ephesos als umsichtig
handelnder Arzt, der seine Therapie sorgfältig auf den
einzelnen Patienten abstimmt und auf dessen Reaktionen
Rücksicht nimmt. Auch er ist, wie seine Vorgänger in
der hippokratischen Zeit, von der körperlichen Ursache
der Geisteskrankheiten überzeugt; trotzdem legt er grosses
Gewicht auf die psychologische Seite der Behandlung.
Die psychiatrischen Behandlungsmethoden des Soranos

waren humaner als vieles, was man bis in die neueste

Zeit hinein den Geisteskranken antat, um sie wieder
«zur Vernunft zu bringen»!

BEHANDLUNGSMETHODEN
BIS ZUR MITTE DES 19. JAHRHUNDERTS

Im Mittelalter wurden Geisteskranke in verlassenen
Gefängnissen, in feuchten Kellergeschossen oder in
kerkerartigen Räumen über den Stadttoren eingesperrt. Sie

erhielten oft nur ungenügende Nahrung und wurden, an
Ketten angeschmiedet, in ihrem eigenen Unrat liegen
gelassen. Kranke, die von Wahnideen geplagt waren,
hielt man für von bösen Geistern besessen und liess sie

vielfach als Zauberer oder Hexen den Feuertod sterben.

Erst gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts brach

Pinel, ein französischer Arzt, mit der Fesselung der

Kranken. Allmählich hatte man auch mit der Einrichtung
spezieller Heilanstalten für Irre begonnen. Wir wollen
uns nun den Behandlungsmethoden oder genauer
ausgedrückt den Behandlungsversuchen, die in diesen
Anstalten unternommen wurden, zuwenden. Bei der
Ratlosigkeit der damaligen Aerzte gegenüber den
Geisteskrankheiten ist es nicht erstaunlich, dass eine Unzahl
von Verfahren ersonnen wurde, von einfachen Schlägen
mit Stöcken und Peitschen bis zu den kompliziertesten
Maschinerien.
Die Auspeitschungen dienten nicht nur als Strafe,
sondern man glaubte, durch den kräftigen Hautreiz unter
anderem einen günstigen Einfluss auf die Schliessmuskeln

von After und Harnblase auszuüben.

Als Ersatz für die früher gebrauchten Ketten kamen
bald zahlreiche Mittel zur Einschränkung der Bewegungsfreiheit

des Körpers zur Anwendung. Zur Fixierung der

Arme am Oberkörper diente die Zwangsjacke. Gegen
Fusstritte erregter Patienten schützte man sich durch ein

röhrenförmig den Körper des Kranken umgebendes
Korbgeflecht. Die sogenannte Mundbirne war, wie der
Name sagt, ein birnenförmiges Stück Holz, das, im
Munde des Kranken befestigt, ihn an vorsätzlichem und
unvernünftigem Heulen und Jammern hindern sollte.
Zur Fixierung des ganzen Körpers dienten Zwangsstühle,
Zwangskästen, Zwangsbetten, Zwangssärge und das

Zwangsstehen, das ein Arzt aus jener Zeit folgender-
massen beschrieb:

«Eine hänfene Schnur von massiger Dicke wird perpendi-
kulär im Zimmer dergestalt angehängt, dass sie durch
einen metallenen Ring läuft, der an dem Hinterteile eines

breiten Gurtes, welcher den Oberteil des Kranken umgibt,
befestigt ist. Beide Arme des Kranken werden horizontal
lose ausgestreckt und mittels Handriemen an Haken
befestigt, die an den Seitenwänden des Zimmers angebracht
sind. Der Kranke kann sich also wenig und kaum einige
Zoll hin- und herbewegen, er kann sich nicht legen und
nicht setzen, er ist zum fortgesetzten Aufrechtstehen
gezwungen. Um bei sehr bösartigen Kranken das Treten mit
den Füssen zu verhüten, werden auch diese mit einem breiten,

ledernen Riemen zusammengehalten. Der Kranke lässt

sich ivährend des Gebrauchs dieses Zivangsmittels genau
beobachten. Er kann das Darreichen der Arzneien und
Getränke nicht hindern. Das Zwangsstehen beruhigt die

heftigsten Paroxysmen des Kranken, macht den Kranken
folgsam und unschädlich und erweckt in ihm das Gefühl
der Achtung gegen den Arzt, es wird nach mehrmaligen
Versuchen oft sehr gefürchtet, so dass schon die blosse

Androhung vollkommen hinreicht, die Irren zur Ordnung
und zum Gehorsam zurückzuführen, es befördert Müdigkeit

und Schlaf, es ivird ohne Gefahr acht bis zwölf Stunden

und länger benützt.y>

Die Erfolglosigkeit der geschilderten grausamen
Fixierungen, die die Angst der Kranken ins Unermessliche

steigerten, dokumentiert sich wohl am besten darin, dass

immer weitere und kompliziertere Verfahren ersonnen
wurden. Es entstanden die Drehmaschinen, die entweder
als Drehbett oder als Drehstuhl angewandt wurden. Sie

erzeugten neben Schwindel und Erbrechen ein Gefühl des

Auseinandergezogenwerdens. Parallel zu diesen
Methoden, die durch einen mechanischen Zwang ihre Wir-



kung entfalteten, wurden Badekuren in allen erdenklichen

Varianten durchgeführt. Man ging vorwiegend
von der Annahme aus, durch die Schockwirkung
eiskalten Wassers die Geisteskrankheit zu beeinflussen.
Beim Sturzbad sass der Kranke in einer Wanne, er wurde
entweder von einem Wärter gehalten oder war mechanisch

befestigt, aus beträchtlicher Höhe wurden ihm bis zu 300
Eimer kaltes Wasser pro Tag auf den Kopf geschüttet.
Eine Weiterentwicklung des Sturzbades stellte das Spritzbad

dar, bei welchem dem gefesselten Patienten ein kalter
Wasserstrahl gegen Kopf und Nacken gerichtet wurde.
Ein Arzt rühmt die Wirkung dieser Prozeduren mit
folgenden Worten:
«Es beruhigt und besänftigt den blasenden, es kühlt den

von Blutkongestionen stets heissen Kopf des Kranken, es

befördert die Haltung, Folgsamkeit und Ordnung des

Wahnsinnigen, es gibt den Stummen die Sprache wieder,
es entfernt das Verlangen derer, die sich entleiben wollten,
es gibt dem stillen Schwermütigen, der nur für sein Grübeln

zu leben scheint, das Selbstbewusstsein zurück, es

richtet den zum Blödsinn Geneigten kräftig auf und lässt
Vch in manchen Fällen als Schreck- und Strafmittel zur
Erhaltung der Ruhe und Ordnung trefflich benützen.t>

Schliesslich waren in der Irrenbehandlung auch chemische
Mittel im Gebrauch. Es waren vorwiegend Drogen, welche
Ekel und Erbrechen hervorriefen, Durchfälle erzeugten
oder die Haut reizten. Noch um die Mitte des
neunzehnten Jahrhunderts waren Einreibungen der Kopfhaut
ßiit Reizstoffen üblich, die so lange fortgesetzt wurden,
bis die Kopfhaut sich an der behandelten Stelle loslöste.
Man erwartete eine kräftigende Wirkung auf die Hirnhäute

und das Gehirn.
Endlich wurde wie in der übrigen Medizin auch in der
damaligen Psychiatrie kräftig zu Ader gelassen.

VOR UND NACH FREUD

Zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts prägte ein grosser
französischer Psychiater den Satz: «7/ faut aimer les alienes
pour etre digne et capable de les servir» (Geisteskranke
muss man lieb haben, um würdig und fähig zu sein,
'hnen zu dienen). Die schöne Menschlichkeit dieses Wortes
kennzeichnet die Wandlung der distanzierten Haltung
früherer Jahrhunderte den gefürchteten Irren gegenüber

zu einer humanen Zuwendung zum geschlagenen,
leidenden Mitmenschen. — Indessen war jenes gleiche
Jahrhundert im Zuge einer rationalistischen Grundhaltung

durchdrungen von der Ueberzeugung: Geisteskrankheiten
sind Gehirnkrankheiten. Infolgedessen sah es die Aufgabe

der medizinischen Forschung darin, die jeweilige
Veränderung der Hirnsubstanz oder, wo eine solche

nicht nachzuweisen war, die entscheidenden, noch
unbekannten Erbfaktoren aufzufinden, die jeder psychiatrischen

Störung als Ursache zugrunde liegen mussten.
Anhand der erhobenen oder aber nicht erhebbaren
Befunde unterschied man in der Folge zwischen angeborenen
und durch Umwelteinflüsse bedingten psychischen Krankheiten.

— So blieb der psychiatrische Patient, als viel-
verheissender Gegenstand naturwissenschaftlicher
Forschung wie als fürsorge- und liebebedürftiger Invalider,
in der Tiefe für Aerzte wie für Laien ein grundsätzlich
fremdes Phänomen; seine Symptome mussten Folge einer

organischen Betriebsstörung sein, die nichts als Unsinn
und Verrückung zeitigen konnte und deren Beobachtung
und Beschreibung sich im einzelnen nicht anders

rechtfertigte als diejenige von Symptomen bei körperlichen
Krankheiten, nämlich als Wegweiser zur Diagnosestellung.

Sigmund Freud, der Begründer der psychoanalytischen
Denkrichtung, rief um die Wende zu unserem
Jahrhundert mit seinen Entdeckungen eine völlig neue
Anschauungsweise ins Leben, welche revolutionierend wirkte.
Auf die einfachste Formel gebracht, lautete seine
Grunderkenntnis so: Die Symptome mancher seelischer Leiden
sind der unbewusste (das heisst dem Patienten selber
nicht verständliche) Ausdruck ungünstiger und
unverarbeiteter lebensgeschichtlicher, vor allem frühkindlicher

Erfahrungen; durch eine besondere Art des

Zwiegesprächs mit dem Kranken können diese Symptome
entziffert, in Worte gefasst werden; sie sind also grundsätzlich

verstehbar und, sofern das Verständnis auch dem

Patienten vermittelt und mit ihm in der rechten Weise
verarbeitet werden kann, endgültig heilbar. — Viele
psychische Krankheiten, vor allem die sogenannten
Neurosen, die man bis dahin etwa für Merkmale einer
degenerierten Anlage gehalten hatte, erwiesen sich damit
als Auswirkungen unglücklicher mitmenschlicher
Beziehungen. Nun begann also die Frage «Was ist anlage-,
was umweltbedingt» auch im Bereich der Psychiatrie, also

nicht nur auf dem Boden der naturwissenschaftlichen,
sondern auch auf demjenigen der psychologischen Forschung
aktuell zu werden; um manche Psychosen entbrannte
sogar ein heute noch nicht ganz beigelegter Streit zwischen
solchen Forschern, die an ihrer rein erblichen
Verursachung festhielten, und anderen, die sich ihre
Entstehung rein umweltbedingt vorstellten. Freud selber



hielt es nicht fur ausgeschlossen, dass seine analytische
Methode sich in der Zukunft auch zum Verständnis und
2ur Behandlung der eigentlichen Geistes- und Gemuts-
krankheiten als tauglich erweisen wurde Inwiefern seine
und seiner Schuler Zukunftserwartungen erfüllt wurden
und inwiefern sie sich als Illusionen enthüllten oder von
spateren Einsichten und neuen Spekulationen uberformt
wurden, soll in diesem Rahmen nicht erörtert werden.
Doch sollen zwei Spatfolgen der psychoanalytischen Denkweise

in ihren Grundzugen skizziert werden, die das

Wesen psychiatrischer Forschung und Behandlung in
unseren Tagen kennzeichnen
Erstens- Eingehende Erforschung der Kindheitsentwick-
lung Gesunder und Kranker sowie Zwilhngsuntersuchun-
gen zeigen, dass nicht nur die mitmenschliche Umwelt
die Anlage des Kindes prägt, sondern umgekehrt auch
die Anlage seine Umwelt von Anfang an beeinflusst und
formt. Einerseits können sich getrennt erzogene
einenge Zwillinge (also Kinder mit völlig gleicher
Erbanlage) sehr verschieden entwickeln, anderseits rufen

gewisse angeborene Eigenschaften des Kindes in den
Eltern bestimmte Gefuhlsreaktionen hervor, die wiederum

ruckwirkend die Entwicklung des Kindes beeinflussen

(Darum sind die gleichen Eltern fur eine Reihe
unterschiedlich veranlagter Kinder oft verschieden «gute»
Eltern.) Ferner kann ein und dieselbe Schädlichkeit, sei

sie nun körperlicher oder seelischer Art, bei verschiedenen

Menschen, je nach angeborener Reaktionsbereitschaft

und erworbenen Gewohnheitsreaktionen, ganz
verschiedene Wirkungen auslosen Will man also die

Entstehung der psychischen Störung verstehen, so kann
man nicht von einer bestimmten Krankheitslehre allein
ausgehen, sondern muss sich in das einmalige Schicksal
des Kranken unvoreingenommen aber einfühlend
vertiefen.

Zweitens. Wenn ein Symptom aber in seiner Entstehungsweise

und in seinem Ausdrucksgehalt verstehbar wird,
hört es auf, uns Gesunde zu befremden; es wird zu etwas,
was jedem von uns widerfahren kann, es bekommt einen
Sinn und ruft damit nach dem rechten Fragen und
Antworten. Auch dort nämlich, wo rein körperliche
Schädigungen oder vererbte Faktoren das Vorhandensein einer
psychischen Krankheit bestimmen, formen immer die

Lebenserfahrungen des Patienten den besonderen Inhalt
seiner Symptome, und unser Verstehen dieses Inhalts

verringert die Einsamkeit und verbessert die Zukunftsaussichten

des Kranken, auch wo es allem noch nicht
heilend wirkt Damit ist die psychische Krankheit aber
nicht länger eine bedauerliche Angelegenheit «an und

fur sich», sondern sie ist ein Problem zwischen dem

Patienten und uns- Was immer die Ursachen seines
Leidens, wie immer seine Aussichten auf Genesung sind,
sollen wir danach trachten, mit ihm im Gesprach zu
bleiben — Es ist wohl kein Zufall, dass diese Erkenntnis

in einer Zeit aufkam, in der die drohende Möglichkeit

einer Zerstörung alles Menschlichen uns mehr denn

je zur mitmenschhchen Solidarität aufruft.

Der Versuch, seelische Vorgange chemisch zu beeinflussen,
lasst sich weit in die Menschheitsgeschichte zuruckver-
folgen Der erste schriftliche Hinweis findet sich
bereits in dem in Keilschrift auf Tontafeln geschriebenen
Gilgameschepos, das um die Mitte des vergangenen
Jahrhunderts in Nimve ausgegraben wurde und dessen erster
sumerischer Teil bis in das dritte vorchristliche
Jahrtausend zurückreicht In diesem Epos ist schon von dem

Drang der Menschen, sich mit gegorenen Getranken zu
berauschen, die Rede Haschisch — ein Rauschgift,
welches heute meist in Form von Marihuana verwendet wird
— war bereits im achten vorchristlichen Jahrhundert
den Assyrern bezüglich der Rauschwirkung bekannt Vielfach

stand die Einnahme von Rauschdrogen mit
mythologischen Ueberheferungen im Zusammenhang, und die
Einnahme erfolgte oft im Rahmen magischer Zeremonien,

wie dies in manchen Gegenden Sudamerikas auch

heute noch der Fall ist So wurde vom Opium behauptet,
dass es die Gottin Ceres den Menschen geschenkt habe,
damit sie sich von Schmerz und Leid befreien konnten
Auch das Kokablatt wurde der Ueberlieferung nach von
einer Inkagottin den Menschen gegeben, damit es «den

Hungugen sattige, den Schwachen starke und Missgeschick

veigessen lasse». Aus dem erhaltenen Bild eines Azteken-
kunstlers aus dem sechzehnten Jahrhundert geht hervor,
dass in Mexiko bereits damals Abkochungen des Pilzes
Teonanacatl in der Absicht, sich zu berauschen,

eingenommen wurden Die Berauschung wurde als die
Einwirkung des den Pilz beseelenden Dämons erlebt, wie
das Bild sehr drastisch zeigt. Erst in der Mitte unseres
Jahrhunderts wurde Psilocybin — der Wirkstoff des

Pilzes — isoliert Eine ähnliche Rauschdroge ist Meska-

hn, welche aus der Kakteenwurzel Peyotl — die ebenfalls

in Sudamerika vorkommt — gewonnen wird Die
Kakteenwurzel wurde bereits 1499 nach Europa gebracht,
die chemische Struktur des Meskalins konnte aber erst
1918 aufgeklart werden
Eine Rauschdroge, welche erst um die Mitte unseres

Jahrhunderts entdeckt wurde, ist LSD (Lysergsaure-
diathylamid), welches im Mutterkorn vorkommt LSD



und Psilocybin werden an psychiatrischen Spezialabteilungen

verwendet, um durch die Anregung der Phantasie und
eine gewisse Enthemmung des Erinnerungsvermögens
psychoanalytische Behandlungen zu beschleunigen Leider

wird vor allem LSD in bestimmten Kreisen Jugendlicher

und «Kunstler» missbrauchhch eingenommen in der

Meinung, seelisches Erleben zu intensivieren Da es zu
keiner körperlichen Abhängigkeit — wie etwa bei Morphin

— kommt, ist es nicht gerechtfertigt, von Sucht
zu sprechen Es handelt sich vielmehr um eine allerdings
fur die seelische Gesundheit gefährliche Modeerscheinung

Aehnliches ist auch schon früher vorgekommen,
so etwa in franzosischen Literatenkreisen in der Mitte
des vergangenen Jahrhunderts In dem Buch «Das kunst
liehe Paradies» von Charles Baudelaires hat diese

damalige Mode ihren bedeutendsten literarischen Ausdruck
gefunden Bucher ähnlichen Inhaltes und ähnlicher
Absicht wurden aber auch in unserer Zeit geschrieben, wie
etwa «Die Pforten der Wahrnehmung» von Aldous
Huxley aus dem Jahre 1954, das an dem heutigen LSD-
Missbrauch zweifellos Mitverantwortung tragt
Eine erste wissenschaftliche Untersuchung der Wirkung
verschiedener chemischer Stoffe auf das Seelenleben
Gesunder wurde 1892 von E Kraepelin — einem der
berühmtesten Psychiater seiner Zeit — unter dem Titel
«Ueber die Beeinflussung einfacher psychischer Vorgange
durch einige Arzneimittel» veröffentlicht Er hatte vor
allem die Wirkung von Morphin, Tee, Alkohol und

einiger Schlafmittel der damaligen Zeit untersucht
Bisher wurde in diesem kurzen historischen Ueberblick
vor allem die Beeinflussung seelischer Funktionen
Gesunder behandelt Eine therapeutische Verwendung
chemischer Stoffe auf naturwissenschaftlicher Basis beginnt
mit der Einfuhrung von Schlafmitteln in der zweiten
Hälfte des vorigen Jahrhunderts Spater wurden diese in
geringeren Dosen auch als Tagesberuhigungsmittel
verwendet.

Einen Meilenstein in der Geschichte psychiatrischer
Behandlungsmethoden bedeutet die Einfuhrung der
modernen Psychopharmaka, welche 1952 in Paris begann
Unter diesen modernen Medikamenten kann man zwei
Hauptgruppen unterscheiden moderne Beruhigungsmittel
und Antidepressiva Medikamente, welche depressive Ver-
stimmungszustande aufhellen können
Die modernen Beruhigungsmittel unterscheiden sich von
den klassischen Sedativa dadurch, dass sie keinen
schlaferzwingenden Effekt haben, da sie kein eigentliches
Schlafmittel enthalten Man kann sie daher Patienten

auch tagsüber längere Zeit verordnen, ohne dass diese

über Schlafrigkeit klagen Die Patienten können daher

unter der Therapie ihrer Berufsarbeit nachgehen Dank
diesen Medikamenten hat sich die Aufenthaltsdauer der
Patienten in den psychiatrischen Kliniken stark verkürzt,
und viele Behandlungen können auch ausserhalb der
Kliniken ambulant durchgeführt werden
Dieser sozial bedeutungsvolle Aspekt tritt bei den

Antidepressiva besonders deutlich in Erscheinung
Melancholien konnten früher fast ausschliesslich nur in Kliniken
behandelt werden, da die Elektrobehandlung die
Methode der Wahl war Seit der Einfuhrung der Antidepressiva

werden Elektrobehandlungen nur noch bei besonders

hartnackigen Fallen angewendet, und ein Grossteil der
leichteren Depressionen können ausserhalb der Klinik
von praktizierenden Aerzten und Fachärzten behandelt
werden Die Patienten haben dadurch auch die Angst
vor dem «Elektroschock» verloren und kommen
zunehmend freiwillig und damit auch frühzeitig zur
Aufnahme, was deshalb von ganz besonderer Bedeutung ist,
da ja viele Depressive aus ihrer depressionsbedingten
Hoffnungslosigkeit heraus gefährdet sind, einen
Selbstmordversuch zu unternehmen Aus diesem Grunde ist
es auch die Aufgabe jedes Menschen, wenn er bei einem
Verwandten, Freund oder Mitarbeiter das Auftreten einer
Depression bemerkt, diesen zu bewegen, sofort einen
Arzt aufzusuchen, der dank der modernen Psychopharmaka

meist rasch eine entscheidende Besserung des Zu-
standsbildes herbeifuhren kann


	Psychiatrie im Wandel der Zeit

