
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 79 (1970)

Heft: 4

Artikel: Humanität und Krankenhaus

Autor: Haefliger, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-974960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-974960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und Krankenhaus

Professor Dr. med. E. Haefliger

Anlässlich des zweiten österreichischen Krankenhaustages
hielt der Präsident des Verbandes schweizerischer Krankenanstalten

im November 1969 in Wien das nachstehende

Referat, das Gertrud Spörri (1894—1968), einer
ehemaligen Mitarbeiterin des Internationalen Komitees vom
Roten Kreuz, in dankbarem Gedenken geividmet ist. Es be-

beriihrt zahlreiche Fragen, die Kranke und Pflegende in
gleichem Masse bewegen. Es zeigt darüber hinaus in aller
Deutlichkeit, dass das Spital in unserer vom medizinischen
und technischen Fortschritt durchdrungenen Zeit seinem

Grundauftrag treu zu bleiben hat, und dieser heisst für alle
Zeiten: Menschlichkeit.

Fürsorge ist ein Gebot der Menschlichkeit. Aus einem
humanitären Grundauftrag heraus erhält das Krankenhaus
seine Verpflichtung zur Hilfeleistung an den kranken und
verletzten Menschen. Dieser Urauftrag zum Beistand

ergeht an den Einzelnen in gleicher Weise wie an die Gesellschaft.

Im Krankenhaus erfüllt heute eine organisierte
Oeffentlichkeit über eine institutionelle Einrichtung eine

Aufgabe, zu der sie nach ethischem Grundsatz verpflichtet
ist.

Auch die Medizin ist an einen solchen Grundauftrag gebunden.

«Als Medizin bezeichnen wir jenen Sektor innerhalb
der menschlichen Kultur, welcher die Aufgabe hat, den

Einzelnen oder die menschliche Gruppe gesund zu erhalten,
bereits aufgetretene körperliche, seelische oder soziale

Störungen zu beheben und schliesslich den Geheilten wieder

in das soziale Leben zurückzuführen», so formuliert
G. Krüsi Wesen und Verpflichtung der Medizin. Die
Medizin löst ihre umfangreiche Aufgabe auf dem Fundament
der exakten Naturwissenschaften. Die Hilfeleistung soll
sich nach Karl Jaspers auf die beiden Säulen der
naturwissenschaftlichen Erkenntnis einerseits und der reinen
Menschlichkeit anderseits stützen.

Der Urauftrag humanitären Bestands bleibt — ob früher
im Hospital, ob heute im modernen Krankenhaus — stets

der Erfüllung übergeordnet. Demnach erteilt die moderne
Gesellschaft einer rationell-technisierten Heilkunde den

Auftrag zum Beistand auf der Grundlage einer Leitidee
und in Uebereinstimmung mit der Erkenntnis, dass es keine
wissenschaftliche Medizin ohne ethisch-philosophische
Richtlinien gibt.
Eindrucksvolle Worte sind über die Menschlichkeit
geschrieben worden. «Solange wir atmen, wollen wir uns
Menschlichkeit zur Pflicht machen», forderte Seneca vor
zweitausend Jahren. «Der Segen der Welt ist gebildete
Menschlichkeit», sagte Pestalozzi. Es wurden also zu jeder

Epoche hohe Wertungen aufgestellt. Ethische Forderungen
— geschrieben oder ungeschrieben — sind für den
Kulturmenschen Gesetze, unter die sich ein entwickeltes, die

Verpflichtung fühlendes Gewissen beugt. Wir wissen aber, dass

der Mensch in seinem eigenen Ichbereich wie auch in seiner

Bindung an die Gesellschaft den Einflüssen seiner Zeit
unterliegt. Es spiegelt sich also in seiner Anschauung über
fundamentale Lebensfragen der Zeitgeist, die historische,
kulturelle und zivilisatorische Umwelt.
Auch eine Forderung wie die Humanität unterliegt demnach

den Schwankungen menschlichen Werturteils. So liegt
die Zeit nicht allzu fern, wo auf altem europäischem Kulturboden

die Menschlichkeit als Ausdruck eines
zwischenmenschlichen Verantwortungsgefühls zumindest für die
führende Gruppe einer Gesellschaft in Frage gestellt wurde.
Das Mitgefühl für den Schwachen wurde zensuriert, für
sogenannte nützliche Glieder des Volkes toleriert und
damit in seiner Substanz entwertet. Diese jüngste Vergangenheit

hat uns erneut gelehrt, dass keinerlei Garantie dafür
besteht, dass die Menschen auch menschlich sind. Nach
der grössten Katastrophe, die die Menschheit je
heraufbeschwor, wirkt die Schärfe Nietzsches um so zutreffender:

«Aber meint ihr denn, dass die Tiere uns für moralische

Wesen halten? — Ein Tier, welches reden könnte,
sagte: Menschlichkeit ist ein Vorurteil, an dem wenigstens
wir Tiere nicht leiden.»
Wenn Einstellung und Verhalten gewisser Menschen —
sei es als Individuum oder in der Gruppe — in Gegensatz
zum humanitären Prinzip geraten, lässt sich diese Auffassung

begründen. Der Mensch ist in seiner Vielgestaltigkeit
kaum von Natur aus gut, wie Rousseau annahm. Auch der
zivilisierte Mensch lebt, wenn auch in unterschiedlichem
Ausmass, im Widerstreit zwischen seinem primitiven und
kulturellen Ich. Dass die Menschen keine Garantie dafür
bieten, dass sie auch human handeln und von humanitärer

Gesinnung getragen werden, lässt sich aus der Entwicklung
zum homo sapiens erklären. Es mussten zahlreiche Primitivstadien

durchlaufen werden, aus denen manches Nachteilige

in unsere Erbmasse gelangte. Daher ist dort der

Weg zum unmenschlichen Verhalten nicht weit, wo nicht
eine humanitäre Umwelt den Menschen entscheidend
mitformt.

Die Vererbungsgesetze garantieren auch dem Menschen die

Erhaltung seiner Art. Nur vierzig Generationenwechsel

tragen uns um tausend Jahre, vierhundert gar um
zehntausend Jahre in der Menschheitsgeschichte zurück. In solch

entwicklungsgeschichtlich kurzen Zeiträumen treten
entscheidende Aenderungen der Art nicht auf. Die Annahme
der Wissenschaft stimmt uns besinnlich, dass ein Neu-



geborenes der Cro-Magnon-Menschen, die vor rund
fünfzehntausend Jahren Dinge, wie die prächtigen
Höhlenmalereien in Lascaux schufen, in unserer Umgebung
wahrscheinlich normal aufwachsen würde.
Zu einer gewissen Primitivität neigt der Mensch bekanntlich

im Affekt. Ueberraschen ihn Fortschritte, zu denen er

— wie beispielsweise auf dem Gebiet der Organtransplantationen

— wegen ihrer ethischen und technischen
Komplexität nur schwer Zugang findet, zeigen sich ähnliche
Reaktionen. Schnell ist der Mensch dann bereit, die

Berechtigung fundamentaler Fortschritte, ja sogar die Medizin

als solche in Frage zu stellen, von der er immerhin zum
mindesten bei seiner Geburt durch die Kenntnisse einer

hygienisch-medizinisch geschulten Hebamme profitierte.

Lesen wir dazu eine Notiz aus unmittelbarer schweizerischer

Gegenwart, in einer angesehenen Zeitung einer
Region, die sich abendländisch-christlicher Tradition besonders

verbunden weiss: «Wie alles, was die Natur macht,
ist auch die Reaktion irgendwie genial-primitiv: Während
sich die Medizin als neueste Mode-Theologie immer mehr
darauf einbildet, einzelne Menschen länger am Leben zu
erhalten, Kränkliche durchzuschleppen und Sterbende mit
Spritzen und Pillen wieder aufzurichten wird jedes

frischgeborene Kind für drei Greise arbeiten müssen.
Diese Betrachtungsweise mag grausam erscheinen. Aber sie

ist nicht grausamer als die ganze Schöpfung, in der die
kleinen Fische von den grossen und die Mäuse von den

Katzen gefressen werden und offenbar auch gefressen werden

müssen, damit Ordnung im Erdball sei. Die Zunahme
der Lebenserwartung, die uns die Medizin als fürchterlichen

Fortschritt beschert hat, bringt es mit sich, dass der
Normalmensch heute doppelt so lang mit älteren Leuten
Zusammensein muss als früher.» Aus Primitivität verweigert

man also bedürftigen Menschen medizinische Hilfe,
verkennt die Pflicht gegenüber dem Nächsten und verstösst
so gegen das Prinzip der Humanität an sich. Die Ausführungen

jenes Zeitungsschreibers spiegeln sein und einmal
mehr der Menschheit archaisches Erbe. Von alters her hat
sich der Mensch, wie es Diderichs formuliert, «als ein
Zwischenwesen verstanden, halb Tier, halb Geist, eine
Halbheit und Gebrochenheit, welche in eins die Quelle
seiner Stärke und Schwäche ist.» Damit sind auch bereits
die Uebergänge vom Menschlichen über das Allzumenschliche

zum Unmenschlichen und die Tatsache gegeben, dass

in seinem archaischen Erbe der Mensch «von der freien
Wildbahn» nicht endgültig Abschied genommen hat. Seine

Handlungen entspringen nicht selten der Ohnmacht gegenüber

seiner Natur, seiner Furcht und seiner Angriffslust.

So ist uns humanitäres Verhalten zum Mitmenschen nicht
angeboren. Die Verbundenheit mit den Kranken, die
Ehrfurcht vor dem Alter, gegenüber den Eltern, sind Zeichen
einer Ueberwindung rein instinktiven Verhaltens im
Verlaufe der Epochen. Wenn, um ein Beispiel zu nennen, in
den zehn christlichen Geboten die Ehrung von Vater und
Mutter gefordert wird, muss es wohl eine Zeit gegeben
haben, in der man dieses Gebot missachtete. Im übrigen,

sang man nicht im Mittelalter den Leprakranken die Totenmesse,

bevor man sie dem Siechenhaus überliess

Wenn kürzlich Alexander Mitscherlich dem Leser die Frage

aufdrängte, «Ist es unschicklich, alt zu werden?», so beweist

dies, wie zahlreich die instinktiven Vorurteile noch sind,
die abgebaut werden müssen.

Es ist daher verständlich, dass die Medizin ähnlichen
Vorurteilen begegnet.
Karl Jaspers' Formulierung «Ueber das Wunder der
modernen Medizin bedarf es kaum eines Wortes» entspricht
der Meinung des Philosophen. Instinktiv-primitive
Menschen aber sehen die Medizin unserer Zeit in ihrer Ueber-

fülle als magische Grösse, die sie — wohl aus einer

Urangst heraus — innerlich oftmals ablehnen.
Dazu kommt, dass die Tat jenes Mannes aus Samaria, der
dem unter die Räuber geratenen Halbtoten Oel und Wein
auf seine Wunden goss, ihn verband und in der Herberge
pflegte, in ihrer einfachen Eindrücklichkeit verständlicher
ist als Grossoperationen im technisierten Krankenhaus der

Gegenwart. Um zu solchen Fortschritten zu gelangen,
musste ja nicht umsonst ein Weg von zweitausend Jahren

zurückgelegt werden, wobei die Tat des Samariters und

jene der chirurgischen Equipe trotz ihrer sachlichen
Unterschiede in bezug auf den Willen zur Hilfeleistung auf

gleicher Stufe stehen.

Der Zeitungsschreiber irrt: Die Medizin ist keine neue

Mode-Theologie. Bereits zu Beginn dieses Jahrhunderts

griff sie durch Pioniertaten in verhängnisvolle Naturvorgänge

ein. Die Säuglingssterblichkeit konnte in den

vergangenen fünfzig Jahren in allererster Linie dank einer

sachgemässen Betreuung von Mutter und Kind auf einen
Sechstel gesenkt werden. Die Lebenserwartung wurde
gewaltig erhöht, ohne dass dabei das möglicherweise von
jenem Zeitungsschreiber hochgehaltene Darwinsche
Ausleseprinzip des «survival of the fittest» tangiert worden
wäre. Aehnliches gilt für Infektionskrankheiten wie die
Tuberkulose. Ihre Sterbeziffer sank auf einen Vierzigstel.

Die zunehmende Ueberalterung ist ein von der Medizin
nur indirekt angestrebtes Ziel. Sie ist vielmehr die Folge
eines seit einem Jahrhundert nachdrücklich geführten



Kampfes gegen die Krankheit auf einer Frontbreite, die
unübersehbar ist. Die Kinder zogen den Nutzen davon —
wie erschreckend zahlreich waren doch ihre Gräber auf
alten Friedhöfen! —, weiter Väter und Mütter inmitten
einer Schar unmündiger Söhne und Töchter. Eine
entwickelte Medizin führte sie nach getaner Arbeit schliesslich
der Müsse des Alters zu.
Die Spitäler des Abendlandes gründen sich auf eine
Jahrhunderte zurückreichende Tradition. Die ältesten Krankenhäuser,

Kloster- und Domspitäler, waren kirchliche
Gründungen. Sie standen vor allem Pilgern und Fremden zur
Verfügung, denn zur Familie im weitesten Sinne gehörige
Kranke wurden über Jahrhunderte hindurch bis in unsere
Zeit in der Familie betreut. «Mittelalterliche Krankenpflege

wurde nicht in erster Linie aus humanitärer Gesinnung,

etwa im Sinne des Gleichnisses vom barmherzigen
Samariter ausgeübt, sondern sie diente vor allem dem Heil
der eigenen Seele», sagt B. Milt. Die im achten Jahrhundert
durch Abt Othmar des Wallfahrtsortes St. Gallen gegründeten

Hospitäler, eines für nicht ansteckende und eines für
ansteckende Kranke, blieben die klassische Spitalform des

ganzen Mittelalters.
Nicht in der Idee christlichen Einsatzes, nur in der Form
wurde um das zwölfte Jahrhundert herum die klösterliche

Krankenpflege abgelöst und ergänzt durch Bruder- und
Schwesternschaften. Spitalorden wie der Orden vom
heiligen Geist übertrugen sich auf die Bezeichnung der
Krankenhäuser, die nun vielerorts zu Heiliggeist-Spitälern
wurden. Bruder- und Schwesternschaften wurden wiederum,

vor allem in der Zeit der Kreuzzüge, durch die Ritterorden

ersetzt. Namentlich Handel und Verkehr der

damaligen Zeit erforderten an verkehrstechnisch günstigen
Orten Krankenheime. Infolge des Bedarfs an vermehrten
Betten wurden die Bruderschaftsspitäler teilweise durch

bürgerliche Pflegespitäler abgelöst, die — entweder mehr
Krankenhaus oder mehr Herberge — schliesslich zu unseren

heutigen Spitälern überleiteten.

Lag der abendländischen Krankenpflege auch in erster
Linie die humanitäre Idee der Hilfe am brüderlichen
Nächsten zugrunde, so hat sie doch auch in dieser Zeit
immer wieder mächtige Impulse aus der Heilkunde
empfangen. Hier sei als Beispiel an die Rheinländerin Hildegard

von Bingen erinnert, die im zwölften Jahrhundert im
Rahmen ihrer schriftstellerischen und musischen Tätigkeit
unter dem Titel «Causae et curae» ein beachtliches Werk
über Pathologie und Therapie verfasste, dem die Tradition
der Klostermedizin, Volkswissen und gesunder Menschenverstand

zugrunde lagen. Vererbangsprobleme wurden
ebenso behandelt wie Geburtshilfe und seelische und

körperliche Krankheiten, ein medizinisches Weltbild also,

in das damals auch hierzulande Erkenntnisse aus der
antiken Welt und dem Vorderen Orient mit einbezogen wurden.

Wir finden also Elemente jener fachlich und ethisch

so hochstehenden hippokratischen Medizin, die von dem

Motto bewegt wurde: «Wo die Liebe zum Menschen ist,
da ist auch die Liebe zur Kunst.» (E. Seidler.)
Eine beträchtliche Zeitspanne und Entwicklung trennen die

Stätten mittelalterlicher Krankenbetreuung, jene «Hospices
de Dieu» und die Kliniken des zwanzigsten Jahrhunderts
voneinander. Der Auftrag, dem Kranken zu dienen, wahrte
die ideelle Identität der Spitäler und überbrückte den Zeitlauf.

Die Krankenpflege stand seit je diesem Brückenschlag
viel näher als die ärztliche Behandlung, da sich der Arzt
durch seine fundierten naturwissenschaftlichen Kenntnisse
weit mehr von der mittelalterlichen Basis entfernte als die
Krankenschwester. Für deren heutiges Berufsimage aber
bedeuten die alten Leitbilder Segen und Hemmschuh

zugleich; die Schwester hatte «einen weiten Weg von ihrem
Einsatz für den Kranken, allein um der Ehre Gottes willen,
bis zu ihrer Einreihung in eine moderne Besoldungsverordnung

zurückzulegen», wobei die Eingliederung in die
Berufe einer modernen Industriegesellschaft weder zu einer

untadeligen Pflege noch zum Ethos des Dienstes in
irgendwelchem Gegensatz steht. Wenn junge Schwestern unserer
Zeit dem Kranken als Gesunde in einem zwischenmenschlichen

Kontakt unprätentiöser Art beistehen möchten und
dabei religiöse Leitgedanken in den Hintergrund treten,
scheint mir dabei das Motiv der Nächstenliebe nicht zu

fehlen, sondern lediglich in einer zurückhaltenderen und

unauffälligeren Form vorhanden zu sein.

Es ist nicht zu übersehen, dass die immer umfassendere

Medizin für die Krankenpflege nicht ohne Gefahr ist,
denn sie gerät vermehrt in den Zwiespalt ihrer Doppelaufgabe,

der sogenannten Grundpflege und dem hilfsmedizinischen

Dienst gleichzeitig zu genügen und vor allem die

technisch-intellektuell wohl einfachere, aber menschlich
nicht minder anspruchsvolle Grundpflege nicht
Hilfskräften überlassen zu müssen.

Nun stellt aber die überlieferte Grundpflege nicht nur die

eigentliche Basis der Krankenpflege, sondern auch das

Kernstück des humanitären Auftrages an die Krankenpflegerin

dar, denn vor allem über die Grundpflege tritt sie

mit dem Kranken, seinem Leid und seiner Krankheit,
seiner Hinfälligkeit und Bedürftigkeit in jene
zwischenmenschliche Beziehung, von der her sie zu betreuen, zu
lindern, aufzurichten, zu ermutigen, kurz, jenen Beistand
auszuüben vermag, worin die Zuneigung der alten, doch

nicht veralteten Bezeichnung «Schwester» begründet liegt.



Wie erwähnt, hat die Ausbreitung der Medizin der
Krankenschwester einen erweiterten diagnostisch-therapeutischen

Auftrag zugewiesen, den sie, oft nicht ohne
Bedenken und Sorge, mitzuübernehmen hatte. Erweiterten
bereits neue wesentliche Erkenntnisse psychologisch-soziologischer

Art um den kranken Menschen und seine sach-

gemässe Pflege die Aus- und Fortbildung, so sprengte die

hilfsärztliche Dienstleistung, die wesentliche Zusatzkenntnisse

erforderte, nicht nur den alten schulischen Rahmen,
sondern schränkte durch höhere Anforderungen an Intellekt

und Fortbildung die Rekrutierungsbasis des

Krankenpflegeberufes just in einer Phase fühlbaren Mangels
zusätzlich ein. Erst durch die Schaffung einer weiteren

Berufskategorie, der Krankenpflegerin mit Fähigkeitsausweis
des Schweizerischen Roten Kreuzes mit einer eineinhalbjährigen

intellektuell weniger anspruchsvollen Ausbildung,

gehen die Verhältnisse in der Schweiz einer Besserung

entgegen. Stellung und Aufgabe dieses neuen Zweiges
der Krankenpflege werden wie folgt umschrieben: «Die
Krankenpflegerin ist eine vollwertige und bereits
unentbehrliche Kraft im medizinischen Team auf der Abteilung,
sowohl im Pflegeheim wie im Akutspital. Sie leistet neben
der Schwester wertvolle Dienste am Krankenbett. Die
Grundpflege ist ihr Bereich, den sie gründlich gelernt und
im Examen unter Beweis gestellt hat. Hierfür ist sie voll
verantwortlich und einsatzbereit.» Das Schweizerische Rote
Kreuz schreibt: «Es darf somit wieder einmal darauf
hingewiesen werden, dass heute praktisch allen Frauen und
Töchtern, die eine Neigung zur Pflege verspüren und sich
über die notwendige Eignung dafür ausweisen können, der

Weg in den einen oder andern Pflegeberuf offensteht.»
Durch diese Lösung wurde der Einzugsbereich für die

Krankenpflege wesentlich erweitert, und man ist damit in
der Schweiz bei jener Lösung angelangt, wie sie in
angelsächsischen Ländern mit der Berufsgliederung in «registered
nurse» und «licenced practical nurse» bereits seit langem
besteht. Damit ist nun auch der Weg zur Gruppenpflege
unter Führung der diplomierten Krankenschwester und
einem sinnvollen Einbau der Krankenpflegerin in die

Pflegegruppe vorgezeichnet und die Gegenwart der im
Grunde unteilbaren Krankenpflege am Patientenbett
gewährleistet, eine Gegenwart, die zur Erfüllung des humanitären

Auftrages unerlässlich ist.
Das Krankenhaus der Neuzeit ist eingebaut in eine
Menschheitsgeschichte von umfassender Fülle. Sie ist über
Jahrhunderte vom menschlichen Geist geformt, jenem
Geist, der die Materie bewegt (Vergil), einem Geist, der

'ramer wieder bejaht und verneint und der — nach Jakob
Burckhardt — ein Wühler ist und weiterarbeitet. Nach

Gottfried Keller endlich ist der Zweifel der Wanderstab
auf dem Wege zur Wahrheit.
Die fortschreitende Technisierung, in deren Sog zwangsläufig

die Heilkunde mit hineingeriet, wird in einem

zwiespältigen Bild gesehen. «Zu einem tröstlichen Optimismus
haben wir», so drückt sich T. Regau aus, «leider keinen
Anlass. Nur die Technik hat. Fortschritte gemacht,
nicht die Humanität». /. Bodamer bedauert, dass ein

allmächtiger Fortschrittsgedanke die Vorstellung einer

Beschränkung der bestehenden oder zukünftigen Technik
nicht zulässt und auch die Frage stellt, ob technische

Errungenschaften dem menschlichen Wesen jeweils entsprechen.

Nach H. Fischer hingegen «ist Technik nicht
glänzender Mutwille, sondern eine notwendige Adaptation an

rapid sich ändernde Lebensbedingungen.» Die Medizin
selbst hat auf dem Rücken einer methodisch sich entwik-
kelnden Technik und in gewaltiger Synthese diagnostische
und therapeutische Gebiete im Ausmass eines fast
unübersehbaren Spektrums erreicht, welches, um nur wenige
Schwerpunkte fundamentalen Fortschritts zu nennen,
Labormedizin, Pharmakotherapie, Herz-Lungen-Maschinen
und Dialyseapparaturen umfasst. Dieser alles übertreffende

Realismus von Naturwissenschaft, Technik und
Medizin ist Ausdruck und Folge steten menschlichen
Strebens nach Erkenntnis, und auf solch uneingeschränkter
Bemühung beruht schliesslich zu einem wesentlichen Teil
die geistige Freiheit des Menschen. In dieser Geistigkeit
wächst dem Individuum die innere Fülle seiner Individualität.

Das Verlangen nach naturwissenschaftlicher,
philosophischer, religiöser und ethischer Erkenntnis liegt auf

so tiefe Weise im menschlichen Sein verankert, dass es

einem Naturrecht zum mindesten sehr nahe kommt.
Humanitäre Einstellung ist ethisches Gebot. So sind Technik

und Humanität in bezug auf ihren existentiellen
Ansprach übereinstimmende Phänomene. Nie kann die Technik

an sich böse sein, sondern nur ihre Anwendung. Eine

technisierte Heilkunde bleibt ebenfalls dem humanitären

Grundauftrag verhaftet. Daran werden auch gigantische

Entwicklungen der Zukunft nichts ändern. Computergesteuerte

Fliessbandmedizin und zunehmende Etikettie-

rang des kranken Menschen werden mit der humanitären
Basis verbunden bleiben, wenn der hinter dem Programm
stehende Arzt nicht nur die medizinische Synthese zu
bilden vermag, sondern sich dem humanitären Auftrag
verpflichtet weiss. In diesem Zusammenhang scheint uns auch

eine kurzfristige Minderung der Individualität des

Akutkranken vor allem im Rahmen diagnostischer Abklärungen
durchaus zumutbar, anders wie beim Chronischkranken,
der in seinem Persönlichkeitsgefühl bestärkt werden muss,



bleibt doch das Krankenhaus oft seine endgültige Heimstätte.

Die Technik hat sich bereits in erheblichem Masse in
die ursprünglich so unmittelbare Beziehung zwischen Arzt
und Patient eingeschoben. Sie kann, besonders wenn eine

herkömmliche persönlich-menschliche Erwartung des Kranken

enttäuscht wird, das gleichsam archetypische Leitbild
vernebeln, die moderne Medizin auch ohne philosophische
Grundlage lassen und aus diesen beiden Gründen die
ärztliche Handlung zur Reparaturangelegenheit entwerten.
Bleibt also die humanitäre Grundidee als Auftrag an den

Arzt und an alle ihn im Krankenhaus stellvertretenden
Berufszweige nicht weiter bestehen, würde meiner Meinung
nach die Heilkunde als wichtiger Dienstzweig in der Wertskala

des modernen Wohlfahrtsstaates absinken. Die
Betreuung des Kranken würde dann zu einer nach Gesichtspunkten

der Zweckmässigkeit ausgerichteten Angelegenheit

der Industriegesellschaft und verlöre ihre moralische

Spitzenstellung. Anderseits fehlen auch jene Stimmen

nicht, die fordern, das Krankenhaus sei zu entmythologisieren

und aus dem Bereich des Tiefenerlebnisses herauszurücken.

Der moderne Mensch, so sagen sie, möchte gar
nicht persönlich behandelt werden. Er suche die Klinik auf,
um — wie in einem guten Geschäft — aufs beste bedient

zu werden. Vom Arzt verlange er die im Rahmen des

technisierten Spitalkollektivs zugedachte funktionelle Leistung
und kein persönliches Hervortreten.

Nun geht es schliesslich auch hier darum, ob der Mensch

nur Träger eines dinglichen Wertes oder jenes Persönlichkeitswertes

ist, der von ihm die Achtung vor der menschlichen

Person verlangt. Von dort her betrachtet, ist der
Kranke weder ein biologisches Wesen noch Träger einer
mehr oder weniger interessanten Krankheit. Er ist in
allererster Linie er selbst. In diesem Sinne ist auch der Arzt
nicht einfach ein Gelehrter, der Kranke nicht ein
wissenschaftliches Objekt, sondern beide sind menschliche Wesen
im Dialog eines gelebten Dramas.
Ganz unabhängig davon, von welchem Standpunkt aus

man Bewertung und Einstufung des Krankenhauses
vornimmt, die gerechte Würdigung einer Organisation, deren
sämtliche Arbeitszweige dem Rationalisierungsprinzip
unterstellt sind, darf aus dieser Tatsache heraus nicht in
Frage gestellt werden. Denn nie wird es darum gehen
können, etwa in der Rationalisierung, die in einem
modernen Krankenhaus — trotz verständlicher Grenzen — so

gut beheimatet ist wie anderswo, eine Entwürdigung des

Grundauftrages an die Medizin und an das Krankenhaus

zu erblicken.

Das Schlagwort «alle Rationalisierung muss vor der Türe
des Krankenzimmers aufhören» ist oft nur Ausdruck
eines vernünftig nicht zu begründenden Misstrauens.
Sicherlich lassen sich die Bedürfnisse des Kranken weder
einem exakten Zeitplan einfügen, noch — wie in der Industrie

— nach der Schablone rationalisieren. Hingegen schadet

eine planvolle Gestaltung der pflegerischen Arbeit den

Kranken nicht, im Gegenteil. Eine zeitsparende Organisation

ermöglicht erst recht die gute Pflege.
Die Menschheit hat ein Anrecht, von Krankheit und von
der Furcht vor derselben frei zu leben, und doch vermag
auch die heutige Medizin den alten Ring nicht zu sprengen.
So bringt sie einer ersten Gruppe Heilung, einer zweiten

bedingte Gesundheit, einer dritten Besserung der Krankheit

und schliesslich einer vierten keine Erfolge mehr.
Dazu bleibt das zeitgenössische Krankenhaus trotz seinem
modernen Glänze in mancherlei Belangen in diesen alten
Rahmen eingespannt. Wohl hat die Jetztzeit die Aufgaben
auf eine andere Ebene gehoben; das Prinzip bleibt jedoch
gleich, nur die Dimension wird anders.

So rührt aus dem diagnostischen und therapeutischen
Reichtum die Ueberdimension des Angebotes. Nur in der

Form eines hochdimensionalen technischen Gebildes

vermag das Krankenhaus von heute ein den Möglichkeiten
und Anforderungen allseitig genügendes Bezugssystem
aufzubauen. Ungeheure Ausweitung des Angebotes, Konzentration

und Rationalisierung seiner Verteilung charakterisieren

die Wirtschaft unserer Wohlstandsgesellschaft. Die
Konsumgüterindustrie nimmt die Verteilung über den Weg
technisch und baulich ausgeklügelter Einrichtungen vor.
Während zum Beispiel im Grosswarenhaus der Konsument,
von Stand zu Stand ziehend, die ihm zusagende Ware selbst

wählt und selbst bezahlt, liegen die Verhältnisse im Spital
in Wesen und Prinzip anders. Was die Medizin dem
einzelnen Kranken zu bieten vermag, stellt der Arzt fest. Er

gestaltet also das für den einzelnen Kranken sinnvolle
Angebot. Die Krankenversorgung der Gegenwart und noch
mehr der Zukunft lässt sich nur mit einer Flut von
technischen Mitteln bewältigen. Ein stets wachsender Personalbedarf

ist dabei eine der Folgen. Es ist die Aufgabe des

Spitals, den Kranken mit all jenen Personen in Kontakt zu

bringen, deren Hilfe er zu seiner Heilung bedarf. In der

Uebermittlung dieses Angebotes an meist gehbehinderte
Kranke liegt die ganze Kompliziertheit des modernen
Krankenhauses. So etwa müsste — vereinfacht ausgedrückt

— die Ausdeutung dieser hochdimensionalen
medizinischtechnisch-organisatorischen Krankenhausinstitution wohl

vorgenommen werden. Es sei hervorgehoben, dass eine
solche Auslegung nicht gegen die Forderung an das



Krankenhaus, seinen Auftrag in einem humanitären Rahmen

zu erfüllen, verstösst. Wie die Technik an und für sich

nicht böse sein kann, ist ein funktionsgerechter Krankenhausbau

nicht «unmenschlich». Auch die Ueberwachungs-
geräte der Intensivstationen, einschliesslich des vielzitierten
elektronischen Auges der Krankenschwester, sind es nicht
Nur von Menschen selbst kann Unmenschliches drohen.
Fürchtet man in der kommenden Entwicklung für die

Menschlichkeit, fällt diese Furcht auf den Menschen. Die
Römer hielten das Geld für einen guten Diener, aber für
einen schlechten Herrn Das gleiche gilt für die moderne
Technik. Auch ein technisiertes Krankenhaus erfüllt die
ihm zugedachte Aufgabe, wenn es Dienerin, der Mensch

sein Meister bleibt und es nicht zum herzlosen Supermarkt
werden lässt.

Es ist also der Mensch selbst, welcher dem Krankenhaus
Inhalt und Wesen gibt. Seinem Ermessen ist die Eingliederung

steter Neuerungen bei aller Undurchsichtigkeit des

auf uns zukommenden Horizontes anheimgestellt, seinem
Ermessen ist die Synthese aus den Aspekten der Tradition
und den Perspektiven der Zukunft überlassen, seinem
Ermessen ist eine sinnvolle Gestaltung des ärztlichen
Handelns im Namen neuer Verhältnisse einer technisierten
Medizin und einer technologisch orientierten Massengesellschaft

zugedacht, und seinem Ermessen ist die Form der

Erfüllung eines der Neuzeit adäquaten humanitären
Auftrags am hospitalisierten Kranken übertragen. Das
Zentralproblem liegt also im Menschlichen, die humanitäre
Gestaltung der komplexen Aufgabe beim Menschen selbst.

Daher bin ich für die nahe Zukunft nicht pessimistisch
eingestellt Die Zeitverhältnisse werden gründlich
analysiert, die Zahl der Mahner vor Vermassung und

Entmenschlichung ist gross. Der Wille, sich nicht von der
technisierten Entwicklung überraschen und beherrschen zu
lassen, ist nicht klein. Ich möchte aber auch für die ferne
Zukunft optimistisch bleiben. Erinnern wir uns: Auch in
hundert Jahren und noch viel später würde ein
Neugeborenes der Jetztzeit normal aufwachsen und Mensch
sein Ein Mensch sein mit seinem Widerspruch: dem
Gefühl der Ambivalenz, seiner Lust zur Aggression, der
Möglichkeit, sich und seinesgleichen zu verleugnen, ein Mensch
also auf der langen Wanderung mit dem fernen Ziel, sich
von seinen Urinstinkten zu lösen. Er wird aber auch ein
Mensch sein mit seiner physischen und psychischen
Hinfälligkeit und Bedurfigkeit, in der er ihn bedrängende
Probleme nur mit der Hilfe des Mitmenschen lösen kann.
Denn auch dannzumal wird Leid bestehen allein schon im
Rahmen der Aufgabe, dass «das Ziel alles Lebendigen
bestmögliche Entfaltung der in dem Leben liegenden Möglich¬

keiten ist.» (A.Jores.) Er wird auch immer wieder ein
Mensch sein mit seiner Bereitschaft zum humanitären Einsatz

am Nächsten aus Ueberzeugung des Herzens und des

Verstandes.

Man hat unserer Zeit vorgeworfen, der Kranke sei längst
nicht mehr Hausherr in einer «Hospitahs» von heute. Ich
meine, er ist es in Anbetracht der grossartigen Möglichkeiten,

ihm Hilfe angedeihen zu lassen, geblieben. Diese

Feststellungen möchten aber keineswegs die Schwere der

Aufgabe, ein Krankenhaus im humanitären Sinne zu fuhren,

verkennen. Die Lösung dieser Aufgabe liegt noch
heute in einer menschlich angemessenen Begegnung
zwischen dem gesunden Betreuer und dem Kranken. Jede Zeit
kann nur aus sich selbst heraus verstanden werden, und
auch eine moderne Sachlichkeit schliesst den Willen zu
echter Hilfeleistung nicht aus.

KRANKENHAUSPROBLEME DER GEGENWART

Unter dem Titel «Krankenhausprobleme der Gegenwart»
haben Professor Dr med E. Haefliger und Dr. V. Elsasser

im Verlag Hans Huber, Bern, drei Bände herausgegeben.
Diese äusserst lesenswerten Schriften, die auf die vom
Verband schweizerischer Krankenanstalten veranstalteten

Krankenhausvorlesungen zurückgehen, behandeln die
verschiedensten Themen, mögen sie nun medizinische,
technische oder menschliche Probleme berühren. Sie werden

]edem, der in der Praxis, wenn auch vielleicht nur am

Rande, mit Spitalfragen zu tun hat, wertvolle Anregungen
vermitteln und gerade auch in menschlicher Sicht manchen
Gedanken aufkeimen lassen, was in Zukunft noch getan
werden kann und muss, damit der Kranke trotz aller Ratio-

nalisierungsmassnahmen immer noch in erster Linie Mensch
sein darf.


	Humanität und Krankenhaus

