
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 79 (1970)

Heft: 1

Artikel: Vom Geheimnis menschlicher Begegnung

Autor: Grauwiller, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-974942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-974942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Geheimnis
menschlicher Begegnung
E Grauwiller

Im Leben kommen wir dauernd mit Menschen aller Art
in Berührung Nicht immer verschaffen solche

Begegnungen auch menschliche Kontakte Bei der Elektrizität
ist es einfach, Kontakt zu schaffen Man verbindet
einfach die beiden Stromleitungen, das heisst, man dreht
den Schalter, und der Kontakt ist hergestellt, der Strom
fliesst, das Licht brennt
Völlig anders verhalt es sich bei der Herstellung menschlicher

Kontakte Solche spielen aber im Leben, vor allem
bei jeder Wirksamkeit von Mensch zu Mensch die
entscheidende Rolle Darum ist die Erörterung der Frage
nach dem menschlichen Kontakt nicht nur berechtigt,
sondern wesentlich

Was bedeutet das Wort Kontakt5 Es ist zusammengesetzt
aus lateinisch con =r zusammen, miteinander und tactus
— Berührung, contactus bedeutet also «einander berühren»
Im Kontakt berührt sich das Wesen des einen Menschen
nut dem Wesen des andern Menschen Worin aber liegt
das Wesen des Menschen5 Was macht den Menschen
wesentlich5 Diese Frage nun mochte ich im Sinne des

spanischen Philosophen Ortega y Gasset beantworten
Er ist der Ansicht, dass man das Wesen des Menschen am
besten vor einem Affenkäfig erkennen könne Er sagt

«Wenn wir die Affenszenerie eine Weile betfachten, so

wifd bald und ivie von selbst ein bezeichnendef Zug aus

dem Bilde hervortieten, der uns ivie ein Lichtstiahl trifft,
nämlich, dass diese teuflischen Wesen beständig aufmerksam

und in dauernder Unruhe sind, dass sie alles
beobachten und auf alles hören, was in ihrer Nahe vorgeht, —
dass sie unermüdlich auf ihre Umgebung aufpassen, als ob

sie befürchteten, dass aus ihr jederzeit eine Gefahr
auftauchen konnte, auf die sie mit Flucht oder Biss reagieren
mussten »

Die gleiche Beobachtung können wir auch bei andern
wildlebenden Tieren festhalten, beispielsweise bei den

Vögeln am Futterbrett Immer können wu dasselbe er
kennen Das Tier, genauer gesagt, das wildlebende, vom
Menschen unbeeinflusste, in der freien Natur lebende
Tier lebt sozusagen dauernd m Weltangst und gleichzeitig

dauernd in Begierde nach etwas Es sind Objekte
und Erscheinungen der Umwelt, die das Leben des Tieres
beherrschen und es wie eine Marionette hin und her

zerren — Das Tier lebt also nicht aus sich selbst heraus,
sondern es ist immer darauf eingestellt, was ausserhalb

von ihm vorgeht Sein Leben ist wesensmassig ein «Ausser-
sich Sein» Wir können darum beim Anblick einer Affen¬

gruppe nur ausrufen «Welche Plage, ein Leben lang
von dei Aussenwelt so gejagt zu werden1»
Ist aber nicht auch der Mensch in einer ahnlichen Aussen
weit gefangen5 Liegt er nicht auch bestandig in einem
Kampf um etwas oder gegen etwas oder gegen jeman
den5 — Gewiss, aber mit dem grossen Unterschied zum
Tier, dass er sich von Zeit zu Zeit der Versklavung durch
die Umwelt entziehen kann, indem er sich zurückzieht
in sein Inneres, in seine Innenwelt
Es ist etwas Wunderbares um diese Fähigkeit Sie hebt den

Menschen unsagbar hoch über das Tier hinaus Sich in
seine Innerlichkeit zurückziehen heisst nämlich denken'
Damit stehen wir bei dem uns bekannten Ausspruch
von Descartes «Cogito, ergo sum» (Ich denke, also

bin ich Und tatsächlich, dass der Mensch denken kann,
dass er ein innerliches Leben zu fuhren vermag, dass er
durch seine Ideen die Aussenwelt gestalten kann, macht
ihn wesentlich zum Menschen, zum Herrn über die Schöpfung,

denn es ist doch so, dass alles Denken schliesslich
darauf ausgeht, die Umwelt zu andern, zu verbessern,
zu verschönern, zu veredeln

Das Tier denkt nicht in diesem Sinn Es hat es auch

nicht notig, sich mit der Aussenwelt auseinanderzusetzen,
denn es wird ja durch Instinkte geleitet
Da wai beispielsweise ein Gelbfink, der völlig
abgeschlossen von seinen Artgenossen aufgezogen wurde
Am selben Tag, an dem er freigelassen wurde, begegnete
er einer Eule, und siehe Augenblicklich geriet er in
Aengste' Er erhob ein Warngeschrei, flog aufgeregt hin
und her, folgte der Eule in respektvollem Abstand nut
dauernden Warnrufen An einem Raben, der doch das

gleich grosse Flugbild bot wie die Eule, flog er achtlos
vorbei Ein anderes Beispiel, ein Erlebnis von Sven Hedin
Als er sich einmal in der Wüste Gobi verirrt hatte und
am Verdursten war, ritt er auf seinem Pferd hierhin und
dorthin, um nach einem Wassertumpel zu suchen, der
sich in der Gegend befinden musste Schliesslich merkte

er, dass er im Kreis herumgeritten war In seiner
Verzweiflung gab er dem Pferd die Zügel frei Da drehte
dieses in einer bestimmten Richtung ab und raste mit
seinem Reiter geiadeaus duich die Wüste Plötzlich
stoppte es seinen Galopp, Hedin flog über Hals und

Kopf des Pferdes hinaus und direkt in das sehnlich
gesuchte Wasser'

So sichert die Natur das Leben der Tiere durch instinktives
Verhalten Beim Menschen ist das völlig anders Er hat

sozusagen jeden Schritt selber zu gehen, er hat sich



dauernd mit allem, was diese Welt in sich schliesst,
auseinanderzusetzen, und zwar jeder einzelne mit den
Umstanden, in denen er sich persönlich und ganz allein
befindet Niemand kann ihm che Entscheidungen abnehmen

Als Einsamer muss er selbst handeln Denn — wer
oder was ist der andere' Das Nicht-Ich' Es ist etwas,
das ich nur vorstelle auf Grund von Aeusserlichkeiten,
das ich aber in seiner Wirklichkeit weder sehen noch
greifen kann Die Gefühle des andern sind nicht meine
Gefühle, ich kann sie nur ei raten, aus Gehaben, Ge-

sichtsausdruck, Ausrufen auf ihre Art und Intensität
schliessen. Ob ich diese Aeusserungen richtig auslege,
weiss ich nicht und auch nicht, ob sie nicht vielleicht
nur gespielt sind. Wir Erwachsenen verstehen es ja meisterhaft

— Sitten, Anstandsregeln und andere Gründe haben
es uns aufgeprägt —, etwas anderes zu sagen und zur
Schau zu tragen, als was wir denken und fühlen Was mein
Gegenuber wirklich spurt und denkt, was er fühlt, glaubt,
liebt, hasst, all das weiss ich im Grunde nicht. Darum ist

mir jeder, ist mir vor allem der fremde Mensch ein Rätsel.

Wohl stecken in uns allen die gleichen Veranlagungen
und Fähigkeiten, gleiche Gefühle und Strebungen, aber

sie sind bei jedem Individuum anders verteilt, anders

gerichtet So ist die Begegnung mit einem andern
Menschen immer ein Mysterium und versetzt mich in Spannung

und Beunruhigung, denn Kontaktnehmen bedeutet:

aus der eigenen radikalen Einsamkeit heraus die radikale

Einsamkeit des andern berühren.

Die Begegnung mit einem Menschen ist darum etwas
total anderes als die Begegnung mit Tieren, Bäumen
oder Landschaften. Gehe ich durch einen Wald, so ist
das fur mich in mehrfacher Hinsicht ein Genuss: das

herrliche, verschiedenartige Grün, die Mannigfaltigkeit
der Formen, die wechselnde Beleuchtung, der Duft des

Bodens, der Gesang der Vögel, die geheimnisvolle
Waldlandschaft Ein Waldspaziergang ist vor allem auch darum

ein Genuss, weil ich hier mit meinen Gedanken, mit
meinem Ich allein bin Ich werde nicht angesprochen,
weder von den Baumen noch von den Tieren des Waldes
Wie ganz anders dagegen, wenn zwischen den
Baumstämmen plötzlich ein wildfremder Mensch vor mir steht!
Wie eine elektrische Welle läuft's mir den Rücken hinab.

Was will er? Was denkt er? Hat er Absichten mit
nur? Es kommt nicht von ungefähr, dass einem im
Märchen die bösen Geister, Räuber und Hexen in der
Regel im dunkeln Wald begegnen. Ebenso unheimlich
oder noch unheimlicher muss eine Begegnung in der
Wüste sein, wo man sich nicht nur innerlich, sondern

auch äusserlich in absoluter Einsamkeit befindet. Es ist
darum kein Zufall, dass die Begrussung bei Wüstenvölkern

umständlich ist, denn sie dient im Grunde
genommen dazu, den Fremdling abzutasten und seine
Absichten ausfindig zu machen. Bei den Tuaregs in der
westlichen Sahara zum Beispiel beginnt die Begrüssung
schon auf hundert Meter Entfernung und endigt nach

einem ausserordentlich umständlichen Zeremoniell erst
nach etwa anderthalb Stunden mit dem gemeinsamen
Genuss von Kaffee.
So umständlich diese Begrussung ist, so ist sie doch immer
noch angenehmer als diejenige gewisser Neger- oder

Indianerstamme, die in früheren Zeiten jeden Fremdling
ohne Federlesens umbrachten, womit sie sich radikal
von der Unannehmlichkeit einer Begegnung und von
den bösen Geistern, die der Fremde hatte mitbringen
können, befreiten.
Glücklicherweise sind heute die Sitten milder und
humaner geworden, sofern sie sich nicht durch einen Zwist
oder einen Krieg wieder vergröbern oder verwildern,
denn schliesslich geholt der Mensch — zoologisch
ausgedruckt — mit der einen Seite seines Wesens ins Reich
der Säuger, und hier wiederum in die Ordnung der Raubtiere

Uebrigens sagte schon Plautus, der römische
Komödiendichter: «Lupus est homo homini», das heisst,
«der Mensch ist dem Menschen ein Wolf, ein reissendes

Tier». Man bemühte sich immer wieder, dies zu widerlegen,

aber ein peinlicher Rest ist geblieben. Darum ist

im Umgang mit dem Menschen eine vorsichtige
Annäherung zweckmässig und verständlich.
Immerhin, eine Milderung der Sitten ist nicht
abzustreiten. Kriegsgefangene werden in Kulturvölkern nicht
mehr getötet, wenigstens nicht direkt. Auch wirft sich
der Untergebene nicht mehr vor seinem Vorgesetzten
auf den Boden; nur die Verbeugung ist als Symbol
dafür geblieben. Auch legt man nicht mehr beide Hände

symbolhaft in diejenigen seines Herrn. Zum Zeichen

gegenseitiger Anerkennung reicht man sich nur noch
die rechte Hand.

Kontaktnahme — menschliche Begegnung. Das ist etwas
sehr Alltägliches, das einfachste, was es gibt, und doch
ist es das Abenteuerlichste, was es gibt und was wir
erfahren können; jede Begegnung ist ein Geheimnis. Wie
gern hoffen wir auf die Zukunft und übergehen die

Gegenwart in der Meinung, das Glück liege im Morgen,
im Kommenden! Für unser Leben ist jedoch entscheidend,

dass wir die Gegenwart als das Ausschlaggebende
erkennen. Unser Leben setzt sich zusammen aus unzähl-



baren Gegenwarten, und das Bedeutendste, das uns in
der Gegenwart widerfahren kann, ist die Begegnung mit
andern Menschen, ist doch nichts so beharrlich, so freundlich

und so bösartig bemüht, uns und unsern Weg zu
beeinflussen wie der Mitmensch. Darum ist die Begegnung
mit ihm unsere Chance, wenn wir die menschliche

Begegnung nicht gedankenlos hinnehmen, sondern sie

zur Aufgabe erhöhen.

Leo Tolstoi hat dies klar erkannt, wenn er sagt: «Merke
dir, die wichtigste Zeit ist nur eine: der Augenblick. Und
er ist darum die wichtigste Zeit, weil wir nur in ihm Ge-

walt über uns haben. Und der unentbehrlichste Mensch ist
der, mit dem mich der Augenblick zusammenführt.»
Damit stehen wir erneut am Eingang zu unserem Thema,
bei der Frage nach der Kontaktnahme. Arthur Schopenhauer

erzählt hierzu eine hübsche Fabel.
«Einst beschlossen die Igel, sie wollten miteinander engen
Kontakt aufnehmen. Also kamen sie zusammen. Als sie

aber nahe beieinander sassen, traten und stachen sie sich

gegenseitig. Da beschlossen sie, sich tvieder voneinander

zu lösen, und sie lockerten ihre Aufstellung so, dass sie

sich gegenseitig nur noch mit den Spitzen ihrer Stacheln

berührten. Das nannten sie nicht mehr Kontakt, sondern

Takt.»
Das taktvolle Verhalten, das Schopenhauer in seiner Fabel
dem «Sich-auf-die-Zehen-Treten» gegenüberstellt, ist sicher

im alltäglichen Verkehr angebracht, für die geistige
Verbindung mit einem Partner jedoch reicht es nicht
aus. Takt kann höchstens die Brücke über die Schlucht

vom Ich zum Du bis zur Mitte bauen; um den anderen
in seiner individuellen Einsamkeit zu erreichen, braucht

es mehr.
Dieses «Mehr», das nötig ist, nennt uns Goethe in einem

Gespräch mit seinem Freund Jacobi, wo er sagt: «Man
lernt nichts kennen, als ivas man liebt. — Je tiefer und

vollständiger die Kenntnis iverden soll, desto stärker,

lebendiger und kräftiger muss die Liebe sein.»
Damit taucht im Hinblick auf menschliche Kontaktnahme

erstmals der Begriff der Liebe auf. Dieser ist aber

so vermengt mit den sentimentalen Bedeutungen der
organisch-sinnlichen, der romantischen und der religiösen
Liebe, dass wir damit nicht weiterkommen und auf
anderem Weg suchen müssen, um was es geht.

Beginnen wir darum bescheiden mit einer erreichbaren

Ausgangslage, beginnen wir mit der Frage: Was erwartet
der Mitmensch von mir? oder: Worauf erhebe ich

Anspruch bei der Begegnung mit andern? Dieses ist etwas

ganz Einfaches, ja fast etwas Einfältiges. Jeder erwartet
nämlich zunächst nur, dass man ihn gelten lasse.

«Wenn's nicht mehr ist als das — das kann ich schon

leisten», sagt sich wohl mancher. Doch zeigen sich bei

der Verwirklichung dieser Absicht bald Schwierigkeiten,
denn es ist keinem Menschen möglich, sich aus seinem

«Ich» zu entfernen. Schicksale ausserhalb unserer Reichweite

bewegen uns bekanntlich weniger als das Steinchen
im eigenen Schuh. Wir gewinnen schon viel, wenn wir
erkennen: Der andere hat recht, das Recht, er selber

zu sein; mit seinem anders gearteten Wesen, seinem anders

gearteten Denken hat er einen Wert eigener Art, den ich

respektieren muss. Dadurch aber mehrt und bereichert
er mich.

Goethe sagte einmal: «Was wäre aus mir geworden, wenn
ich nicht immer genötigt gewesen wäre, Respekt vor andern

zu haben!» Wer mit Menschen zu tun hat, gar die Aufgabe

erfüllen soll, sie zu beeinflussen, zu erziehen, der darf
keine Individualität verwerfen, auch nicht die schlechteste,
erbärmlichste. Ich habe auf die Notwendigkeit eines

guten Einvernehmens mit der Umgebung hingewiesen.
Ist dieser Hinweis nicht überflüssig? Denn wir sehen

doch im Alltag überall dieses sogenannte gute
Einvernehmen: in der Geschäftswelt, unter Untergebenen und

Vorgesetzten. Doch täuschen wir uns nicht! So manches
freundliche Benehmen wird von egoistischen Motiven
diktiert, wenn es um geschäftlichen Profit oder um die
Karriere geht.
Entdecken wir bei einer Freundschaft deren egoistischen
Hintergrund, so verstimmt es uns. Dabei ist diese Haltung
menschlich verständlich, und auch wir selber sind nicht
fähig, ganz selbstlos zu denken. Aergern wir uns darum
nicht über egoistische Hintergründe freundlichen Ge-
habens! Merken wir uns aber: Nicht auf das Gewicht
einer Freundschaft kommt es an, sondern auf die Echtheit

der Gefühle.
Martin Buber übermittelt uns dazu einen guten Rat vom
Rabbi Schmelke. Dieser sagte: «Es ist uns geboten: Liebe
deinen Nächsten wie dich selbst — liebe deinen Genossen

dir gleich.» — «Wie kann ich das erfüllen, ivenn mein
Genosse mir Böses tut?» fragte ihn ein Schüler. Der Rabbi

antwortete: «Du musst das Wort recht verstehen: Liebe
deinen Genossen als den, der du selber bist.»

Und Dostojewski lässt den Starez Sossima zu uns sprechen:
«Brüder, fürchtet euch nicht vor der Sünde der Menschen,
liebt den Nächsten auch in seiner Sünde, denn solches ist
schon der Liebe Gottes ähnlich und steht über der irdischen
Liebe.»



Ich glaube, aus alledem steigt die Erkenntnis in uns auf,
dass es nur eine Heilung fur die Menschheit gibt die

Lebendigmachung der Begegnung durch Liebe, das heisst,

Schaffung echter zwischenmenschlicher Kontakte.
Mit dem Gebot «Liebe deinen Nächsten wie dich selbst»

ist gesagt, dass kein Mensch von der Kontaktnahme aus-
zuschliessen und dass jeder voll zu nehmen sei. Es kommt
weder auf den Titel noch auf den Studiengang an Viele
Diskussionen unter «Studierten» bestehen einfach darin,
dass jeder sozusagen die Jalousien vor seinem
Schaufenster hochzieht, um zu zeigen, was er alles an gelerntei
Weisheit zu bieten hat Ein Bauer musste in solcher
Gesellschaft schweigen, und doch fuhren uns einfache
Menschen oft tiefer als gescheite, zitierende Gelehrte
Uebngens ist fur einen Gebildeten gerade das eine gute
Schule, dass er sich übt, seine gescheiten Gedanken
einfach zu formulieien, damit jeder das Grosse, Allgemeingültige

verstehen kann Ich erinnere mich an eines unserei
internationalen Jugendrotkreuz Treffen, an dem sich auch

zwei Professoren beteiligten Es war begluckend mitzu
erleben, wie die beiden sich um einfache Formulierungen
bemuhten und wie sie ihre Weisheit teils in köstlicher
Torrn und in packenden Bildern veimittelten Die
Begegnung war so lebendig, dass der eine der Professoren,
der wegen einer Besprechung mit dem Pädagogen Eduard

Spranger früher hatte abreisen sollen, diese absagte, weil
ihn die Probleme unserer Tagung so sehr interessierten.
Es ist nicht immer so, dass Akademiker fähig sind, sich

mit einfachen Leuten zu unterhalten Viele gleichen jenem
Kaufmann, der in seinem Portefeuille nur grosse Banknoten

hatte, in seinem Beutel aber kein Kleingeld, und
darum nicht in der Lage war, seinen Kaffee zu bezahlen
— So haben auch viele Gebildete hohe Gedanken, können
sie aber nicht fur Ungebildete formulieren und fühlen
sich in Gesellschaft einfacher Menschen verloren.

Jeder Mensch hat gewissermassen einen Eigenwert und
einen Verkehrswert Menschen mit hoher Bildung, mit
hohem Eigenweit stehen in Gefahr, ihren Verkehrswert
zu verbeten Sie sind so leich, dass sie nicht daran denken
und nicht fähig sind, lhien Reichtum in Kleingeld
umzumünzen Das hat zur Folge, dass sie nie Kleingeld bei
sich tragen und sich infolgedessen nicht vom Armen
untei scheiden. Sie vergessen, dass es neben dem eigenen
Werk, dem Werk aus eigener Kiaft, nichts Würdigeres
gibt als die bewegende Wirkung auf andere Menschen
Das gilt insbesondeie fur die Pädagogen, deren zentrale
Sorge und Lebenszweck ja gerade in dieser Wirkung auf
andeie hegt Gewis, ist das nicht das Höchste auf Eiden,

aber das Wichtigste im Leben. Zudem ist es etwas
Interessantes, beinahe Abenteuerliches, mit verschieden
gearteten Menschen Kontakt zu suchen
Bekanntlich werden bei uns in der Schweiz alljährlich
die Rekruten im Hinblick auf ihr geistiges und staats-

burgeihches Gepäck geprüft Dabei werden sie in
Berufsgruppen aufgeteilt; Studenten, Kaufleute, Handwerker,
Landwirte und Ungelernte Durch diese Aufteilung können
alle in ihrem Interessengebiet angesprochen werden Trotzdem

weiss man bei keiner Gruppe genau, wie hoch das

geistige Niveau ist und wo das Interesse liegt. Darum be

ruht die Befragung auf einem dauernden Abtasten der

Ansatzpunkte, was die Prüfungsarbeit zu einer spannenden

Angelegenheit macht
Genau so ist es bei der gesellschaftlichen und geistigen
Kontaktnahme, bei der man den Partner an seinem
Standort, in seinen Problemen, seinen Ansichten, seinen
Planen und seinem Glauben aufsucht. Wo Menschen sich

zusammenfinden, ist jeder Beteiligte veiantworthch fur
den Ausgang dei Begegnung Der Denkende weiss, dass

er vom Leben nur so viel erwarten darf, als er selber zu
bieten bereit ist, dass sein Anspruch auf Gluck so gross
ist, wie er selber zum Glucklichsein beitragt. Darum
herrscht auch nur beim geistig Regsamen Leben, beim

Gleichgültigen begibt sich nichts, denn es geht auch

nichts von ihm aus.

Nun ist aber menschliche Begegnung nicht einfach eine
Rechenaufgabe, die mit dem Denken gelost wird. Was

einer Beziehung Gewicht und Gehalt verleiht, ist mehr
das Unwägbare als das Gewollte. Auch wenn es sich um
eine noch so sachliche Besprechung handelt, so hat doch

jede Begegnung ihren Stimmungsgehalt, der ihr Nachhall

verleiht Darum müssen wir bei Begegnungen nicht
nur mit dem Verstand, sondern auch mit Gemüt und
Elerz dabei sein.
Wenn wir uns daiauf besinnen, wodurch Menschen auf
uns wirkten, was wir von ihnen in uns aufnahmen, so

erkennen wir, dass es selten Worte und Gedanken
gewesen sind, sondern in erster Linie Begebenheiten, die

vom inneren Wesen, vom Gemüt odei Temperament,
kurzum von ihrem Charakter geprägt waren Warum ist
dies so'Weil Gemütsmenschen unwiderstehlich wirken1
Gegen Gedanken kann man sich mit Gegenargumenten
wehren, Gefühle dagegen befallen einen und sind nicht
wegzudisputieren.
Aber wie man sein Gegenuber nicht zum Sprechen bringt,
wenn man selber redet und redet, weckt man auch keine
Gefühle, wenn man solche ubertreibt oder nur vorspielt. 9



Staat und
Gesundheitswesen
Dr. Pierre Dorolle

Erste Voraussetzung, um Vertrauen zu gewinnen und

eine gute Atmosphäre zu schaffen, ist deshalb, selber
ehrlich, echt, man selbst zu sein. Und wer von Natur nicht
gemütvoll ist, kann sich von einem gemütvollen
Gesellschafter anstecken lassen, denn Gemüt — oder sagen wir
besser Frohmut — ist eine ansteckende Gesundheit.

Diese Aufzählung von Voraussetzungen und Möglichkeiten

zur Kontaktnahme ware unbefriedigend, wenn wir
die Teile nicht zu einem organischen Ganzen vereinigten
— wenn wir nicht die einzelnen Rädchen zur lebendigen
Uhr zusammenfugten —, wenn wir nicht nochmals
nachdrücklich hinwiesen auf den Kraftstrom, der das Räderwerk
des richtigen Verhaltens zum Mitmenschen dauernd in

Bewegung hält. Ich muss die Quelle dieses Kraftstromes
erneut mit dem abgegriffenen Begriff der Liebe bezeichnen

Dabei handelt es sich aber nicht um die selbstsüchtig romantisch

sentimentale Liebe, nicht um die buhlerische Liebe der

Geschlechter, sondern um die Menschenliebe, das von der

Not der Mitmenschen bewegte Mitgefühl. Es ist die Liebe,
die uns Frau Dr. h c. Gertrud Kurz, die Flüchtlingsmutter,
vorlebt. Es ist die Liebe Pestalozzis, die ohne Ansehen
der Nationalität, der Hautfarbe, des Glaubensbekenntnisses
oder des Bankkontos wirksam ist und zu einer allgemeinen
Aufgeschlossenheit und Kontaktfähigkeit fuhrt. Die
hebende Hingabe vermag alle Zäune zu überwinden, die
die Menschen in gesonderte Gruppen oder gar in feindliche

Parteien scheiden. Wir denken vor allem an die

zählebigen Abgrenzungen in staatliche Gruppen, die so

viel Unheil anrichten. Wenn auch die Scheidung in
politische Parteiungen und staatliche Gebilde nicht abgeschafft
werden kann, so sollte doch ein ubernationales Denken
zu gegenseitigem Verständnis fuhren. Die Grundlagen
zu diesem Verständnis müssen in frühen Jahren gelegt
werden, das Jugendrotkreuz hat hier eine grosse Aufgabe
zu erfüllen und arbeitet unablässig daran, indem es durch
internationale Lager, Briefwechsel, Hilfsaktionen die
persönliche Beziehung mit dem andern ermöglicht und sich
damit in die Reihen derer stellt, che, durch Liebe
aufgeschlossen, die echte Begegnung mit dem andern, dem
Nächsten suchen

Die vorstehenden Ausfuhrungen sind einem Vortrag des Präsidenten
des Schweizerischen Jugendrotkreuzes anlasshch der Jugendrotkreuz-
Eiziehertagung in Gwatt vom 12 bis 14 Oktober 1969 entnommen

Im Herbst 1968 veranstaltete das Henry-Dunant-Institut
in Genf ein Kolloquium «Der moderne Staat und das

Rote Kreuz». Im Rahmen dieser dreitägigen Veranstaltung
sprach Dr. med. Pierre Dorolle, Generaldirektor-Stellvertreter

der Weltgesundheitsorganisation, zum Thema
Gesundheitsschutz im modernen Staat. Ei stellte in grossen
Zügen frühere Formen des Eingreifens staatlicher Macht
auf dem Gebiete des Gesundheits- beziehungsweise
Krankenpflegewesens und die heutigen Ausprägungen
des staatlichen Gesundheitsdienstes in Ländern verschiedener

politischer Organisation dar. Der nachstehende

Artikel ist eine Uebersetzung des im August 1969 im
Druck erschienenen Referates, wobei der erste Teil zu-

sammengefasst und der zweite gekürzt wurde.

Von der Ve> sorgung zm Vorsoi ge

Die Entwicklung des öffentlichen Gesundheitswesens

begann im Altertum mit vereinzelten, vom Herrscher
erlassenen Anordnungen, denen im Mittelalter Gründungen
von Spitälern durch Könige und Fürsten folgten, wobei
das «barmherzige Werk» als Motiv im Vordergrund stand
Die Massnahmen weltlicher Behörden, die um die Mitte
des 13. Jahrhunderts einsetzten, hatten bis ms Zeitalter
der Aufklärung nur defensiven Charakter: Personen mit
ansteckenden Krankheiten wurden zum Schutze der
Gesunden abgesondert, interniert. Das Gebiet, das wir heute

Gesundheitspflege nennen, war vollkommen ausgeklammert.

Die Gründung und Fuhrung von Spitälern —
sowohl von behördlicher wie von privater Seite — blieb
deshalb lange Zeit die hauptsächlichste Hilfe an die
Bevölkerung in sanitarischer Hinsicht, auch als neben den

Beweggrund der Barmherzigkeit allmählich derjenige
der Verantwortung der Oeffentlichkeit getreten war. Die
Forderungen gewisser Philosophen, die das «Recht auf
Gesundheit» postuheiten, fanden jedoch erst viel spater
Gehör.
Ein weiteres Gebiet, in welchem sich der Einfluss des

Staates geltend zu machen begann, war die Berufsausbildung

und -ausubung der Aerzte, Chirurgen und Apotheker
Im Mittelalter hatten die in Zünften zusammengeschlossenen

Berufsangehorigen selber che Kontrolle mne, erst
nach der Fi anzosischen Revolution wurden diesbezüglich
Reglemente aufgestellt, das Vertragsverhaltnis zwischen
Patient und Arzt behielt jedoch seinen privaten Chaiakter
Diese Regelung gilt noch heute für die meisten Lander.
Gegen Ende des letzten und zu Beginn des 20 Jahrhunderts
wurden in den grösseren Staaten die Strukturen fur den


	Vom Geheimnis menschlicher Begegnung

