Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 79 (1970)

Heft: 1

Artikel: Vom Geheimnis menschlicher Begegnung
Autor: Grauwiller, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-974942

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-974942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Geheimnis
menschlicher Begegnung

E. Grauwiller

Im Leben kommen wir dauernd mit Menschen aller Art
in Berthrung. Nicht immer verschaffen solche Begeg-
nungen auch menschliche Kontakte. Bei der Elektrizitit
ist es einfach, Kontakt zu schaffen. Man verbindet ein-
fach die beiden Stromleitungen, das heisst, man dreht
den Schalter, und der Kontakt ist hergestellt, der Strom
fliesst, das Licht brennt.

Vollig anders verhilt es sich bei der Herstellung mensch-
licher Kontakte. Solche spielen aber im Leben, vor allem
bei jeder Wirksamkeit von Mensch zu Mensch die ent-
scheidende Rolle. Darum ist die Erérterung der Frage
nach dem menschlichen Kontakt nicht nur berechtigt,
sondern wesentlich.

Was bedeutet das Wort Kontakt? Es ist zusammengesetzt
aus lateinisch con = zusammen, miteinander und tactus
= Beriihrung; contactus bedeutet also «einander beriithren.
Im Kontakt beriihrt sich das Wesen des einen Menschen
mit dem Wesen des andern Menschen. Worin aber liegt
das Wesen des Menschen? Was macht den Menschen
wesentlich? Diese Frage nun mdchte ich im Sinne des
spanischen Philosophen Ortega y Gasset beantworten.
Er ist der Ansicht, dass man das Wesen des Menschen am
besten vor einem Affenkifig erkennen kénne. Er sagt:

«Wenn wir die Affenszenerie eine Weile betrachten, so
wird bald und wie von selbst ein bezeichnender Zug ans
dem Bilde hervortreten, der uns wie ein Lichtstrabl trifft,
némlich, dass diese teuflischen Wesen bestindig anfmerk-
sam und in dawernder Unrube sind, dass sie alles beob-
achten und auf alles hiren, was in ibrer Nihe vorgeht, —
dass sie unermiidlich anf ibre Umgebung aufpassen, als ob
sie befiirchteten, dass aus ibr jederzeit eine Gefabr auf-
tauchen konnte, auf die sie mit Flucht oder Biss reagieren
miissten.»

Die gleiche Beobachtung kénnen wir auch bei andern
wildlebenden Tieren festhalten, beispielsweise bei den
Voégeln am Futterbrett. Immer kdnnen wir dasselbe er-
kennen: Das Tier, genauer gesagt, das wildlebende, vom
Menschen unbeeinflusste, in der freien Natur lebende
Tier lebt sozusagen dauernd in Weltangst und gleich-
zeitig dauernd in Begierde nach etwas. Es sind Objekte
und Erscheinungen der Umwelt, die das Leben des Tieres
beherrschen und es wie eine Marionette hin und her
zerren. — Das Tier lebt also nicht aus sich selbst heraus,
sondern es ist immer darauf eingestellt, was ausserhalb
von ihm vorgeht. Sein Leben ist wesensmissig ein «Ausser-
sich-Sein». Wir kénnen darum beim Anblick einer Affen-

gruppe nur ausrufen: «Welche Plage, ein Leben lang
von der Aussenwelt so gejagt zu werden!»

Ist aber nicht auch der Mensch in ciner ihnlichen Aussen-
welt gefangen? Liegt er nicht auch bestindig in einem
Kampf um etwas oder gegen etwas oder gegen jeman-
den? — Gewiss, aber mit dem grossen Unterschied zum
Tier, dass er sich von Zeit zu Zeit der Versklavung durch
die Umwelt entziehen kann, indem er sich zuriickzieht
in sein Inneres, in seine Innenwelt.

Es ist etwas Wunderbares um dicse Fihigkeit. Sie hebt den
Menschen unsagbar hoch tiber das Tier hinaus. Sich in
seine Innerlichkeit zuriickziehen heisst nimlich denken!
Damit stehen wir bei dem uns bekannten Ausspruch
von Descartes: «Cogito, ergo sum.» (Ich denke, also
bin ich.) Und tatsichlich, dass der Mensch denken kann,
dass er ein innerliches Leben zu fithren vermag, dass er
dutch seine Ideen die Aussenwelt gestalten kann, macht
ihn wesentlich zum Menschen, zum Herrn {iber die Schop-
fung, denn es ist doch so, dass alles Denken schliesslich
darauf ausgeht, die Umwelt zu dndern, zu verbessern,
zu verschonern, zu veredeln.

Das Tier denkt nicht in diesem Sinn. Es hat es auch
nicht notig, sich mit der Aussenwelt auseinanderzusetzen,
denn es wird ja durch Instinkte geleitet.

Da war beispielsweise ein Gelbfink, der voéllig abge-
schlossen von seinen Artgenossen aufgezogen wurde.
Am selben Tag, an dem er freigelassen wurde, begegnete
er einer Eule, und siche: Augenblicklich geriet er in
Aengste! Er erhob ein Warngeschrei, flog aufgeregt hin
und her, folgte der Eule in respektvollem Abstand mit
dauernden Warnrufen. An einem Raben, der doch das
gleich grosse Flugbild bot wie die Eule, flog er achtlos
vorbei. Ein anderes Beispiel, ein Erlebnis von Sven Hedin:
Als er sich einmal in der Wiiste Gobi verirrt hatte und
am Verdursten war, ritt er auf seinem Pferd hierhin und
dorthin, um nach einem Wassertiimpel zu suchen, der
sich in der Gegend befinden musste. Schliesslich merkte
er, dass er im Kreis herumgeritten war. In seiner Ver-
zweiflung gab er dem Pferd die Ziigel frei. Da drehte
dieses in einer bestimmten Richtung ab und raste mit
seinem Reiter geradeaus durch die Wiiste. Plstzlich
stoppte es scinen Galopp, Hedin flog tiber Hals und
Kopf des Pferdes hinaus und direkt in das sehnlich ge-
suchte Wasser !

So sichert die Natur das Leben der Tiere durch instinktives
Verhalten. Beim Menschen ist das véllig anders. Er hat
sozusagen jeden Schritt selber zu gehen; er hat sich



dauernd mit allem, was diese Welt in sich schliesst, aus-
einanderzusetzen, und zwar jeder einzelne mit den Um-
stinden, in denen er sich personlich und ganz allein be-
findet. Niemand kann ihm die Entscheidungen abneh-
men. Als Einsamer muss er selbst handeln. Denn — wer
oder was ist der andere? Das Nicht-Ich? Es ist etwas,
das ich mir vorstelle auf Grund von Aeusserlichkeiten,
das ich aber in seiner Wirklichkeit weder sehen noch
greifen kann. Die Gefithle des andern sind nicht meine
Geftihle, ich kann sie nur erraten, aus Gehaben, Ge-
sichtsausdruck, Ausrufen auf ihre Art und Intensitit
schliessen. Ob ich diese Aeusserungen richtig auslege,
weiss ich nicht und auch nicht, ob sie nicht vielleicht
nur gespielt sind. Wir Erwachsenen verstehen es ja meistet-
haft — Sitten, Anstandsregeln und andere Griinde haben
es uns aufgeprigt —, etwas anderes zu sagen und zur
Schau zu tragen, als was wir denken und fihlen. Was mein
Gegeniiber wirklich spiirt und denkt, was er fihlt, glaubt,
liebt, hasst, all das weiss ich im Grunde nicht. Darum ist
mir jeder, ist mir vor allem der fremde Mensch ein Ritsel.
Wohl stecken in uns allen die gleichen Veranlagungen
und Fdhigkeiten, gleiche Gefithle und Strebungen, aber
sie sind bei jedem Individuum anders verteilt, anders
gerichtet. So ist die Begegnung mit einem andern Men-
schen immer ein Mysterium und versetzt mich in Span-
nung und Beunruhigung, denn Kontaktnehmen bedeutet:
aus der eigenen radikalen Einsamkeit heraus die radi-
kale Einsamkeit des andern beriihren.

Die Begegnung mit einem Menschen ist darum etwas
total anderes als die Begegnung mit Tieren, Biumen
oder Landschaften. Gehe ich durch einen Wald, so ist
das fiir mich in mehrfacher Hinsicht ein Genuss: das
herrliche, verschiedenartige Griin, die Mannigfaltigkeit
der Formen, die wechselnde Beleuchtung, der Duft des
Bodens, der Gesang der Vogel, die geheimnisvolle Wald-
landschaft. Ein Waldspaziergang ist vor allem auch dar-
um ein Genuss, weil ich hier mit meinen Gedanken, mit
meinem Ich allein bin. Ich werde nicht angesprochen,
weder von den Biumen noch von den Tieren des Waldes.
Wie ganz anders dagegen, wenn zwischen den Baum-
stimmen plétzlich ein wildfremder Mensch vor mir steht!
Wie eine elektrische Welle liuft’s mir den Riicken hin-
ab. Was will er? Was denkt er? Hat er Absichten mit
mir? ... Es kommt nicht von ungefihr, dass einem im
Mirchen die bosen Geister, Riuber und Hexen in der
Regel im dunkeln Wald begegnen. Ebenso unheimlich
oder noch unheimlicher muss eine Begegnung in der
Wiste sein, wo man sich nicht nur innerlich, sondern

auch iusserlich in absoluter Einsamkeit befindet. Es ist
darum kein Zufall, dass die Begriissung bei Wiisten-
volkern umstindlich ist, denn sie dient im Grunde ge-
nommen dazu, den Fremdling abzutasten und seine Ab-
sichten ausfindig zu machen. Bei den Tuaregs in der
westlichen Sahara zum Beispiel beginnt die Begriissung
schon auf hundert Meter Entfernung und endigt nach
einem ausserordentlich umstindlichen Zeremoniell erst
nach etwa anderthalb Stunden mit dem gemeinsamen Ge-
nuss von Kaffee.

So umstindlich diese Begriissung ist, so ist sie doch immer
noch angenehmer als diejenige gewisser Neger- oder In-
dianerstimme, die in fritheren Zeiten jeden Fremdling
ohne Federlesens umbrachten, womit sie sich radikal
von der Unannehmlichkeit einer Begegnung und von
den bdsen Geistern, die der Fremde hitte mitbringen
konnen, befreiten.

Gliicklicherweise sind heute die Sitten milder und hu-
maner geworden, sofern sie sich nicht durch einen Zwist
oder einen Krieg wieder vergrobern oder verwildern,
denn schliesslich gehort der Mensch — zoologisch aus-
gedriickt — mit der einen Seite seines Wesens ins Reich
der Sduger, und hier wiederum in die Ordnung der Raub-
tiere! Uebrigens sagte schon Plautus, der rémische Ko-
médiendichter: «Lupus est homo homini», das heisst,
«der Mensch ist dem Menschen ein Wolf, ein reissendes
Tier». Man bemiihte sich immer wieder, dies zu wider-
legen, aber ein peinlicher Rest ist geblieben. Darum ist
im Umgang mit dem Menschen eine vorsichtige An-
niherung zweckmissig und verstindlich.

Immerhin, eine Milderung der Sitten ist nicht abzu-
streiten. Kriegsgefangene werden in Kulturvolkern nicht
mehr getdtet, wenigstens nicht direkt. Auch wirft sich
der Untergebene nicht mehr vor seinem Vorgesetzten
auf den Boden; nur die Verbeugung ist als Symbol da-
fur geblieben. Auch legt man nicht mehr beide Hinde
symbolhaft in diejenigen seines Herrn. Zum Zeichen
gegenseitiger Anerkennung reicht man sich nur noch
die rechte Hand.

Kontaktnahme — menschliche Begegnung. Das ist etwas
sehr Alltdgliches, das einfachste, was es gibt, und doch
ist es das Abenteuerlichste, was es gibt und was wir er-
fahren kénnen; jede Begegnung ist ein Geheimnis. Wie
gern hoffen wir auf die Zukunft und ubergehen die
Gegenwart in der Meinung, das Gliick liege im Morgen,
im Kommenden! Fiur unser Leben ist jedoch entschei-
dend, dass wir die Gegenwart als das Ausschlaggebende
erkennen. Unser Leben setzt sich zusammen aus unzihl-



baren Gegenwarten, und das Bedeutendste, das uns in
der Gegenwart widerfahren kann, ist die Begegnung mit
andern Menschen, ist doch nichts so beharrlich, so freund-
lich und so bésartig bemiiht, uns und unsern Weg zu be-
einflussen wie der Mitmensch. Darum ist die Begegnung
mit ihm unsere Chance, ...wenn wir die menschliche
Begegnung nicht gedankenlos hinnehmen, sondern sie
zur Aufgabe erhhen.

Leo Tolstoi hat dies klar erkannt, wenn er sagt: «Merke
dir, die wichtigste Zeit ist nur eine: der Augenblick. Und
er ist darum die wichtigste Zeit, weil wir nur in ibm Ge-
walt iiber uns haben. Und der unentbehrlichste Mensch ist
der, mit dem mich der Augenblick zusammenfiibrt.»
Damit stehen wir erneut am Eingang zu unserem Thema,
bei der Frage nach der Kontaktnahme. Arthur Schopen-
hauer erzihlt hierzu eine hitbsche Fabel.

«Einst beschlossen die Igel, sie wollten miteinander engen
Kontakt aufnebmen. Also kamen sie zusammen. Als sie
aber nahe beieinander sassen, traten und stachen sie sich
gegenseitig. Da beschlossen sie, sich wieder voneinander
2u ldsen, und sie lockerten ibre Aufstellung so, dass sie
sich gegenseitig nur noch mit den Spitzen ihrer Stacheln
beriibrten. Das nannten sie nicht mehr Kontakt, sondern
Takt»

Das taktvolle Verhalten, das Schopenhauer in seiner Fabel
dem «Sich-auf-die-Zehen-Treten» gegeniiberstellt, ist sicher
im alltiglichen Verkehr angebracht, fiur die geistige
Verbindung mit einem Partner jedoch reicht es nicht
aus. Takt kann hochstens die Briicke itber die Schlucht
vom Ich zum Du bis zur Mitte bauen; um den anderen
in seiner individuellen Einsamkeit zu erreichen, braucht
es mehr.

Dieses «Mehry, das nédtig ist, nennt uns Goethe in einem
Gesprich mit seinem Freund Jacobi, wo er sagt: «Man
lernt nichts kennen, als was man liebt. — Je tiefer und
vollstindiger die Kenntnis werden soll, desto stirker,
lebendiger und kriftiger muss die Liebe sein.»

Damit taucht im Hinblick auf menschliche Kontakt-
nahme erstmals der Begriff der Liebe auf. Dieser ist aber
so vermengt mit den sentimentalen Bedeutungen der orga-
nisch-sinnlichen, der romantischen und der religiosen
Liebe, dass wir damit nicht weiterkommen und auf an-
derem Weg suchen miissen, um was es geht.

Beginnen wir darum bescheiden mit einer erreichbaren
Ausgangslage, beginnen wir mit der Frage: Was erwartet
der Mitmensch von mir? oder: Worauf erhebe ich An-
spruch bei der Begegnung mit andern? Dieses ist etwas

ganz Einfaches, ja fast etwas Einfiltiges. Jeder erwartet
nimlich zunichst nur, dass man ihn gelten lasse.
«Wenn’s nicht mehr ist als das — das kann ich schon
leisten», sagt sich wohl mancher. Doch zeigen sich bei
der Verwirklichung dieser Absicht bald Schwierigkeiten,
denn ... es ist keinem Menschen mdglich, sich aus seinem
«Ichy zu entfernen. Schicksale ausserhalb unserer Reich-
weite bewegen uns bekanntlich weniger als das Steinchen
im eigenen Schuh. Wir gewinnen schon viel, wenn wir
erkennen: Der andere hat recht, das Recht, er selber
zu sein; mit seinem anders gearteten Wesen, seinem anders
gearteten Denken hat er einen Wert eigener Art, den ich
respektieren muss. Dadurch aber mehrt und bereichert
er mich.

Goethe sagte einmal: «Was wire aus mir geworden, wenn
ich nicht immer gendligt gewesen wire, Respekt vor andern
21 haben!» Wer mit Menschen zu tun hat, gar die Auf-
gabe erfullen soll, sie zu beeinflussen, zu erzichen, der darf
keine Individualitit verwerfen, auch nicht die schlechteste,
erbirmlichste. Ich habe auf die Notwendigkeit eines
guten Einvernehmens mit der Umgebung hingewiesen.
Ist dieser Hinweis nicht uberflissig? Denn wir sehen
doch im Alltag tberall dieses sogenannte gute Einver-
nehmen: in der Geschiftswelt, unter Untergebenen und
Vorgesetzten. Doch tiuschen wir uns nicht! So manches
freundliche Benehmen wird von egoistischen Motiven
diktiert, wenn es um geschiftlichen Profit oder um die
Karriere geht.

Entdecken wir bei einer Freundschaft deren egoistischen
Hintergrund, so verstimmt es uns. Dabeli ist diese Haltung
menschlich verstindlich, und auch wir selber sind nicht
fahig, ganz selbstlos zu denken. Aergern wir uns darum
nicht tber egoistische Hintergriinde freundlichen Ge-
habens! Merken wir uns aber: Nicht auf das Gewicht
einer Freundschaft kommt es an, sondern auf die Echt-
heit der Gefiihle.

Martin Buber ibermittelt uns dazu einen guten Rat vom
Rabbi Schmelke. Dieser sagte: «Es ist uns geboten: Liebe
deinen Nichsten wie dich selbst — liebe deinen Genossen
dir gleichy — «Wie kann ich das erfiillen, wenn mein Ge-
nosse mir Bises tut?y fragie ibn ein Schiiler. Der Rabbi
antwortete: «Du musst das Wort recht verstehen: Liebe
deinen Genossen als den, der du selber bist.»

Und Dostojewski lasst den Starez Sossima zu uns sprechen:
«Briider, fiirchtet euch nicht vor der Siinde der Menschen,
liebt den Niichsten auch in seiner Siinde, denn solches ist
schon der Liebe Gottes dhnlich und stebt iiber der irdischen
Liebe.»



Ich glaube, aus alledem steigt die Erkenntnis in uns auf,
dass es nur eine Heilung fiir die Menschheit gibt: die
Lebendigmachung der Begegnung durch Liebe, das heisst,
Schaffung echter zwischenmenschlicher Kontakte.

Mit dem Gebot «liebe deinen Nichsten wie dich selbst»
ist gesagt, dass kein Mensch von der Kontaktnahme aus-
zuschliessen und dass jeder voll zu nehmen sei. Es kommt
weder auf den Titel noch auf den Studiengang an. Viele
Diskussionen unter «Studierten» bestehen einfach darin,
dass jeder sozusagen die Jalousien vor seinem Schau-
fenster hochzieht, um zu zeigen, was er alles an gelernter
Weisheit zu bieten hat. Ein Bauer musste in solcher Ge-
sellschaft schweigen, und doch fithren uns einfache Men-
schen oft tiefer als gescheite, zitierende Gelehrte.

Uebrigens ist fiir einen Gebildeten gerade das eine gute
Schule, dass er sich iibt, seine gescheiten Gedanken ein-
fach zu formulieren, damit jeder das Grosse, Allgemein-
gultige verstehen kann. Ich erinnere mich an eines unserer
internationalen Jugendrotkreuz-Treffen, an dem sich auch
zwei Professoren beteiligten. Es war begliickend mitzu-
erleben, wie die beiden sich um einfache Formulierungen
bemithten und wie sie ihre Weisheit teils in kostlicher
Form und in packenden Bildern vermittelten. Die Be-
gegnung war so lebendig, dass der eine der Professoren,
der wegen einer Besprechung mit dem Pidagogen Eduard
Spranger frither hitte abreisen sollen, diese absagte, weil
thn die Probleme unserer Tagung so sehr interessierten.
Es ist nicht immer so, dass Akademiker fihig sind, sich
mit einfachen Leuten zu unterhalten. Viele gleichen jenem
Kaufmann, der in seinem Portefeuille nur grosse Bank-
noten hatte, in seinem Beutel aber kein Kleingeld, und
darum nicht in der Lage war, seinen Kaffee zu bezahlen.
— So haben auch viele Gebildete hohe Gedanken, kénnen
sie aber nicht fir Ungebildete formulieren und fithlen
sich in Gesellschaft einfacher Menschen verloren.

Jeder Mensch hat gewissermassen einen Eigenwert und
einen Verkehrswert. Menschen mit hoher Bildung, mit
hohem Eigenwert stechen in Gefahr, ihren Verkehrswert
zu verlieren. Sie sind so reich, dass sie nicht daran denken
und nicht fihig sind, ihren Reichtum in Kleingeld um-
zumiinzen. Das hat zur Folge, dass sie nie Kleingeld bei
sich tragen und sich infolgedessen nicht vom Armen
unterscheiden. Sie vergessen, dass es neben dem eigenen
Werk, dem Werk aus eigener Kraft, nichts Wiirdigeres
gibt als die bewegende Wirkung auf andere Menschen.
Das gilt insbesondere fiir die Pidagogen, deren zentrale
Sorge und Lebenszweck ja gerade in dieser Wirkung auf
andere liegt. Gewiss ist das nicht das Hochste auf Erden,

aber das Wichtigste im Leben. Zudem ist es etwas Inter-
essantes, beinahe Abenteuerliches, mit verschieden ge-
arteten Menschen Kontakt zu suchen.

Bekanntlich werden bei uns in der Schweiz alljihrlich
die Rekruten im Hinblick auf ihr geistiges und staats-
biirgerliches Gepick geprift. Dabei werden sie in Be-
rufsgruppen auf geteilt; Studenten, Kaufleute, Handwerker,
Landwirte und Ungelernte. Durch diese Aufteilung kénnen
alle in ihrem Interessengebict angesprochen werden. Trotz-
dem weiss man bei keiner Gruppe genau, wie hoch das
geistige Niveau ist und wo das Interesse liegt. Darum be-
ruht die Befragung auf einem dauernden Abtasten der
Ansatzpunkte, was die Priifungsarbeit zu einer spannen-
den Angelegenheit macht.

Genau so ist es bei der gesellschaftlichen und geistigen
Kontaktnahme, bei der man den Partner an seinem
Standort, in seinen Problemen, seinen Ansichten, seinen
Plinen und seinem Glauben aufsucht. Wo Menschen sich
zusammenfinden, ist jeder Beteiligte verantwortlich fir
den Ausgang der Begegnung. Der Denkende weiss, dass
er vom Leben nur so viel erwarten darf, als er selber zu
bieten bereit ist; dass scin Anspruch auf Gliick so gross
ist, wie er selber zum Glucklichsein beitrigt. Darum
herrscht auch nur beim geistig Regsamen Leben, beim
Gleichgiiltigen begibt sich nichts, denn es geht auch
nichts von ihm aus.

Nun ist aber menschliche Begegnung nicht einfach eine
Rechenaufgabe, die mit dem Denken gel6st wird, Was
einer Bezichung Gewicht und Gehalt verleiht, ist mehr
das Unwigbare als das Gewollte. Auch wenn es sich um
eine noch so sachliche Besprechung handelt, so hat doch
jede Begegnung ihren Stimmungsgehalt, der ihr Nach-
hall verleiht. Darum miussen wir bei Begegnungen nicht
nur mit dem Verstand, sondern auch mit Gemiit und
Herz dabei sein.

Wenn wir uns darauf besinnen, wodurch Menschen auf
uns wirkten, was wir von ihnen in uns aufnahmen, so
erkennen wir, dass es selten Worte und Gedanken ge-
wesen sind, sondern in erster Linie Begebenheiten, die
vom inneren Wesen, vom Gemiit oder Temperament,
kurzum von ihrem Charakter geprigt waren. Warum ist
dies so? Weil Gemitsmenschen unwiderstehlich wirken!
Gegen Gedanken kann man sich mit Gegenargumenten
wehren, Geftihle dagegen befallen einen und sind nicht
wegzudisputieren.

Aber wie man sein Gegeniiber nicht zum Sprechen bringt,
wenn man selber redet und redet, weckt man auch keine
Gefiihle, wenn man solche tibertreibt oder nur vorspielt.



10

Erste Voraussetzung, um Vertrauen zu gewinnen und
eine gute Atmosphire zu schaffen, ist deshalb, selber eht-
lich, echt, man selbst zu sein. Und wer von Natur nicht
gemiitvoll ist, kann sich von einem gemiitvollen Gesell-
schafter anstecken lassen, denn Gemiit — oder sagen wir
besser Frohmut — ist eine ansteckende Gesundheit.

Diese Aufzihlung von Voraussetzungen und Moglich-
keiten zur Kontaktnahme wire unbefriedigend, wenn wir
die Teile nicht zu einem organischen Ganzen vereinigten
— wenn wir nicht die einzelnen Ridchen zur lebendigen
Uhr zusammenfiigten —, wenn wir nicht nochmals nach-
driicklich hinwiesen auf den Kraftstrom, der das Riderwerk
des richtigen Verhaltens zum Mitmenschen dauernd in Be-
wegung hilt. Ich muss die Quelle dieses Kraftstromes er-
neut mit dem abgegriffenen Begriff der Liebe bezeichnen.
Dabei handelt es sich aber nicht um die selbstsiichtig roman-
tisch sentimentale Liebe, nicht um die buhlerische Liebe der
Geschlechter, sondern um die Menschenliebe, das von der
Not der Mitmenschen bewegte Mitgefuhl. Es ist die Liebe,
die uns Frau Dr. h. c. Gertrud Kurz, die Fluchtlingsmutter,
vorlebt. Es ist die Liebe Pestalozzis, die ohne Ansehen
der Nationalitit, der Hautfarbe, des Glaubensbekenntnisses
oder des Bankkontos wirksam ist und zu einer allgemeinen
Aufgeschlossenheit und Kontaktfihigkeit fithrt. Die lie-
bende Hingabe vermag alle Ziune zu iiberwinden, die
die Menschen in gesonderte Gruppen oder gar in feind-
liche Parteien scheiden. Wir denken vor allem an die
zihlebigen Abgrenzungen in staatliche Gruppen, die so
viel Unheil anrichten. Wenn auch die Scheidung in poli-
tische Parteiungen und staatliche Gebilde nicht abgeschafft
werden kann, so sollte doch ein Uibernationales Denken
zu gegenseitigem Verstindnis fithren. Die Grundlagen
zu diesem Verstindnis mussen in frithen Jahren gelegt
werden; das Jugendrotkreuz hat hier cine grosse Aufgabe
zu erfiillen und arbeitet unablissig daran, indem es durch
internationale Lager, Briefwechsel, Hilfsaktionen die per-
sonliche Beziehung mit dem andern ermdglicht und sich
damit in die Reihen derer stellt, die, durch Liebe auf-
geschlossen, die echte Begegnung mit dem andern, dem
Niichsten suchen.

Die vorstehenden Ausfithrungen sind einem Vortrag des Priisidenten
des Schweizerischen Jugendrotkreuzes anlisslich der Jugendrotkreuz-
Erziehertagung in Gwatt vom 12. bis 14. Oktober 1969 entnommen.

Staat und
Gesundheitswesen

Dr. Pierre Dorolle

Im Herbst 1968 veranstaltete das Henry-Dunant-Institut
in Genf ein Kolloquium «Der moderne Staat und das
Rote Kreuz». Im Rahmen dieser dreitigigen Veranstaltung
sprach Dr. med. Pierre Dorolle, Generaldirektor-Stellver-
treter der Weltgesundheitsorganisation, zum Thema Ge-
sundheitsschutz im modernen Staat. Er stellte in grossen
Zugen frithere Formen des Eingreifens staatlicher Macht
auf dem Gebiete des Gesundheits- beziehungsweise
Krankenpflegewesens und die heutigen Ausprigungen
des staatlichen Gesundheitsdienstes in Lindern verschie-
dener politischer Organisation dar. Der nachstehende
Artikel ist eine Uebersetzung des im August 1969 im
Druck erschienenen Referates, wobei der erste Teil zu-
sammengefasst und der zweite gekiirzt wurde.

Von der Versorgung zur Vorsorge

Die Entwicklung des offentlichen Gesundheitswesens
begann im Altertum mit vereinzelten, vom Herrscher er-
lassenen Anordnungen, denen im Mittelalter Griitndungen
von Spitilern durch Kénige und Fiirsten folgten, wobei
das «barmherzige Werk» als Motiv im Vordergrund stand.
Die Massnahmen weltlicher Behorden, die um die Mitte
des 13. Jahrhunderts einsetzten, hatten bis ins Zeitalter
der Aufklirung nur defensiven Charakter: Personen mit
ansteckenden Krankheiten wurden zum Schutze der Ge-
sunden abgesondert, interniert. Das Gebiet, das wir heute
Gesundheitspflege nennen, war vollkommen ausgeklam-
mert. Die Griindung und Fihrung von Spitilern — so-
wohl von behordlicher wie von privater Seite — blieb
deshalb lange Zeit die hauptsichlichste Hilfe an die Be-
volkerung in sanitarischer Hinsicht, auch als neben den
Beweggrund der Barmherzigkeit allmihlich derjenige
der Verantwortung der Oeffentlichkeit getreten war. Die
Forderungen gewisser Philosophen, die das «Recht auf
Gesundheity postulierten, fanden jedoch erst viel spiter
Gehor.

Ein weiteres Gebiet, in welchem sich der Einfluss des
Staates geltend zu machen begann, war die Berufsausbil-
dung und -ausiibung der Aerzte, Chirurgen und Apotheker.
Im Mittelalter hatten die in Zinften zusammengeschlos-
senen Berufsangehérigen selber die Kontrolle inne, erst
nach der Franzosischen Revolution wurden diesbeziiglich
Reglemente aufgestellt, das Vertragsverhiltnis zwischen
Patient und Arzt behielt jedoch seinen privaten Charakter.
Diese Regelung gilt noch heute fiir die meisten Linder.
Gegen Ende des letzten und zu Beginn des 20. Jahrhunderts
wurden in den grosseren Staaten die Strukturen fiir den



	Vom Geheimnis menschlicher Begegnung

