
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 77 (1968)

Heft: 2

Artikel: Humanität und Nächstenliebe in Geschichte und Literatur

Autor: Meyer, Karl Alfons

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975197

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Humanität und
Nächstenliebe in
Geschichte und Literatur

Dr. Karl Alfons Meyer

Wer so «human», das heisst so menschlich gesinnt war,
nach dem let2ten Weltkrieg an Frieden zu glauben, wird
heute täglich furchtbar enttäuscht, ja zu tiefem Mitleid
gerührt. Denn wenn jetzt auch nicht aus Europa, so
vernehmen wir doch fortwährend aus dem Nahen Osten,
aus Westen und Süden erschreckende Nachrichten. Allzu

oft scheint das Rein-Menschliche zu versinken. In
vielen Ländern verliert sich immer mehr die einst wenigstens

unter den sogenannten Kulturvölkern
selbstverständliche, auch einem Feind gegenüber gewahrte
Zurückhaltung und Achtung. Vor allem der auch

Unbewaffnete, Kranke, Frauen, Kinder nicht schonende

Luftkrieg verwischt oft jene Grenzen, die durch Christentum

und Kultur bei allem Verstehen der Kriegsnotwendigkeiten

für immer festgesetzt schienen. Die in Trauer
Versenkten werden zum Hass aufgerufen, als ob dieser
sie ihr Los leichter ertragen liesse. Es kommt vor, dass

gefangene Flieger hingerichtet werden. Ihre schwere
Pflicht erfüllende Soldaten werden als Mordbrenner
verflucht für tapfere Taten, die man vielleicht früher im
Kino bewunderte, solange nur andere darunter litten.
Doch keiner der Kriegführenden und selten ein
Neutraler ist noch imstande, vorurteilslos zu denken.
Ein zweiter Grund für die zunehmende Grausamkeit ist
das allzu oft gerühmte Partisanen- und Untergrundwesen.
Nach unserer Ueberzeugung liegt in ihm die Schuld
dafür, dass militärische Entscheidungen zu grausamem
«Volkskrieg» ausarten müssen mit seinen heimtückischen
Ueberfällen und dem Mitkämpfen von Greisen, Frauen,
Kindern; Angriffe aus dem Hinterhalt führen dann fast

notwendigerweise zu Einäscherungen ganzer Dörfer, zu

Geiselerschiessungen und anderem mehr.
Mit der rasenden Entwicklung der Technik sind die

Vernichtungsmöglichkeiten unendlich gewachsen. Je
fortgeschrittener eine Nation ist, über desto zahlreichere
verfügt sie. Im Gegensatz hierzu könnte man an die
Tiere denken, an Mammut, Bären oder Eber, deren
Verteidigungswaffen heute noch die gleichen sind wie zur
Zeit der Höhlenmenschen. In weit geringerem Grade
als die zerstörenden nahmen die heilenden und helfenden,
die moralischen wie medizinischen Wirkungserfolge zu.
Fiat die Moral sich gewandelt, ist die Nächstenliebe
gewachsen, haben sie Schritt gehalten mit den technischen
Wundern? Leider müssen wir es bezweifeln. Nur eine
herrliche Ausnahme werden wir feststellen. Sie wird
zeigen, dass wir nicht trostlos bleiben müssen.
Versuchen wir einige Züge zu entdecken, die beweisen,
wie Humanität und Nächstenliebe da und dort sich
betätigten, schon vor dem göttlichen Beispiel Christi. Sein

Gleichnis vom Samariter ist gewiss reinste Blüte neuer
Religion und Weltanschauung. Ihr war die tiefe innere
Umwandlung zu verdanken, die schliesslich ganze Völker

ergriff. Keine andere Religion ging so weit, Mitleiden

auch auf den Feind auszudehnen und zu fordern,
Beleidigungen mit Wohltaten zu erwidern. Anstelle des

früher geltenden jus talionis, des Vergeltungsrechtes
Auge um Auge, Zahn um Zahn, ist das edle Gebot der

Vergebung und Gnade getreten. Doch lange vor Christus

erkannte schon altindisches Denken, dass Begehren
und Leiden allen gemeinsam ist; überall findet der
Tiefblickende gleichen Willen, gleiches Weh - «Tatvamasi»:
das bist Du! Nie wird es auch der allerbesten
Gesellschaftsordnung, dem wohlgeordnetsten Staat, den

bestausgebauten Versicherungen möglich sein, Unglück, Streit,
Leiden und Krankheit aus der Welt zu schaffen. Immer
wird es Gesunde und Kranke, Starke und Schwache,
Gescheite und Dumme geben. Weder Geschichte noch

Natur berechtigen zum fatalen Glauben, es gäbe ewig
gültige und allumfassende Organisationen von «Freiheit»
und «dolce vita». Wer eine Geschichte der Humanität
erforschen könnte, dürfte Religionsstifter wie Buddha
in Indien und Lao-Tse in China nicht vergessen, der im
5. Jahrhundert vor Christus lebte. Statt des alle
Menschen zu Güte, Mitleid und sinnvollem Leben mahnenden

Lao-Tse herrscht heute eher Mao-Tsetung. Die Lehre

jenes Grossen sucht die Menschen so zu erziehen, dass

sie täglich und überall helfen und dienen wollen; sie

sehen Sorge und Kummer im kleinsten wie grössten und

tun das Notwendige, «alles, was Not wendet». «Dienen!»
ist das einzige, aber ergreifende Wort, das im letzten

Akt des Mitleidsdramas «Parsival» Kundry noch zu

sagen hat. Einst hat Marguerite Reinhard in dieser
Zeitschrift einige Fälle solchen Helfens aufgezählt: «Ein
Kind hat sich verirrt und findet den Heimweg nicht; es

wartet auf eine Hand, die es führen wird. Ein Regenwurm

droht auf der trockenen Asphaltstrasse zu
verdorren und wartet auf eine Kinderhand, die ihn ins
feuchte Erdreich bringt. Eine Pflanze dürstet nach Wasser

und wartet auf den Blick, der ihre Not erkennt, auf
eine Hand, die ihr Labung spendet. Täglich warten
Tausende und Tausende von Wesen auf ein Herz, das

sich ihrer Not und ihrer Sorge öffnet.» Im Zeitalter der

Minnesänger kam es vor, dass ein Reiter vom Pferd stieg,

um einen hilflos auf dem Rücken zappelnden Käfer
umzukehren. Im neuen Buch Schwendimanns über die
neuseeländische Dichterin Katherine Mansfield wird von
ihrer Liebe für Blumen erzählt; sie schrieb: «Ich erinnere

mich an einen späten Frühling. Mitten in der Nacht 11



schlich ich mich aus dem Haus, um ein Schneeglöcklein,
das am Tag zuvor erblüht war, mit einer Decke vor der
Kälte zu schützen.»
Dürfen solche Züge nicht erwähnt werden, wenn man
von Nächstenliebe und Humanität sprechen soll?
Das Wort «Humanität» wird oft missbraucht. Lange
nicht alle, die es beanspruchen oder politisch verwenden,
besitzen wirklich Humanität. Es ist auch nicht mit dem

Wort «Humanismus» zu verwechseln, einer zwar durchaus

edlen Erscheinung, die aber im Grund literarischer
Art war und vor allem das Wiederaufblühen, ja eine
Renaissance klassischer Gelehrsamkeit erstrebte. Der auch

im «Roten Kreuz» weltbekannte Carl J. Burckhardt hat
Humanisten wie Erasmus von Rotterdam und den
Nürnberger Willibald Pirckheimer geschildert und deren
Bestreben, «das Dauernde, das Wirkliche aller Zeiten zu
umfassen und in diesem voll und stark und ohne Furcht
zu leben. Dies ist ewiger Humanismus».
Weit älter als dieser «Humanismus» ist sicher die
«Humanität». Am gewissesten im Sinn, den Herder ihrem
Ursprung, der Mütterlichkeit, zuerkennt: «Den grössten
Unmenschen zähmt die väterliche und häusliche Liebe;
denn auch eine Löwenmutter ist gegen ihre Jungen
freundlich. Im väterlichen Hause entstand die erste
Gesellschaft, durch Bande des Blutes, des Zutrauens und
der Liebe verbunden. Also auch um die Wildheit der
Menschen zu brechen und sie zum häuslichen Umgange
zu gewöhnen, sollte die Kindheit unseres Geschlechtes

lange Jahre dauern; die Natur zwang und hielt es durch
zarte Bande zusammen, dass es sich nicht, wie die bald

ausgebildeten Tiere, zerstreuen und vergessen konnte.
Nun ward der Vater der Erzieher seines Sohnes, wie die
Mutter seine Säugerin gewesen war, und so ward ein
neues Glied der Humanität geknüpft.» (Aus den «Ideen
zur Philosophie der Geschichte der Menschheit»),
Es liegt uns fern, dieses mütterliche Gefühl als Urgrund
aller Humanität zu bezweifeln. Aber wir überschätzen es

nicht insofern, als es uns eine Selbstverständlichkeit
scheint und nicht frei von Egoismus ist. Mütterliche
Sorge ist das allerverbreitetste Sinnbild selbstloser Liebe;
es war und ist allen Zeiten und Räumen gemeinsam, ja
auch den Tieren. Man muss beobachtet haben, wie etwa
ein Birkhuhn Wanderer von seinen Jungen fernzuhalten
sucht, indem es trotz Todesangst jene umflattert und

vom Nest wegführen will. Beim Menschen würde man
bei solchem das eigene Leben nicht achtenden Schützen
der Kinder von edler Humanität sprechen. Wie soll man
es bei Tieren nennen? «Animalität» würde den Sinn
kaum erfassen. Aber es kann uns nachdenklich stimmen

und über Begriffe wie «menschlich» und «tierisch»
nachdenken lassen. Ueber die im Grunde den Kindern, den

Jungen, der eigenen Familie geltenden Wohltaten wäre
als Ziel anzustreben, dass sie auch Fernerstehenden
erwiesen werden, dass Altruismus den Egoismus bändigt.
Herder wie Lessing können als Begründer der
Weltanschauung gelten, die in der «Erziehung des

Menschengeschlechts» an eine Entwicklung der menschlichen Natur
zur Achtung jeder andern Persönlichkeit denken, wobei
auch Rousseaus Naturlehre und Kants kategorischer
Imperativ mitwirken sollen, das Humanitätsideal zu
erreichen.

Wir müssen uns damit begnügen, einzelne Züge
erwachender Humanität zu entdecken. Als einen urältesten

empfinden wir es, wenn in der «Ilias» um 1000 vor
Christi Geburt Achilleus seinen grimmigen Hass
überwindet und auf das Flehen des greisen Vaters seines

Todfeindes Hektor ihm dessen Leiche zu würdiger
Bestattung übergibt. Greifen wir mehr als zwei Jahrtausende

später aus der ältesten deutschen Dichtung Beispiele
mitleidenden Menschentums heraus. Als solches zeigt sich die

Barmherzigkeit des Bauernmädchens im «Armen Heinrich»
des Hartmann von Aue. Um den von Aussatz ergriffenen
Herrn zu retten, dessen Heilung nur durch das Herzblut
einer Jungfrau erwirkt werden kann, ist das von tiefem
Mitleid ergriffene Mädchen zum Tode bereit. Auch im
«Willehalm» des Wolfram von Eschenbach zeigt sich
eine frühe Regung humanen Wirkens: Während noch

ganz Europa die Mohamedaner als «Ungläubige» hasst

und vernichten will, weist Willehalm auf deren ritterliche

Tugenden hin; er schützt die Leichen sarazenischer
Gefallener und sorgt für ihre Bestattung. Das ist eine
auffallende Gesinnung; denken wir, wie noch 1444 die
wackeren Verteidiger Greifensees nach der Uebergabe
der Burg an die Schwyzer als Gefangene alle enthauptet
wurden! Edel aber berührt es, dass 1318 die Solothurner
die in der Aare versinkenden Krieger des feindlichen
Herzogs Leopold retteten; edel auch von diesem, dass er
zum Dank die Belagerung aufhob. Am gleichen Ort
stellte sich 1533 Schultheiss Wengi vor die auf die
Andersgläubigen jenseits der Aare gerichteten Geschütze und
verhinderte den Bürgerkrieg.
Die Religions- und Bauernkriege waren besonders grausam

und nur Vorläufer des fürchterlichen Dreissigjährigen
Krieges. Unmenschlichkeit herrschte. Doch Funken der
Nächstenliebe waren gewiss nie erloschen; wir finden
solche bei den grossen Dichtern jener Jahrhunderte, bei

Shakespeare, Calderon, Racine. Nennen wir nur den

wenig bekannten Friedrich von Spee, der als Geistlicher



in Würzburg innerhalb dreier Jahre mehr als zweihundert

als Hexen oder Zauberer angeklagte Unglückliche
zum Tode auf dem Scheiterhaufen vorbereiten musste.
Er gewann dabei die ihn bedrückende Ueberzeugung,
keinen einzigen Schuldigen gefunden zu haben. Sein
Gewissen drängte ihn, 1631 in der Schrift «Cautio crimi-
nalis» dem fürchterlichen Wahn entgegenzutreten. Er
beschwor alle Obrigkeiten, Richter, Pfarrer, Anwälte,
die sowohl von Protestanten wie Katholiken als «Hexen»

verfolgten armen Frauen zu schonen. Der edle Jesuit
Spee durfte seine Schrift nur ohne Namen herausgeben,
er wäre sonst selber der Folterung und Verbrennung
ausgesetzt gewesen; erst durch Leibniz wurde der
Verfasser bekannt. Rousseau und Voltaire wären in einer
Geschichte der Humanität zu rühmen; wir müssen uns
aber begnügen, nur einige wenig bekannte Namen zu
erwähnen. Gewiss darf hier Marivaux, ein Vorläufer
Molieres, genannt werden, wäre es auch nur des einen
Satzes wegen: «Dans ce monde il faut etre un peu trop
bon pour l'etre assez». Und dieses schöne Wort erinnert
uns an ein ähnliches, das Dickens im Roman «Grosse

Erwartungen» einen einfachen, ehrlichen Schmied
aussprechen lässt. Dieser hatte erfahren müssen, wie oft seine

Mutter vom Vater gequält worden war; ähnliches
erlebt er nun selbst durch seine gehässige, ungerechte Frau.
Aber er duldet deren bitterstes Benehmen; er mahnt
seinen jungen Neffen: «Dies wünsch' ich dir sehr ernstlich

einzuprägen - ich habe bei meiner armen Mutter so

viel davon gesehen, wie sich ein armes Frauenzimmer
plackt und schindet und ihr ehrliches Herz bricht, und
doch ihr Lebtag weder Ruhe noch Frieden kriegt, dass

ich die grösste Furcht hab', unrecht an einer Frau zu
handeln, und ich will mich viel lieber 'n bisschen nach
der andern Seite hin irren und selbst 'n bisschen
Unannehmlichkeit zu leiden haben.»
Meine Mutter hatte die Romane von Dickens geliebt,
so dass auch ich mir später alle zu verschaffen suchte. In
ihnen allen findet sich wärmste Menschenfreundlichkeit.
Nie ist das Los armer verlassener Waisen ergreifender
geschildert worden, das Schicksal einer Verführten
rührender beklagt, schlechte Schulen und Schuldgefängnisse

schärfer verurteilt worden. Heute vermag man sich
die Wirkung jener Geschichten und ihre Erfolge kaum
mehr vorzustellen. Es wird berichtet, dass eine Menge
von Leuten im New-Yorker Hafen zum Schiff, das aus

England ankam und die neue Fortsetzung eines Romans
von Dickens brachte, bang hinüberriefen, ob die kleine
Neil oder Dora Spenlow doch nicht etwa tot seien und
ob Oliver Twist sich wieder gefunden habe. Ja, Dickens

wurde geradezu bedroht, als er den elenden, verfolgten,
misshandelten, todkranken Smike (im «Nicholas Nick-
leby») nicht gesunden und leben liess.

Der Name Harriet Beecher-Stowe muss erwähnt werden,
weil ihre Geschichte «Onkel Toms Hütte» zur
Aufhebung der Sklaverei und anständiger Behandlung der

Neger anregte.
Bei uns gehen grosse «humane» Wirkungen von Pestalozzi

und von Jeremias Gotthelf aus. Die gewaltigste,
umfassendste, unvergängliche Wirkung verdankt aber
die Welt dem Roten Kreuz. Es ist von allen internationalen

Institutionen die einzige, die unbedingt notwendig
und zutiefst allgemein menschlich und schweizerisch

zugleich wirkt. Das Rote Kreuz ist über alle Kirchen
wie auch jede Anti-Kirchlichkeit und jeden Atheismus
hinweg das lebendigste Sinnbild echten Christentums
und wahrer Menschlichkeit. Nichts Tröstlicheres als die

von Dunant und dem Roten Kreuz erhoffte und weithin
errungene Möglichkeit, dass in Not und Qual Feindschaft

zu Brüderlichkeit wird. Nie vergesse ich, wie tief
es mich als Knabe bewegte, im Buch des französischen
Generals Margueritte über den Krieg von 1870/71 den
Satz zu lesen: Ohne die preussische Sanität wären die
französischen Verwundeten fast alle gestorben. Oder die

Erinnerung Hindenburgs an ein Schlachtfeld bei Sankt

Quentin 1917: Ein deutscher Schwerverwundeter stöhnt
«Mutter!», da beugt sich ein englischer Gefangener zu
ihm nieder, streichelt ihm die Wangen und versucht zu

trösten «Mother comes .».

An Dickens erinnert der Braunschweiger Wilhelm Raabe,

der zu Unrecht vergessen wird. Er verdient aber volle
Beachtung als tragisch-humoristischer Dichter sowohl
wie in seinen menschenfreundlichen Bestrebungen. Wohl
wird noch etwa in unsern Schulen die Erzählung «Else

von der Tanne» gelesen; auch da wird ein unschuldiges,
liebes Mädchen als «Hexe» verfolgt. - Auch über Tolstoi
müsste ein besonderes Buch geschrieben werden. Doch
statt von modernen menschlichen und leider oft
allzumenschlichen, oft von politischen Parteien gepachteten
humanitären Bemühungen zu sprechen - schon der Raum
verbietet es - möchten wir lieber nochmals ein paar frühe

Regungen erwähnen, auch wenn die «Nächstenliebe»
sich manchmal nur auf Tiere beschränkte. Um 1300
predigte Franz von Assisi, der ja auch in Sonne und Mond
Bruder und Schwester begrüsste, den Vögeln und Fischen,
wobei uns am merkwürdigsten scheint, dass alle ihm
aufmerksam zuhörten. Das alte Volksbuch von den Hay-
monskindern erzählt rührend den Tod ihres Rosses. In
Shakespeares Wald-Drama «Wie es euch gefällt» reut



es den Herzog, dass er die Hirsche, die eigentlichen Bürger

des Waldes, verwundet, und ein Edelmann sagt vom
melancholischen Jacques: «Er schwört, dass wir nichts
als Tyrannen, Räuber und Schlimmeres noch seien, weil
wir die Tiere schrecken, ja sie töten, in ihrem eigenen
heimatlichen Wohnort.» Schon älteste deutsche Dichtung

nimmt sich zu Herzen, was im Winter mit den

Tieren im Walde geschehe, wenn die Laubbäume die
Blätter verlieren und mit den bergenden Gebüschen
auch die nährenden Kräuter fehlen. Um 1190 sagte Heinrich

von Rugge: «Nu lange stet diu heide val, die vogele
trürent überal.» Und Walter von der Vogelweide: «Da
wir schapel (Blumenkränzlein) brächen e (früher), da lit
nü rife und ouch der sne, daz tuot den vogelinen we.»
Zur Zeit letzten Laubfalls meinte Heinzelin von
Konstanz: «Wo nement nü die vogele dach? Da man sie

hiure (hür, heuer) sitzen sach, da stiubet (stäubt) nü der
kalte sne. Owe wä sulnt si järlano me die kalte zit ver-
triben? Wä sulnt si beliben sunder Stuben und äne viur
(ohne Für, Feuer) Und heten si gewizzen (gewusst)
hiur (hür, heuer), waz si noh solten hän erliten, sie heten

gesanges vil vermiten.» - Ja, auch viele Menschen würden

oft Gesang und Uebermut vermeiden, wüssten sie,

was ihnen noch an Leiden bevorsteht.
Tief und tragisch spricht sich eine Menschen und Tiere
umfassende «Nächstenliebe» in einem berühmten Gedicht
oder Brief von John Keats aus: «Lieber Reynolds, ich
weiss um eine geheimnisvolle Mär und kann sie doch
nicht sagen. Die erste Seite las ich, als ich auf einem
muschel- und seegrasüberzogenen Felsblock inmitten der

Brandung sass. Es war ein friedlicher Abend. Still war's
in den Klippen. Die weite See wob ruhig einen Silbersaum

aus Gischt längs des flachen braunen Sandstrandes.

Ich fühlte mich wohl und hätte sehr glücklich sein

können; aber ich sah zu weit in die See, wo jeder Magen
immer fort und fort vom andern lebt, der grössere vom
kleineren. Ich sah zu deutlich einer ewigen, grausamen
Zerstörung auf den Grund und war drum weit entfernt
vom Glücklichsein. Noch immer leide ich darunter.
Obwohl ich heute junge Frühlingsblätter und bunte
Blumen pflückte, Immergrün und Walderdbeeren, habe ich
doch noch diese grausige Zerstörung vor Augen: den

Haifisch auf seinem furchtbaren Raubzug, den Habicht
im Stoss, und das sanfte Rotkehlchen, das einen Wurm
verschlingt, als sei es ein Panther oder Jaguar.»
«. Getrübt ist unser Glück, wenn wir hinaussehen über

unsere Grenzen - dann zwingt's uns, unterm Sommerhimmel

zu klagen und vergällt uns den Gesang der

Nachtigall.»

Der grosse Physiognom und Philosoph Rudolf Kassner
erzählte mir einst eine altindische Legende: Ein König
sieht, wie ein ihm feindlicher Fürst zu unerhörter Qual
verdammt ist. Aus einem Gefäss sickern glühende Tropfen

auf das Hirn des der Hölle Verfallenen. Der König
vermag diese Strafe nicht anzusehen - lieber lenkt er die

Tropfen auf sein eigenes Haupt. Im Augenblick, da er
das Gefäss von jenem weghebt und über sich befestigt,
versinkt die Hölle. - Würde solches Mitleiden je erfasst
und allgemein werden, dann wäre die Hölle vernichtet,
dann wären Kriege nie mehr möglich, dann würden
auch Not und Krankheit sich mildern, die Aufgabe des

Roten Kreuzes wäre erfüllt.


	Humanität und Nächstenliebe in Geschichte und Literatur

