Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 77 (1968)

Heft: 2

Artikel: Humanitat und Nachstenliebe in Geschichte und Literatur
Autor: Meyer, Karl Alfons

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-975197

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-975197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Humanitit und
Nichstenliebe in
Geschichte und Literatur

Dr. Karl Alfons Meyer

Wer so «humany, das heisst so menschlich gesinnt war,
nach dem letzten Weltkrieg an Frieden zu glauben, wird
heute tdglich furchtbar enttduscht, ja zu tiefem Mitleid
geriihrt. Denn wenn jetzt auch nicht aus Europa, so ver-
nehmen wir doch fortwihrend aus dem Nahen Osten,
aus Westen und Stiden erschreckende Nachrichten. All-
zu oft scheint das Rein-Menschliche zu versinken. In
vielen Lindern verliert sich immer mehr die einst wenig-
stens unter den sogenannten Kulturvolkern selbstver-
stindliche, auch einem Feind gegeniiber gewahrte Zu-
riicckhaltung und Achtung. Vor allem der auch Un-
bewaffnete, Kranke, Frauen, Kinder nicht schonende
Luftkrieg verwischt oft jene Grenzen, die durch Christen-
tum und Kultur bei allem Verstehen der Kriegsnotwen-
digkeiten fiir immer festgesetzt schienen. Die in Trauer
Versenkten werden zum Hass aufgerufen, als ob dieser
sie ihr Los leichter ertragen liesse. Es kommt vor, dass
gefangene Flieger hingerichtet werden. Ihre schwere
Pflicht erfiillende Soldaten werden als Mordbrenner ver-
flucht fiir tapfere Taten, die man vielleicht frither im
Kino bewunderte, solange nur andere darunter litten.
Doch keiner der Kriegfithrenden und selten ein Neu-
traler ist noch imstande, vorurteilslos zu denken.

Ein zweiter Grund fiir die zunehmende Grausamkeit ist
das allzu oft gerithmte Partisanen- und Untergrundwesen.
Nach unserer Ueberzeugung liegt in ihm die Schuld da-
fr, dass militirische Entscheidungen zu grausamem
«Volkskriegy» ausarten miissen mit seinen heimtiickischen
Ueberfillen und dem Mitkimpfen von Greisen, Frauen,
Kindern; Angriffe aus dem Hinterhalt fithren dann fast
notwendigerweise zu Eindscherungen ganzer Dérfer, zu
Geiselerschiessungen und anderem mehr.

Mit der rasenden Entwicklung der Technik sind die Ver-
nichtungsmoglichkeiten unendlich gewachsen. Je fort-
geschrittener eine Nation ist, tiber desto zahlreichere
verfiigt sie. Im Gegensatz hierzu kénnte man an die
Tiere denken, an Mammut, Biren oder Eber, deren Ver-
teidigungswaffen heute noch die gleichen sind wie zur
Zeit der Hohlenmenschen. In weit geringerem Grade
als die zerstorenden nahmen die heilenden und helfenden,
die moralischen wie medizinischen Wirkungserfolge zu.
Hat die Moral sich gewandelt, ist die Nichstenliebe ge-
wachsen, haben sie Schritt gehalten mit den technischen
Wundern? Leider miissen wir es bezweifeln. Nur eine
hertliche Ausnahme werden wir feststellen. Sie wird
zeigen, dass wir nicht trostlos bleiben miissen.
Versuchen wir einige Zige zu entdecken, die beweisen,
wie Humanitit und Nichstenliebe da und dort sich be-
titigten, schon vor dem gottlichen Beispiel Christi. Sein

Gleichnis vom Samariter ist gewiss reinste Bliite neuet
Religion und Weltanschauung. Ihr war die tiefe innere
Umwandlung zu verdanken, die schliesslich ganze V&l-
ker ergriff. Keine andere Religion ging so weit, Mitlei-
den auch auf den Feind auszudehnen und zu fordern,
Beleidigungen mit Wohltaten zu erwidern. Anstelle des
friher geltenden jus talionis, des Vergeltungsrechtes
Auge um Auge, Zahn um Zahn, ist das edle Gebot der
Vergebung und Gnade getreten. Doch lange vor Chri-
stus erkannte schon altindisches Denken, dass Begehren
und Leiden allen gemeinsam ist; tiberall findet der Tief-
blickende gleichen Willen, gleiches Weh — «Tatvamasi»:
das bist Du! Nie wird es auch der allerbesten Gesell-
schaftsordnung, dem wohlgeordnetsten Staat, den best-
ausgebauten Versicherungen mdglich sein, Ungliick, Streit,
Leiden und Krankheit aus der Welt zu schaffen. Immer
wird es Gesunde und Kranke, Starke und Schwache, Ge-
scheite und Dumme geben. Weder Geschichte noch
Natur berechtigen zum fatalen Glauben, es gibe ewig
giiltige und allumfassende Organisationen von «Freiheit»
und «dolce vitay. Wer eine Geschichte der Humanitit
erforschen konnte, diirfte Religionsstifter wie Buddha
in Indien und Lao-Tse in China nicht vergessen, der im
5. Jahrhundert vor Christus lebte. Statt des alle Men-
schen zu Giite, Mitleid und sinnvollem Leben mahnen-
den Lao-Tse herrscht heute eher Mao-Tsetung. Die Lehre
jenes Grossen sucht die Menschen so zu erziehen, dass
sie tiglich und iiberall helfen und dienen wollen; sie
sehen Sorge und Kummer im kleinsten wie grdssten und
tun das Notwendige, «alles, was Not wendet». «Dienen !»
ist das einzige, aber ergreifende Wort, das im letzten
Akt des Mitleidsdramas «Parsival» Kundry noch zu
sagen hat. Einst hat Marguerite Reinhard in dieser Zeit-
schrift einige Fille solchen Helfens aufgezihlt: «Ein
Kind hat sich verirrt und findet den Heimweg nicht; es
wartet auf eine Hand, die es fithren wird. Ein Regen-
wurm droht auf der trockenen Asphaltstrasse zu ver-
dorren und wartet auf eine Kinderhand, die ihn ins
feuchte Erdreich bringt. Eine Pflanze durstet nach Was-
ser und wartet auf den Blick, der ihre Not erkennt, auf
eine Hand, die ihr Labung spendet. Tiglich warten
Tausende und Tausende von Wesen auf ein Herz, das
sich ihrer Not und ihrer Sorge 6ffnet.» Im Zeitalter der
Minnesinger kam es vor, dass ein Reiter vom Pferd stieg,
um einen hilflos auf dem Riicken zappelnden Kifer um-
zukehren. Im neuen Buch Schwendimanns tiber die neu-
seelindische Dichterin Katherine Mansfield wird von
ihrer Liebe fiir Blumen erzihlt; sie schrieb: «Ich erin-
nere mich an einen spiten Frithling. Mitten in der Nacht

11



12

schlich ich mich aus dem Haus, um ein Schneeglécklein,
das am Tag zuvor erbliht war, mit einer Decke vor der
Kilte zu schiitzen.»

Diirfen solche Ziige nicht erwihnt werden, wenn man
von Nichstenliebe und Humanitit sprechen soll?

Das Wort «Humanitity wird oft missbraucht. Lange
nicht alle, die es beanspruchen oder politisch verwenden,
besitzen wirklich Humanitit. Es ist auch nicht mit dem
Wort «Humanismus» zu verwechseln, einer zwar durch-
aus edlen Erscheinung, die aber im Grund literarischer
Art war und vor allem das Wiederaufblithen, ja eine
Renaissance klassischer Gelehrsamkeit erstrebte. Der auch
im «Roten Kreuz» weltbekannte Carl J. Burckhardt hat
Humanisten wie Erasmus von Rotterdam und den Niirn-
berger Willibald Pirckheimer geschildert und deren Be-
streben, «das Dauernde, das Wirkliche aller Zeiten zu
umfassen und in diesem voll und stark und ohne Furcht
zu leben. Dies ist ewiger Humanismus».

Weit dlter als dieser «Humanismusy ist sicher die «Hu-
manitity. Am gewissesten im Sinn, den Herder ihrem
Ursprung, der Miitterlichkeit, zuerkennt: «Den grossten
Unmenschen zihmt die viterliche und hiusliche Liebe:
denn auch eine Lowenmutter ist gegen ihre Jungen
freundlich. Im viterlichen Hause entstand die erste Ge-
sellschaft, durch Bande des Blutes, des Zutrauens und
der Liebe verbunden. Also auch um die Wildheit der
Menschen zu brechen und sie zum hiuslichen Umgange
zu gewohnen, sollte die Kindheit unseres Geschlechtes
lange Jahre dauern; die Natur zwang und hielt es durch
zarte Bande zusammen, dass es sich nicht, wie die bald
ausgebildeten Tiere, zerstreuen und vergessen konnte.
Nun ward der Vater der Erzieher seines Sohnes, wie die
Mutter seine Siugerin gewesen war, und so ward ein
neues Glied der Humanitit gekniipft.» (Aus den «Ideen
zur Philosophie der Geschichte der Menschheity).

Es liegt uns fern, dieses miitterliche Gefiihl als Urgrund
aller Humanitdt zu bezweifeln. Aber wir iiberschitzen es
nicht insofern, als es uns ecine Selbstverstindlichkeit
scheint und nicht frei von Egoismus ist. Mitterliche
Sorge ist das allerverbreitetste Sinnbild selbstloser Liebe;
es war und ist allen Zeiten und Rdumen gemeinsam, ja
auch den Tieren. Man muss beobachtet haben, wie etwa
ein Birkhuhn Wanderer von seinen Jungen fernzuhalten
sucht, indem es trotz Todesangst jene umflattert und
vom Nest wegfithren will. Beim Menschen wiirde man
bei solchem das eigene Leben nicht achtenden Schiitzen
der Kinder von edler Humanitit sprechen. Wie soll man
es bei Tieren nennen? «Animalitity wiirde den Sinn
kaum erfassen. Aber es kann uns nachdenklich stimmen

und tber Begriffe wie «menschlich» und «tierisch» nach-
denken lassen. Ueber die im Grunde den Kindern, den
Jungen, der eigenen Familie geltenden Wohltaten wire
als Ziel anzustreben, dass sie auch Fernerstehenden er-
wiesen werden, dass Altruismus den Egoismus bindigt.
Herder wie Lessing konnen als Begrunder der Welt-
anschauung gelten, die in der «Erziehung des Menschen-
geschlechts» an cine Entwicklung der menschlichen Natur
zur Achtung jeder andern Personlichkeit denken, wobei
auch Rousseaus Naturlehre und Kants kategorischer
Imperativ mitwirken sollen, das Humanititsideal zu er-
reichen.

Wir miissen uns damit begniigen, cinzelne Ziige er-
wachender Humanitit zu entdecken. Als einen uriltesten
empfinden wir es, wenn in der «Ilias» um 1000 vor
Christi Geburt Achilleus seinen grimmigen Hass tber-
windet und auf das Flehen des greisen Vaters seines
Todfeindes Hektor ihm dessen Leiche zu wiirdiger Be-
stattung iibergibt. Greifen wir mehr als zwei Jahrtausende
spiter aus der iltesten deutschen Dichtung Beispiele mit-
leidenden Menschentums heraus. Als solches zeigt sich die
Barmbherzigkeit des Bauernméddchens im «Armen Heinrich»
des Hartmann von Aue. Um den von Aussatz ergriffenen
Herrn zu retten, dessen Heilung nur durch das Herzblut
einer Jungfrau erwirkt werden kann, ist das von tiefem
Mitleid ergriffene Midchen zum Tode bereit. Auch im
«Willehalm» des Wolfram von Eschenbach zeigt sich
eine frithe Regung humanen Wirkens: Wihrend noch
ganz Europa die Mohamedaner als «Ungldubige» hasst
und vernichten will, weist Willehalm auf deren ritter-
liche Tugenden hin; er schiitzt die Leichen sarazenischer
Gefallener und sorgt fiir ihre Bestattung. Das ist eine
auffallende Gesinnung; denken wir, wie noch 1444 die
wackeren Verteidiger Greifensees nach der Uebergabe
der Burg an die Schwyzer als Gefangene alle enthauptet
wurden! Edel aber beriihrt es, dass 1318 die Solothurner
die in der Aare versinkenden Krieger des feindlichen
Herzogs Leopold retteten; edel auch von diesem, dass er
zum Dank die Belagerung aufhob. Am gleichen Ort
stellte sich 1533 Schultheiss Wengi vor die auf die Anders-
gliubigen jenseits der Aare gerichteten Geschiitze und
verhinderte den Biurgerkrieg.

Die Religions- und Bauernkriege waren besonders grau-
sam und nur Vorliufer des firchterlichen Dreissigjihrigen
Krieges. Unmenschlichkeit herrschte. Doch Funken der
Nichstenliebe waren gewiss nie erloschen; wir finden
solche bei den grossen Dichtern jener Jahrhunderte, bei
Shakespeare, Calderon, Racine. Nennen wir nur den
wenig bekannten Friedrich von Spee, der als Geistlicher



in Wiirzburg innerhalb dreier Jahre mehr als zweihun-
dert als Hexen oder Zauberer angeklagte Ungliickliche
zum Tode auf dem Scheiterhaufen vorbereiten musste.
Er gewann dabei die ihn bedriickende Ueberzeugung,
keinen einzigen Schuldigen gefunden zu haben. Sein Ge-
wissen dringte ihn, 1631 in der Schrift «Cautio crimi-
nalis» dem fiirchterlichen Wahn entgegenzutreten. Er
beschwor alle Obrigkeiten, Richter, Pfarrer, Anwilte,
die sowohl von Protestanten wie Katholiken als «Hexen»
verfolgten armen Frauen zu schonen. Der edle Jesuit
Spee durfte seine Schrift nur ohne Namen herausgeben,
er wire sonst selber der Folterung und Verbrennung
ausgesetzt gewesen; erst durch Leibniz wurde der Ver-
fasser bekannt. Rousseau und Voltaire wiren in einer
Geschichte der Humanitit zu rithmen; wir miissen uns
aber begniigen, nur einige wenig bekannte Namen zu
erwihnen. Gewiss darf hier Marivaux, ein Vorliufer
Moliéres, genannt werden, wire es auch nur des einen
Satzes wegen: «Dans ce monde il faut étre un peu trop
bon pour I'étre assez». Und dieses schéne Wort erinnert
uns an ein dhnliches, das Dickens im Roman «Grosse
Erwartungeny einen einfachen, ehrlichen Schmied aus-
sprechen lisst. Dieser hatte erfahren miissen, wie oft seine
Mutter vom Vater gequilt worden war; dhnliches er-
lebt er nun selbst durch seine gehissige, ungerechte Frau.
Aber er duldet deren bitterstes Benehmen; er mahnt
seinen jungen Neffen: «Dies wiinsch’ ich dir sehr ernst-
lich einzuprigen — ich habe bei meiner armen Mutter so
viel davon gesechen, wie sich ein armes Frauenzimmer
plackt und schindet und ihr ehrliches Herz bricht, und
doch ihr Lebtag weder Ruhe noch Frieden kriegt, dass
ich die grosste Furcht hab’, unrecht an einer Frau zu
handeln, und ich will mich viel lieber ’n bisschen nach
der andern Seite hin irren und selbst 'n bisschen Unan-
nehmlichkeit zu leiden haben.»

Meine Mutter hatte die Romane von Dickens geliebt,
so dass auch ich mir spiter alle zu verschaffen suchte. In
ihnen allen findet sich wirmste Menschenfreundlichkeit.
Nie ist das Los armer verlassener Waisen ergreifender
geschildert worden, das Schicksal einer Verfihrten rith-
render beklagt, schlechte Schulen und Schuldgefing-
nisse schirfer verurteilt worden. Heute vermag man sich
die Wirkung jener Geschichten und ihre Erfolge kaum
mehr vorzustellen. Es wird berichtet, dass eine Menge
von Leuten im New-Yorker Hafen zum Schiff, das aus
England ankam und die neue Fortsetzung eines Romans
von Dickens brachte, bang hiniiberriefen, ob die kleine
Nell oder Dora Spenlow doch nicht etwa tot seien und
ob Oliver Twist sich wieder gefunden habe. Ja, Dickens

wurde geradezu bedroht, als er den elenden, verfolgten,
misshandelten, todkranken Smike (im «Nicholas Nick-
leby») nicht gesunden und leben liess.

Der Name Harriet Beecher-Stowe muss erwihnt werden,
weil ihre Geschichte «Onkel Toms Hitte» zur Auf-
hebung der Sklaverei und anstindiger Behandlung der
Neger anregte.

Bei uns gehen grosse «humane» Wirkungen von Pesta-
lozzi und von Jeremias Gotthelf aus. Die gewaltigste,
umfassendste, unvergingliche Wirkung verdankt aber
die Welt dem Roten Kreuz. Es ist von allen internationa-
len Institutionen die einzige, die unbedingt notwendig
und zutiefst allgemein menschlich und schweizerisch
zugleich wirkt. Das Rote Kreuz ist tber alle Kirchen
wie auch jede Anti-Kirchlichkeit und jeden Atheismus
hinweg das lebendigste Sinnbild echten Christentums
und wahrer Menschlichkeit. Nichts Trostlicheres als die
von Dunant und dem Roten Kreuz erhoffte und weithin
errungene Moglichkeit, dass in Not und Qual Feind-
schaft zu Briiderlichkeit wird. Nie vergesse ich, wie tief
es mich als Knabe bewegte, im Buch des franzosischen
Generals Margueritte iiber den Krieg von 1870/71 den
Satz zu lesen: Ohne die preussische Sanitit wiren die
franzosischen Verwundeten fast alle gestorben. Oder die
Erinnerung Hindenburgs an ein Schlachtfeld bei Sankt
Quentin 1917: Ein deutscher Schwerverwundeter stéhnt
«Mutter!», da beugt sich ein englischer Gefangener zu
ihm nieder, streichelt ihm die Wangen und versucht zu
trosten «Mother comes . . .».

An Dickens erinnert der Braunschweiger Wilhelm Raabe,
der zu Unrecht vergessen wird. Er verdient aber volle
Beachtung als tragisch-humoristischer Dichter sowohl
wie in seinen menschenfreundlichen Bestrebungen. Wohl
wird noch etwa in unsern Schulen die Erzihlung «Else
von der Tanne» gelesen; auch da wird ein unschuldiges,
liebes Midchen als «Hexe» verfolgt. — Auch iiber Tolstoi
misste ein besonderes Buch geschrieben werden. Doch
statt von modernen menschlichen und leider oft allzu-
menschlichen, oft von politischen Parteien gepachteten
humanitiren Bemithungen zu sprechen — schon der Raum
verbietet es — mdchten wir lieber nochmals ein paar frithe
Regungen erwihnen, auch wenn die «Nichstenliebe»
sich manchmal nur auf Tiere beschrinkte. Um 1300 pre-
digte Franz von Assisi, der ja auch in Sonne und Mond
Bruder und Schwester begriisste, den Végeln und Fischen,
wobei uns am merkwiirdigsten scheint, dass alle ihm auf-
merksam zuhorten. Das alte Volksbuch von den Hay-
monskindern erzihlt rithrend den Tod ihres Rosses. In
Shakespeares Wald-Drama «Wie es euch gefillty reut

13



14

es den Herzog, dass er die Hirsche, die eigentlichen Biir-
ger des Waldes, verwundet, und ein Edelmann sagt vom
melancholischen Jacques: «Er schwort, dass wir nichts
als Tyrannen, Rduber und Schlimmeres noch seien, weil
wir die Tiere schrecken, ja sie téten, in ihrem eigenen
heimatlichen Wohnort.» Schon ilteste deutsche Dich-
tung nimmt sich zu Herzen, was im Winter mit den
Tieren im Walde geschehe, wenn die Laubbiume die
Blitter verlieren und mit den bergenden Gebiischen
auch die nihrenden Kriuter fehlen. Um 1190 sagte Hein-
rich von Rugge: «Na lange stét diu heide val, die vogele
trirent Gberal.» Und Walter von der Vogelweide: «Da
wir schapel (Blumenkrinzlein) brichen é (frither), dé lit
ni rife und ouch der sné, daz tuot den vogelinen wé.»
Zur Zeit letzten Laubfalls meinte Heinzelin von Kon-
stanz: «W06 nement nd die vogele dach? D4 man sie
hiure (hiir, heuer) sitzen sach, dé stiubet (stiubt) ni der
kalte sné. Owé wi sulnt si jirlano mé die kalte zit ver-
triben? W4 sulnt si beliben sunder stuben und ane viur
(ohne Fiur, Feuer)? Und heten si gewizzen (gewusst)
hiur (hiir, heuer), waz si noh solten hin erliten, sie heten
gesanges vil vermiten.» — Ja, auch viele Menschen wiir-
den oft Gesang und Uebermut vermeiden, wiissten sie,
was ihnen noch an Leiden bevorsteht.

Tief und tragisch spricht sich eine Menschen und Tiere
umfassende «Nichstenliebe» in einem berithmten Gedicht
oder Brief von John Keats aus: «Lieber Reynolds, ich
weiss um eine geheimnisvolle Mir und kann sie doch
nicht sagen. Die erste Seite las ich, als ich auf einem
muschel- und seegrasiiberzogenen Felsblock inmitten der
Brandung sass. Es war ein friedlicher Abend. Still war’s
in den Klippen. Die weite See wob ruhig einen Silber-
saum aus Gischt lings des flachen braunen Sandstran-
des. Ich fiihlte mich wohl und hitte sehr gliicklich sein
konnen; aber ich sah zu weit in die See, wo jeder Magen
immer fort und fort vom andern lebt, der gréssere vom
kleineren. Ich sah zu deutlich einer ewigen, grausamen
Zerstérung auf den Grund und war drum weit entfernt
vom Glicklichsein. Noch immer leide ich darunter.
Obwohl ich heute junge Frihlingsblitter und bunte Blu-
men pflickte, Immergriin und Walderdbeeren, habe ich
doch noch diese grausige Zerstorung vor Augen: den
Haifisch auf seinem furchtbaren Raubzug, den Habicht
im Stoss, und das sanfte Rotkehlchen, das einen Wurm
verschlingt, als sei es ein Panther oder Jaguar.»

«. .. Getriibt ist unser Gliick, wenn wir hinaussehen tiber
unsere Grenzen — dann zwingt's uns, unterm Sommer-
himmel zu klagen und vergillt uns den Gesang der
Nachtigall.»

Der grosse Physiognom und Philosoph Rudolf Kassner
erzdhlte mir einst cine altindische Legende: Ein Konig
sieht, wie ein ihm feindlicher First zu unerhorter Qual
verdammt ist. Aus einem Gefiss sickern glithende Trop-
fen auf das Hirn des der Holle Verfallenen. Der Kénig
vermag diese Strafe nicht anzusehen — lieber lenkt er die
Tropfen auf sein eigenes Haupt. Im Augenblick, da er
das Gefiss von jenem weghebt und iiber sich befestigt,
versinkt die Hélle. — Wiirde solches Mitleiden je erfasst
und allgemein werden, dann wire die Holle vernichtet,
dann wiren Kriege nie mehr moglich, dann wiirden
auch Not und Krankheit sich mildern, die Aufgabe des
Roten Kreuzes wire erfiillt.

Jt

/

4/\\,
¥




	Humanität und Nächstenliebe in Geschichte und Literatur

