Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 77 (1968)

Heft: 8

Artikel: Gedanken zu den Menschenrechten
Autor: W.R.C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-975245

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-975245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gedanken
zu den Menschenrechten

Die Kosmonauten sehen unsere Erde auf der Sonnenseite
als eine blaue Kugel, die majestitisch-still im Raume
schwebt. Sie wird zu mehr als zwei Dritteln von Wasser
bedeckt, den Meeren steht knapp ein Drittel Land gegen-
tber. Das Leben hat sich im Wasser gebildet und von
dort das Land erobert, auf dem sich die vielgestaltigen
Reiche der Pflanzen, Tiere und schliesslich unserer eigenen
Menschenwelt entfalteten.

In der Geschichte des Lebens erscheint der Mensch spit,
etwa vor einer Million Jahren. Aber im Laufe dieser Zeit
hat er sich zum unbestrittenen Herrn iiber die Natur er-
hoben. Alle seine ilteren Mitgeschopfe sind ihm auf Ge-
deih und Verderb ausgeliefert. Er schiitzt und ziichtet
sie, wo sie ihm niitzen oder ihn erfreuen. Als Herr iiber
die Atomenergien vermag er heute das gesamte Leben
mindestens auf den Kontinenten zu vernichten. Eine solche
Macht hat er kaum je seinen Gottern zugeschrieben.

Der Vermassung enigegen

Der Mensch ist ein Januswesen. Er betreibt den Krieg
und sinnt dem Frieden nach. Er tut das Bése und will
das Gute. Er ist Herr iiber die Natur, aber nicht Herr
iiber sich selbst. Die Natur vermochte er in seinen Dienst
zu zwingen, indem er ihre Gesetze erkannte, aber sich
selbst, das Gewaltendunkel der eigenen Seelentiefe weiss
er weder zu erhellen noch zu zihmen. Vielleicht braucht
das noch viel Zeit. Aber die sich immer bedrohlicher
zuspitzende Selbstgefihrdung treibt ihn in einen Wett-
lauf um die Sicherung auch seines Lebens. Pascal sprach
von der «grandeur et misére de 'homme», — vom Men-
schen ist immer auch gross zu denken. Er lotet die Tiefen
des Weltalls aus und entschleiert das Innere der Atome.
Er sieht das Herz des Kranken am Réntgenschirme schlagen
und verpflanzt es von einem Menschen in den andern.
Was die Mirchen fabelten, ist oft genug wahr gewor-
den, und vieles wirklich, was nie ein Mirchen ersann.

Martin Buber und Ernst Bloch haben das utopische Sinnen
des Menschen zu deuten gesucht: Er war immer ein Uto-
pien entwerfendes Wesen. Er denkt sich eine reichere,
schonere, gliicklichere, bessere Welt aus, als die es ist,
die er vorfindet. Er fiigt die Kunst, die Technik, die
Wissenschaft der vorgefundenen Natur hinzu. Wo ihre
Heilkrifte versagen, setzt seine Heilkunst ein. Er iiber-
baut sie mit einer erfinderischen Fiille von Bequemlich-
keiten. Dies kann er nur in der Arbeitsteilung seiner Ge-

meinschaften vollbringen. Er braucht seinesgleichen als
freiwilliges oder gezwungenes Werkzeug fiir seine viel-
tiltigen Zwecke. Darum wirft sich sein eifriges Planen ganz
besonders auf die Gesellschaft. Sie muss anders, besser,
brauchbarer werden. In seinen Gesellschaftsutopien malt
er sich selbst, so wie er seiner Meinung nach sein soll.
Dabei werden erschaute Ideen zu wirkenden Idealen. Die
ilteren Utopien schildern zumeist Idealreiche des Frie-
dens, der Gerechtigkeit und der Freiheit. So konnten sie
als Ansporn wirken.

Es fillt auf, dass die modernen Utopien uiberwiegend
pessimistisch gestimmt sind, man denke etwa an Aldous
Huxley oder George Orwell. Der Werthimmel hat sich
verdunkelt. Die Zukunft verliert die Burgschaft, dass
sich der Mensch aus seiner Not herausarbeiten kann.
Die technischen Visionen Jules Vernes’, das Entziicken
noch unserer Grossviter und Viter, wirken heute schon
hoffnungslos veraltet. Die Fahrt auf den Mond steht vor
der Tiir. Sie kénnte der Menschheit ein Fest ohnegleichen
bedeuten, ein Zeichen der Reife fiir den homo ludens,
aber sie fillt in eine Epoche, die einen Abgrund mensch-
licher Unreife bezeugt. Die ethisch-soziale Entwicklung
hilt mit der technisch-politischen nicht Schritt. Der tech-
nische Optimismus hat sich in graue Zweifel aufgel6st.
Der zum Kampf fiir die Freiheit berufene Maschinen-
diener wichst zum zerstérenden, versklavenden Golem
aus. Er verdankt sein Dasein einer entfesselten wissenschaft-
lichen Forschung, und die Frage bedringt, warum diese
fur den ethisch-sozialen Bereich so wenig Fruchtbares
aufzuweisen vermag. Wo liegen die Griinde, warum
wurde und wird die ethische Forschung nicht intensiver
gefordert?

Viele Entwicklungen unseres Jahrhunderts verlaufen
explosionsartig, in erschreckender Eskalation. So die ato-
mare Wafffentechnik, Automation und das Computer-
wesen, die verwirrende und entleerende Kraft des Wohl-
standes, das Unvermdgen vor der Freiheit der Freizeit,
die Entmythologisierung der Religion, die Entschleierung
und Inflation der Sexualitit, die Bannkrifte und Ent-
hemmungen im Leben der Vermassung und viel anderes
mehr. Dazu gehort vor allem auch die beklemmende Zu-
nahme der Erdbevolkerung und das Unverstindnis, die-
ser klar zu erkennenden Gefahrenflut gegeniiber.

Wenn heute zwei Drittel der gegen drei Milliarden
Menschen tiglich nicht satt werden, mag sich ihre Zahl,
treiben die Dinge so weiter, schon in vierzig Jahren ver-
doppeln. Auf dem Papier lassen sich apokalyptische Zif-



10

fern berechnen: In dreihundert Jahren sind alle Konti-
nente eine Stadt geworden, in achthundert weiteren er-
hilt jeder Mensch gerade noch einen Stehplatz. Dazu
wird es sicher nicht kommen. Und doch, heute werden
jede Sekunde sieben Menschen geboren, im Tage gegen
70 000. Wie lassen sie sich ernihren? Vor allem aber,
was werden sie denken und tun? Je mehr der Mensch
als Masse aufwichst, desto mehr vermasst er. Er glaubt
zu treiben und wird doch nur getrieben. Und diese Pro-
blemflut steigt Tag und Nacht an, ob wir sie sehen wollen
oder nicht, ob wir sie wiinschen oder nicht. An Kata-
strophen glaubt der Mensch erst dann, wenn sie éiber ihn
hereinbrechen. Auch unser an Katastrophen iiberreiches
Jahrhundert hat hier keinen nennenswerten Wandel ge-
schaffen. Eine Hoffnung lisst sich indessen wohl darin
erblicken, dass wenigstens das «Unbehagen in der Kul-
tury, von dem Sigmund Freud 1930 sprach, tiber den
ganzen Planeten hin zunimmt. Es kann der Not-wenden-
den Besinnung einmal radikalen Auftrieb geben.

Der Mensch im Zwiespalt mit der Natur

Es fillt dem Heutigen nicht mehr leicht, im Menschen die
Krone der Schépfung zu sehen. Wie jede Aussage, blieb
selbstverstindlich auch diese nicht unangefochten. Skep-
tische oder pessimistische Denker verglichen unser Ge-
schlecht vielmehr mit einem Schimmelpilz, einer Haut-
krankheit der Erde, gleich der Kritze. Der Mensch ist
kaum ein Ebenbild Gottes, allenfalls ein mithsames Ge-
misch géttlicher und teuflischer Michte. Noch vor dem
Ersten Weltkrieg lisst Jakob Wassermann eine seiner
Romangestalten sagen: «Die Erde ist von einem heil-
losen Gezucht bevélkert und in unermesslicher Geistes-
finsternis begraben.» In Goethes «Faust» meint Mephisto
zu Gott-Vater:

«Ein wenig besser wiird’ er leben,

Hittst du ihm nicht den Schein des Himmelslichts gegeben;
Er nennt’s Vernunft und braucht’s allein,

Nur tierischer als jedes Tier zu sein.»

Der Mensch erscheint als ein Wesen der Vernunft; er
kann sich ihrer nicht entledigen, um in die wirkliche
oder vermeintliche Unschuld des Tieres heimzukehren.
Aber was ist das Wesen der Vernunft? Muss denn, wer
in ihr lebt, unweigerlich ins Unheil geraten? Oder bildet
nicht sie, trotz allem, die alleinige Hoffnung des Men-
schen auf eine heilsame Ordnung seiner Welt?

Wir lernten es an vielen Schulen, dass die Lebensord-
nungen der Tiere durch ihre Instinkte geregelt werden.
Das hat die giitige «Mutter Natury so eingerichtet. Dar-
um stellen die Tiere keine beunruhigenden Fragen, qua-
len sich nicht ab, eine Antwort darauf zu finden. Genau
dieses aber charakterisiert den Menschen. Thm wird alles
zum Problem, er forscht nach seinem Woher und Wo-
hin, nach Gut und Bgse, nach Wahr und Falsch. Er ist
immer in die Entscheidung gedringt und muss sich ent-
scheiden. Hat ihn nun die «Natur» eben dazu freigegeben,
dass er seine Angelegenheiten selber regle? Oder ist er
ihr etwa mutwillig in die gefihrliche Freiheit des Geistes
entlaufen? Wie immer es sei, darin schuf er Sprachen
und Kulturen, Kiinste und Technik, Wissenschaft und
Wirtschaft, Religionen und Philosophien. Er gestaltete
sein personliches und soziales Dasein auf Grund von
Selbsterdachtem, von Einsichten, Plinen und Idealen. Was
dabei herauskam, ist genau die bunte, faszinierende,
liebende und hassende, schone und grauenhafte Babel-
welt, in der wir alle leben miissen.

Dabei hat der Mensch in seinem Schaffen stets bewun-
dernd auf die Natur hingesehen, aus der er selbst her-
vorstieg, hat sie sich auf vielen Ebenen zum Vorbild ge-
nommen. So kam es zu den Gestalten des Naturalismus
in Leben und Kunst, zur natiirlichen Ethik, zum Natur-
recht, zur natiirlichen Religion. Er wollte damit die ihm
geheimnisvolle Freiheit nicht nur eigenmiichtig auswerten,
sondern mit der Natur in Fithlung bleiben, ja ihrer Fith-
rung gehorchen. Der radikale Rousscau-Ruf «retour a la
nature» brachte keine vollen Losungen. Einmal schien
die Pforte dieses einstigen Paradieses fiir immer ge-
schlossen. Zum andern machte sich die viel bitterere Ein-
sicht bemerkbar, dass die Natur selbst kein Paradies ist.
Thre Geschopfe werden zwar nicht in wilden Gewissens-
qualen hin- und hergeworfen, aber das «Bose» ist offen-
sichtlich auch unter ihnen am Werk. Nicht erst Kain
brachte den Mord in die Welt. Religids gesprochen, nicht
allein der Mensch bedarf der Erlosung, auch die Natur
und ihre Kreaturen harren darauf. Damit vertieft sich
die Sicht. Die schaffende Natur war nicht nur bis zum
Menschen hin schépferisch und sagte sich mit seiner
Entlassung in die Sphire des Geistes, der Vernunft, jeg-
licher Verantwortung ihm gegeniiber los. Sie selbst ging
mit ihrem ganzen Wesen und Herzen in den Menschen
ein und wurde im Menschen frei. Seine Geschichte ist
nach wie vor Naturgeschichte, seine Geschicke sind die
Geschicke der Natur. Es ist noch nie tiberzeugend ge-
lungen, Geist und Natur klar zu trennen, den naturlosen



Geist der geistlosen Natur gegeniiberzustellen. Solche
Scheidungen sind Entscheidungen des Menschen, und
die Griinde, die ihn dazu bewegen, kaum solche der
Wahrheit.

Das Nattirliche, was immer es sein mag, 6ffnet sich im
Menschen und entfaltet Wesensziige, die vordem ver-
deckt und verborgen lagen. Um von den vielen hier auf-
brechenden Ritseln nur eines zu nennen: Bis zum Men-
schen hin unterstellt sich alles Individuelle dem Gesetz,
dem Allgemeinen: Nie wird Kochsalz anders als regulir
kristallisieren, nie wird ein Enzian, eine Forelle, eine
Amsel aus der Reihe tanzen. Sie tun, «was ihnen das Ge-
setz befiehlty. Gewiss beginnt im Organischen ein héchst
eigentiimliches Spiel mit der Freiheit. Aber erst im Men-
schen vermag sich das Individuelle iiber oder gegen das
gewohnte Naturgesetz zu stellen. Der Mensch ist aus
dem Gingelband der Instinkte entlassen, auch wenn sie ihn
nach wie vor noch mitbestimmen, er gestaltet sein Dasein
nach eigener, freier Planung. Er entwirft und sucht die
Mittel zusammen, um das Entworfene zu verwirklichen.
So entsteht Neues. Dass dies moglich ist, kann einer ge-
heimen Absicht der Natur entsprechen, einer vormensch-
lichen «List der Ideey, erst einmal in das Tummelfeld
des individuellen Experimentierens vorzustossen, um dar-
in zu neuen Gesetzen zu gelangen.

Solche Gedanken haben den genialen Immanuel Kant be-
schiftigt. «Die Natury, sagt er, «gab dem Menschen Ver-
nunft und darauf sich griindende Freiheit des Willens . . .
er sollte ndmlich nicht durch Instinkte geleitet oder
durch anerschaffene Kenntnis versorgt und unterrichtet
sein; er sollte vielmehr alles aus sich selbst hervor-
bringen. Und nun will die Natur keineswegs sein triges
Wohlleben, im Gegenteil, sie stort und stachelt ihn auf.»
— «Der Menschy, so heisst es 1784, «will Eintracht;
aber die Natur weiss es besser, was fiir eine Gattung
gut ist: sie will Zwietracht. Er will gemichlich und ver-
gniigt leben; die Natur will aber, er soll aus der Lissig-
keit und untigigen Geniigsamkeit hinaus, sich in Arbeit
und Miihseligkeiten stiirzen, um dagegen auch Mittel
auszufinden, sich kliiglich wieder aus den letzteren her-
auszuzieheny. Das gilt auch von den Kriegen. Und so
kommt Kant zu dem visioniren Schluss: «Man kann die
Geschichte der Menschengattung im grossen als die Voll-
ziehung eines verborgenen Planes der Natur ansehen,
um eine innerlich — und zu diesem Zweck auch dusser-
lich — vollkommene Staatsverfassung zustande zu bringen,
als den einzigen Zustand, in welchem sie alle ihre (!)
Anlagen in der Menschheit vollig entwickeln kann.»

Freibeit der Entscheidung

Die Natur hat sich im Menschen einen freien Mitarbeiter
geschaffen, und sie muss das Risiko tragen, dass er ihr,
eben als ein Freier, in seine eigene Freiheit entliuft *.
Aber wo er sich zum Naturplan entscheidet, wo er ihren
Auftrag zustimmend annimmt, wird er nun zum Weiter-
bauer, zum schaffenden Konner und Kiinstler. Alles ist
Kunst: Wegtechnik und Medizin, Architektur und Natur-
wissenschaft, zuletzt der Staat als das grosse Kunstwerk.
1786 gibt Kant noch einmal einen genialen Hinweis, wo
er nimlich das Werden der Menschheit in dem Satze zu
erleuchten sucht, dass dereinst «vollkommene Kunst wie-
der Natury wird. So schliesst dann das anarchische Inter-
mezzo des Menschen, dieses grossten Experimentes der
Natur: alle Verbrechen, alles Leiden war Tribut, jene
«Kunsty zu erreichen, welche die Menschengeschichte
wieder in den Gleichklang der Naturgeschichte bringt.
Und so ist ja bis in unsere Zeit oft genug die Geschichte
als der Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit ausgelegt
worden und ein Gedankenmodell von ziindender Kraft
geblieben.

Es gehort zum Wesen dieser menschlichen Freiheit,
dass darin die Stimme des Gewissens hérbar wird, ein
feinstes Instrument stindigen Priifens, Erwigens, Wihlens
und der Stellungnahme zu den Werten. Wir fragen uns
bei allen Haltungen, jedem Vorhaben, ob sie gut oder
bdse sind, niitzlich oder schidlich, schén oder hisslich,
wahr oder falsch. Dadurch wird das Feld unserer sitt-
lichen Existenz bestimmt. In ihm stehen wir dauernd mit
dem Wertreich in Fihlung, als Politiker, Kunstler oder
Wissenschafter, als Bauer, Arbeiter oder Soldat. Werte
verwirklichen sich nicht von selbst, so sehr sie einen
geheimen Druck auszuiiben scheinen, w/r miissen sie in
eigener Entscheidung verwirklichen. Es gibt eine reiche
und eine unbegabte Wertsicht, einen derben und emp-
findsamen Umgang mit den Werten, eine wache und
laue Stellungnahme ihnen gegentiber. Aber die Werte
stehen unabweisbar in unserem Leben, Sie nun besitzen
in ihrer Weise wieder den Charakter des Allgemeinen,
dhnlich den Naturgesetzen und melden so ihre Verbind-
lichkeit fiir a/le Menschen an.

Wieder erhebt sich die Frage, ob die Werte der «Natur»
angehoren, schon vor dem Menschen in ihr vorhanden
und vielleicht gar wirksam wiren. Erblicken wir im
Menschen ein rein natiirliches Wesen, dann sind auch
Vernunft, Geist und Werte Natur, dann gehdren auch

* Vergleiche des Verfassers Schrift: «Vom kleinen und vom
grossen Ich», Winterthur 1968,

11



12

Kunst und Recht zu ihren Schépfungen, sollten sie sich
auch erst im Menschen verwirklichen konnen. Sonst
misste eine Trennung gelten: Der Mensch gehérte dann
zwei Bereichen an, dem der Natur und dem des nicht
natiirlichen Geistes. Danach wire die Freiheit etwa dem
Geiste allein zugehérig und nur ihm eigentimlich. Und
nur er fiigte Neues zur Natur hinzu, was sie aus ihren
Kriften im Menschen nicht zu schaffen vermochte. Wir
sehen sie gern im Bann undurchbrechbarer Gesetze, alles
ist in ihr vorausbestimmt. Ein losgelassener Stein »zuss zu
Boden fallen, ein Star muss im Herbst nach dem Siiden
ziehen. Mit dem Menschen verhilt es sich anders, er ist
frei, nach seiner eigenen, Uberlegten Wahl in eine der
vier Richtungen der Windrose zu reisen. Nichts hindert
uns, der «Natur» die Anlage der Freiheit zuzuschreiben,
die sich erstmals im Menschen voll verwirklicht.

Im traumlosen Schlaf werden wir wieder ganz und gar
Wesen der Natur. Sie lebt uns. Mit dem Erwachen be-
ginnt unser eigenes bewusstes aktives Verhalten im Raum
der vorgefundenen Sitte und des Rechtes, des Wissens
und des Glaubens. Das alles kann allein nur die stammes-
geschichtlich jingste Phase des Naturwerdens sein. Es ist
vollig unnétig, eine solche Sicht etwa auf den vielver-
rufenen «Materialismusy hinauszuspielen. Kein ehrlicher
Forscher weiss, was «Materie» ist. Niemand kann sagen,
was fiir Michte noch in ihr stecken. «Materie» wie «Natur»
bilden lediglich Zeichen fiir das e/ze Wunder des Seins.
Aus ihm aber stammen wir, und was uns aus ihm figte
und uns lebt, was aus ihm in uns als Sinnunruhe auf-
bricht, das sind wir selbst. Gerade dass wir frei sein
miissen, dass wir im Zwange existieren, frei zu sein, um-
schreibt das Ritsel. 1929 nannte der Philosoph Theodor
Lessing eines seiner Werke «Untergang der Erde am
Geisty. Die darin vertretenen Thesen bestimmen auch
das Hauptwerk von Ludwig Klages mit der einprigsamen
Formel: «Der Geist als Widersacher der Seele». Hier
wirkt immer noch die alte Rousseausche Diskussion nach.
Rousseaus «Emile» beginnt mit dem berithmten Satz: «Alles
ist gut, wie es aus den Hinden des Urhebers aller Dinge
hervorgeht, alles entartet unter den Hinden des Men-
schen». Der Urheber, das ist auch fiir ihn vornehmlich
die Natur, und sie gilt ihm fiir schlechthin gut. Wo der
Mensch sich ihr nicht fligte, wo er ihr in seine zweifel-
hafte Eigenwelt entlief, da wucherte dann alles grausig
Verkehrte in Staat und Kirche, in Politik und Religion,
Wissenschaft und Technik, Kunst und Sitte, Gesellschaft
und Erziehung auf. Dass wir heute in einer solch un-
ermesslichen Verwirrung stecken, das hat alles die gleiche
Ursache — es gefiel uns, die Natur und ihre weise,

gutige Ordnung zu verlassen, wir wurden ihr so ent-
fremdet und haben sie verdorben, ihre Unschuld mit
unserer lasterhaften Kultur iberbaut, und so musste es
unweigerlich, bose fortzeugend, zu all den Kriegen und
Katastrophen kommen. Der Mensch missbraucht die ihm
gegebene Freiheit, und dass er das kann, sagen die Geg-
ner des Geistes, stammt zudem wieder nicht aus seiner
freien Willkiir, sondern er ist an der Vernunft erkrankt;
der lebensfeindliche Geist hat thn wie ein Parasit be-
fallen und richtet ihn nun unweigerlich zugrunde.

Das ist eine schlechte Verteidigung des menschlichen
Versagens, mit fragwiirdigen metaphysischen Mitteln.
Ist es nicht vielleicht umgekehrt die natiirliche Unter-
und Tiefenwelt in uns, die sich des schwachen und wehr-
losen Geistes bemichtigt und ihm Dienste abzwingt, die
gar nicht in seinem Wesen liegen? Ist es nicht ein stufen-
ilterer personlicher und allgemeiner Egoismus, die ur-
alte Lust an Mord und Macht, die zu den Kriegen treibt?
Man bedenke etwa, dass Nation und Natur derselben
Wortwurzel entstammen, von nascor, nasci — geboren
werden. Das Boése und die Siinde brauchen nicht erst
mit dem Menschen zu beginnen, vielleicht werden sie
nur erst in ihm bewusst, und er mag auch der erste sein,
sie zu iiberwinden. Die Natur bleibt hintergriindig,
gleichgiiltig, ob wir sie nun in unseren Theorien ver-
gottlichen oder verteufeln. Sie selbst stellt sich im Be-
wusstsein des Menschen zur Diskussion, es sind ihre An-
liegen, die in unserem Denken und Entscheiden zur

Reife kommen.
*

1961 hat die Vollversammlung der Vereinten Nationen
beschlossen, das Jahr 1968 zum «Internationalen Jahr
der Menschenrechte» zu erkliren. Es soll damit an den
10. Dezember 1948 erinnert werden, als im Palais Chaillot
zu Paris die «allgemeine Erklirung der Menschenrechtey
von 48 Nationen ohne Gegenstimme genehmigt wurde.
Sie hoffte damit, dass weltweit alle Menschen guten
Willens diese Erklirung neu iiberdenken mochten, und
dass jeder an seinem Orte priife, was er tun kann, dass
ihr nachgelebt und sie verwirklicht werde. Gemessen am
menschlichen Elend dieses Jahres und an dem titanischen
Willen der Michte, die Menschenrechte zu missachten,
klingt dieser Ruf wie weltfremd-ohnmichtig in eine blutig
verworrene Zeit. Aber in ihm liegt die einzige Biirg-
schaft fiir unsere noch mégliche Zukunft.

An den Artikeln dieser Menschenrechte haben die Jahr-
tausende gearbeitet. Aus neuerer Zeit wire etwa an die
englische «Bill of Rights» vom Jahr 1669 zu erinnern, an



die Formeln in den Verfassungen der nordamerikanischen
Kolonien von 1776 und, von diesen beeinflusst, an die
bisher am meisten wie ein Fanal wirkende franzésische
«déclaration des droits de 'homme» vom 26. August 1789.
Heute dringt dieses mithsam geschaffene Gedankengut
zu allen Menschen und entfesselt gewaltige Krifte, die
politischen und sozialen Strukturen in allen Lindern
nach diesen Richtlinien zu indern. Die Menschenrechte
wirken im Hintergrund aller Unruhen dieser ernsten
und bedrohlichen Epoche.

Nach den Erklirungen des Jahres 1948 sind alle Men-
schen frei und gleich an Wiirde und Rechten geboren.
Es wird ihnen Vernunft und Gewissen zugestanden, was
immer das bedeuten mag, und sie sollen einander im
Geiste der Briiderlichkeit begegnen. Der Mensch wird
als solcher, als natiirlich-geistiges Wesen ernst genommen,
ungeachtet seiner Zugehorigkeit zu irgendeiner Rasse,
Klasse, Kaste, Sprache, Nation, Religion oder Weltan-
schauung, ungeachtet seines Geschlechtes, Alters, auch
ob er arm oder reich ist, gesund oder krank, gebildet
oder nicht.

Die Bedeutung der Freibeitsrechte

Er hat das Recht auf Leben, Freiheit und Sicherheit seiner
Person, niemand darf ihn versklaven, verkaufen, foltern,
erniedrigen und entwiirdigen. Er kann sich an die fiir
alle gleiche Gesetzgebung und ihre Triger wenden,
jederzeit den Schutz der Gerichte anrufen, falls ihm Un-
recht geschieht. Werden seine in der Verfassung nieder-
gelegten Grundrechte verletzt, so hat er Anspruch auf
volle Rechtshilfe. Kein Mensch darf willkiirlich ohne
Haftbefehl festgenommen, in Haft gehalten oder aus
seiner Heimat vertrieben werden. Er hat stets Anspruch
auf ein unparteiisches und unabhingiges Gericht. Er
bleibt so lange straflos, bis ihm seine Schuld durch ein
offentliches Verfahren nachgewiesen ist. Ebenso darf nie-
mand willkiirlichen Eingriffen in sein Privatleben, seine
Familie, sein Heim oder seine Korrespondenz, noch An-
griffen auf seine Ehre und seinen Ruf ausgesetzt werden.
Er kann den Wohnsitz in seinem Heimatland nach freier
Wahl selber bestimmen, dieses ebenso verlassen als auch
wieder dahin heimkehren. Er hat vollen Anspruch auf
die Staatszugehorigkeit, und er kann sie nicht durch
Willkiir anderer verlieren.

Er hat das Recht auf persdnliches Eigentum und solches
in Gemeinschaft mit anderen. Niemand darf ihm dieses
rauben.

Jeder Mensch hat das Recht auf Gedanken-, Gewissens-
und Religionsfreiheit. Er darf tiberall und soll frei seine
Meinung sagen koénnen. Es ist erwiinscht, dass er die
Stimme seines Gewissens in der Gemeinschaft zu Gehor
bringt, sich gemiss seinem Koénnen und Wissen an den
Aufgaben des Gemeinwesens beteiligt. Es steht ihm frei,
sich jeder Vereinigung anzuschliessen, sofern sich deren
Zwecke nicht selbst gegen die Grundfreiheiten richten.
Dagegen datf niemand gezwungen werden, einer Ver-
einigung anzugehoren.

Jeder kann sich in die Leitung der offentlichen An-
gelegenheiten wihlen lassen oder Vertreter in diese wih-
len. Die offentlichen Aemter stehen jedem offen, der
sich fiir sie gentigend ausweist. Diese selbst werden allein
nur durch den wihlenden Willen des Volkes bestimmt
und periodisch in neuen Wahlverfahren iiberpriift.

Die soziale Sicherheit des Einzelnen muss gewihrleistet
sein. So hat jeder Anspruch auf Arbeit, desgleichen auf
freie Berufswahl mit angemessenen, befriedigenden Arbeits-
bedingungen ebenso auf Schutz im Falle der Arbeits-
losigkeit. Es gilt das Recht auf gleichen Lohn fiir gleiche
Arbeit, und zwar ohne Unterschied fiir alle. Jeder Mensch
hat das Recht, zum Schutz seiner Interessen Berufsver-
einigungen beizutreten oder neue zu bilden.

Jeder hat Anspruch auf Erholung und Freizeit, eine ver-
niinftige Begrenzung seiner Arbeitsstunden und auf
regelmissig bezahlten Urlaub. Ebenso auf eine Lebens-
haltung, die seine oder seiner Familie Gesundheit und
Wohlbefinden, einschliesslich Nahrung, Kleider, Woh-
nung, irztlicher Betreuung und der notwendigen Lei-
stungen der sozialen Firsorge gewihrleistet. Er hat das
Recht auf Sicherheit im Falle von Arbeitslosigeit, Krank-
heit, Invaliditit, Verwitwung, Alter oder anderweitigem
Verlust seiner Unterhaltsmittel durch unverschuldete
Umstinde. Mutter und Kind erhalten besondere Hilfe
und Unterstiitzung.

Jeder Mensch hat das Recht auf Bildung. Der Unter-
richt muss wenigstens in der Grundschule unentgeltlich
sein. Die hoheren Studien sollen allen nach Massgabe
ihrer Fihigkeiten und Leistungen in gleicher Weise
offenstehen. In erster Linie haben die Eltern die Art der
ihren Kindern zuteil werdenden Bildung zu bestimmen.
Jeder Mensch hat das Recht, am kulturellen Leben der
Gemeinschaft frei teilzunehmen, sich der Kiinste zu er-
freuen und am wissenschaftlichen Fortschritt und dessen
Wohltaten teilzuhaben.

Jeder Mensch hat Pflichten gegeniiber der Gemein-
schaft, in der allein die freie und volle Entwicklung
seiner Personlichkeit moglich ist.

13



PRSI

g e

e TSV N

o
om,

e
2 (\’\0» &
G \FH..\..th*a A S

P

ST

JURIUIGM VPP WY

S



Naturrecht — positives Recht

Wer in diesen Artikeln nur eine diirre Aufzihlung der
Rechte seines ihm selbstverstindlichen Alltags findet,
ahnt selten, was es an Kimpfen gekostet hat, dass sie
doch fiir ihn Wirklichkeit wurden und dass noch Mil-
lionen sehnsiichtig in ihnen die grésste Hoffnung ihres
gequilten Lebens erblicken. Thm erscheinen sie als natiir-
liche, damit zugleich aber auch als verntinftige, der per-
sonlichen und sozialen «Natur» des Menschen entspre-
chende Regeln des Verhaltens.

Tatsiachlich enthalten die Artikel vom Palais Chaillot ein
ganzes, lingst wohlbekanntes Arsenal naturrechtlicher
Thesen. Dem alten ius naturale, die deutsche Ueber-
setzung stammt von Leibniz, lag die Vorstellung zu-
grunde, es liessen sich der Natur auch die unbestreitbar
notwendigen Ordnungsregeln fiir das Verhalten des
Menschen entnehmen. Die Natur selbst erschien als von
grossen, verniinftigen Gesetzen durchwaltet, das Natur-
recht konnte vom Vernunftrecht nicht verschieden sein.
Die in uns wirkende und bewusstwerdende Vernunft
ist die ndmliche wie die grosse Naturvernunft. Wenn wir
erkennend an der Weltvernunft teilnehmen, finden wir
auch die Regeln, verniinftig zu handeln. Dem Natur-
recht wurde dann das sogenannte positive Recht gegen-
tibergestellt. Es ist eine wenig gliickliche Namensgebung,
sie darf vor allem nicht dazu verfiihren, etwa im Natur-
recht ein negatives Recht zu vermuten. Eher das Gegen-
teil wire richtig.

Auch das positive Recht beruht weitgehend auf dem
Naturrecht und wird sich wohl einmal ganz in diesem
wieder aufldsen. Es bedeutet die jeweilige konkrete Ord-
nung, die sich der Mensch zu einer bestimmten Zeit und
an einem bestimmten Ort seibst gibt und mit der nétigen
Autoritit durchsetzt. Die uferlose theoretische Forschung
nach dem wahren, ewiggiiltigen Recht gilt es, prak-
tischer Erfordernisse wegen zu unterbrechen, auch wenn
dabei nur Vorliufiges, aber Brauchbares zur Norm er-
hoben wird. Dieses ist zeitgebunden und zeitverfallen,
ist das Rechtsbewusstsein einer Epoche, durchaus im
Bann der weltanschaulichen und religiosen Vorurteile,
desgleichen der Sitte und des Aberglaubens, in gesetz-
liche Vorschriften gefasst. Darum lisst sich das positive
Recht, als geschichtlich geworden, auch nur geschicht-
lich verstehen. Darum vermag es sich immer und tiberall
zu widersprechen. «Gesetzey auch dieser Art aber wer-
den nun einmal gern auf kostbare Marmortafeln ge-
schrieben. Sie haben eine bise Beharrungstendenz, bauen
einen Wall von Ehrfurcht um sich auf und sind so

schwer zu dndern. Erst wenn die Ueberholung im Wandel
des Neues erfassenden Bewusstseins machtig wird, kann
der Kampf fiir die Aenderung beginnen. Grossartig
fasst Mephisto die Zusammenhinge:

«Es erben sich Gesetz und Rechte

Wie eine ew’ge Krankheit fort,

Sie schleppen von Geschlecht sich zum Geschlechte
Und riicken sacht von Ort zu Ort.

Vernunft wird Unsinn, Wohltat Plage;

Weh dir, dass du ein Enkel bist!

Vom Rechte, das mit uns geboren ist,

Von dem ist leider! nie die Frage.»

Im Naturrecht glaubt der Mensch Normen zu erkennen,
die nichts mit den Sonderbedingungen irgendeiner ge-
schichtlichen Situation zu tun haben, sondern so giiltig
sind wie die Gesetze der Mathematik, der Astronomie,
die Kepler und Newton der Natur selbst ablesen — er
tastet nach objektiven Rechtsstrukturen. Das Zeitgebun-
dene ist gebrochene, individuelle, vergingliche Schop-
fung, im Falle der Naturrechte erscheint der Mensch als
Finder, nicht Erfinder, als Empfinger, nicht als Schopfer
der Normen. Der entscheidende Akzent liegt dabei auf
dem Allgemeinen, dem Unabhingigsein von jeder zu-
filligen, individuellen geschichtlichen Verbindlichkeit.
Positives Recht gilt nur hier und jetzt, Naturrecht immer
und tberall.

Menschenrechte sind die Rechte, die jedem Menschen, wer
er auch sei, wo er auch sei, wann er auch sei, zukommen.
«Es ist nur ein Streit in der Welty, sagt Holderlin einmal,
«was nimlich mehr sei in der Welt, das Ganze oder der
Einzelne.» Er ldsst sich wohl nur so schlichten, dass der
Einzelne das Ganze lebt mit aller Wahrheit, allem Recht
und Sinn des Ganzen. Die Naturrechtslehre sieht in ihrem
Forschen stets auch auf das Ganze und seinen vielleicht
erst werdenden Sinn. Der Mensch ist nicht allein aus
sich selbst zu erkliren, er kommt aus dem Sein zu sich
selbst, es ist das Sein, das in ihm zu sich selbst kommt.
Es hat nicht an Versuchen gefehlt, den Menschen von
seinen metaphysischen Wurzeln abzuschneiden, wie dies
der Positivismus allgemein, der Rechtspositivismus im
besonderen anstrebte. Aber die Urspriinge haben sich
immer wieder mit iiberraschender Kraft bemerkbar ge-
macht. Hier, wie auf allen verwendeten Feldern gilt der
Satz des Horaz: «naturam expellas furca, tamen usque re-
curret — treibst du die Natur auch mit der Gabel aus,
sie kehrt doch stets wieder zuriick». Es fillt dabei auch
wenig ins Gewicht, ob der mit Inhalten tiberreich be-

15



16

frachtete Begriff «Natur» noch beibehalten wird oder
nicht, genug, wenn im Menschen stets seine Verbunden-
heit mit dem Sein, das Herkommen aus ihm, seine Seins-
begriindetheit, mitbedacht wird. Ob im Kern der Natur
schon eine aktive Vernunft arbeitet, ob diese Gott ge-
nannt wird, ob sie sich erst auf dem Wege zum Vernunft-
werden befindet und Gott erst am Ende steht, statt, wie
es michtige Traditionen sehen, am Anfang, das alles
sind Fragen, mit denen der Mensch sein innerstes Leben
verbringt. Menschsein heisst, die Arbeit an diesen Fragen
auf sich nehmen und sich in die Miihe ihrer Losung stellen.

Der Einzelne im Verbéltnis zum Volk

Wenn wir also in der Natur das Ganze sehen, das auch
den Menschen schafft, bestimmt und trigt, in ihm frei
wird und darin, mit ihm als dem Freiwilligen den eigenen
Weg verfolgt, dann kann sich die Ueberlegung Hélder-
lins aber auch noch auf andere, engere «Ganzheiten» be-
ziehen, nimlich auf die Spannung zwischen dem Einzelnen
und der Gemeinschaft, dem Individuum und dem Staat.

Es ist dem Menschen méglich, sich ganz nur als ein
Organ des Weltwerdens zu verhalten — nicht mein Wille,
der Weltwille geschehe —, er vermag auch Wesen und
Belange der Gemeinschaft und des Staates derart zu er-
hohen, dass er sich ihnen véllig ergeben unterstellt. So
missversteht er primir metaphysisch Volk und Staat als
primir-metaphysische Gestalten. Nicht mein Leben ist
dann wichtig und im letzten sinnvoll, sondern das Leben
der Nation, nicht meine Existenz und Individualitdt zdhlt,
sondern die des Staates. In diesem Verhiltnis das Richtige
und Falsche zu trennen, ist bis heute nicht {iberzeugend
gelungen. Im Sinne des Naturrechts bilden Volk und
Staat notwendige Gegebenheiten, aber sie werden, von
einer bestimmten Linie an, zur Gefahr fiir den Menschen.
Fiir beide gilt das Wort Jesu, dass der Sabbat fiir den
Menschen da ist und nicht der Mensch fiir den Sabbat.
Jedenfalls sehen die Menschenrechte stets entscheidend
den Einzelnen, sie schiitzen ihn gerade vor den Ueber-
griffen, Machenschaften des selbstherrlich gewordenen
Staates, des mystisch erhohten Volkes. Wo diese michtig,
gewalttitig werden, wo sie sich selbst vergbtzen und sich
als metaphysische Popanzen aufspielen, werden sie zum
schlimmsten Feind des Menschen tiberhaupt. Thomas
Jefferson hat den Staat lediglich als ein Menschenwerk
bezeichnet, das man nie zum Moloch hochziichten soll.
Freiheit bedeutet ebenso die Moglichkeit zum Irrtum

wie zur Berichtigung des Irrtums. Darum ist Jefferson
gegen jede Verhirtung, Heiligung, Verewigung, Konser-
vation des positiven Rechtes. Sobald es sich als stérend,
driickend, unbrauchbar erweist, sobald es mit den tber-
holenden neuen Erkenntnissen nicht mehr iibereinstimmt,
sowenig wie mit dem wachen, reiferen Gewissen, soll
man es abschaffen und Besseres an seine Stelle setzen.
«Gott moge verhiiteny», schreibt er 1787 an einen Freund,
«dass wir je einmal zwanzig Jahre ohne Rebellion wiren».
Scheinrecht ist Unrecht, wo es nicht friedlich weicht,
muss es die Rebellion zerbrechen. Es kann auch eine
Scheinrebellion geben, aber die Rebellion gegen das Un-
recht wird die Menschen solange erschiittern, bis das
Recht verwirklicht ist.

Fiir Jefferson bildet die Sicherung von Glick und Frei-
heit des Einzelnen die einzige Aufgabe des legitimen
Staates. Das schafft den Raum fiir die sinnerfiillende Be-
stimmung des Menschen. Leidenschaftlich bestreitet er
jeden Anspruch einer Generation, auch die nachfolgende
verpflichtend zu prigen und zu bestimmen. Sie soll es
aus ihren Gegebenheiten neu stets wieder selber tun. Er
kimpft gegen jeden unfruchtbaren Konservativismus,
das sture Bewahren des Verstaubten, Ueberholten, des
lingst unwahr Gewordenen. Und er fiirchtet dabei keine
Anarchie. Was ihn sichert, ist der Glaube, dass es einen
Fortschritt in der immer besseren Erkenntnis der Natur-
ordnungen und der aus ihnen abzuleitenden Rechtsnormen
gibt.

Fiir die Grosskollektive, die Volker, die handeln, als
wiren sie eine Person, hat der Hollinder Hugo de Groot
seit 1635 das ius gentium, das Volkerrecht, auszubauen
begonnen. Es muss in seiner Weise mit der Antinomie
«Einzelner oder Volksganzes» kimpfen. Die Menschen-
rechte entscheiden sich fiir den Einzelnen, und von ihnen
her ldsst sich das Vélkerrecht am iberzeugendsten dar-
stellen. Der Mensch steht in notwendigen Einschrin-
kungen, aber er bildet letztlich das allein Entscheidende.

Menschenrechte — eine Botschaft des Mutes

Die Wirklichkeit des Rechtes besteht in den Gesetzen
als einer lebendigen Institution, vom Anwalt bis zu den
Gerichten und allen Organen der ihm dienenden Autori-
titen; es lebt aber zutiefst im Bewusstsein jedes Einzelnen
als ein natiirliches Rechtsbewusstsein, als Rechtserkenntnis
und als Wille zum Recht. Es deckt sich weitgehend mit
der Sittlichkeit, gibt dieser den Riickhalt, den sie braucht.
Anspriiche und Rechte besitzen ihr Gegenstiick in den



Pflichten. Jeder von uns ist aufgerufen, die Menschen-
rechte zu erkennen, ihnen nachzuleben, sie zu verwirk-
lichen, ihnen Achtung zu verschaffen, im engsten Kreise
und iiber den ganzen Planeten hin. Jeder soll mitkimp-
fen und mithelfen, die Michte zu besiegen, die ihre
Verwirklichung verhindern. Er soll die Forschung for-
dern, die uns verstehen hilft, warum es tiberhaupt solche
Gegenmichte gibt. Die Menschenrechte bilden eine ge-
waltige revolutionire Kraft, sie bedeuten Helle, Wirme,
Glick, Vernunft und Sinn, sie gehdren zum Prinzip
Hoffnung. Sie bedeuten eine Botschaft des Mutes, der
Zuversicht, ein gesundes Ziel fur jeden guten Kimpfer.
Sollten sie einmal ganz verwirklicht sein, bleibt die eigent-
liche Aufgabe des Menschen immer noch bestehen: die
Sinndurchdringung seiner eigenen Existenz.

Kein Tier ersinnt oder richtet sich nach Ideen oder Idealen.
Das ist ganz und gar dem Menschen eigentiimlich. Er
braucht sie, er sucht und schafft sie, um gleichsam die
Wunde seiner Offenheit im Geiste zu heilen. Seine Not
besteht weitgehend darin, dass er sich vermessene Ideale
entwirft. Er hat sie nur zu oft zu hoch gestellt, zu gross-
geartet, ihn selbst iiberfordernd, tiberspannend und ver-
gewaltigend. Man sagt gerne, wenn Idealen nicht nach-
gelebt wird, so sei an ihnen nichts zu tadeln, es liege
allein am Menschen, seinem Mangel an gutem Willen,
dass er sie nicht verwirkliche. Warum sollte es in vielen
Fillen nicht umgekehrt sein? Es gibt eine zerstérende,
zerriittende Verehrung von Fehlidealen, die sich gegen
den Menschen richten. Vor Idealen fiir Uebermenschen
muss der Mensch, wie er ist, versagen. Wer die Geschichte
einmal unter diesem Aspekt schreibt, wie sich «das Tier
Menschy», von dem auch Kant spricht, immer wieder vor
zu hochgestellten Idealen wund abmiiht und dariiber jene
Normen verfehlt, die ihm heilsam sind, der wird den
Weg unseres Geschlechtes durch das lange Tal der Trinen
ergreifend erhellen.

Das Denken macht unser eigentliches Wesen aus, ins-
besondere das Wertdenken. Darin suchen wir das Wesen
der Gerechtigkeit, der Wiirde, des Sinnes unserer Exi-
stenz zu ergriinden. Wir suchen dieses Wissen, weil wir
es nicht haben. Der Mensch ist unfertig, im Menschen
ist das unfertige Sein an der Arbeit. Was er dann im
Denken findet, das erobert Kopf um Kopf, entziindet
und erhellt die Mitmenschen, lisst ihr Wertauge reifen,
ihre Wertschicht verfeinern, wird vom Willen aufge-
nommen, in die Diskussion, den Kampf und schliesslich
in die Wirklichkeit getragen. Es gab und gibt viele sich
vollig widersprechende ethische, rechtliche Leitbilder,

«Normen», Gesetze, Thesen und Ideale; sie bekimpfen
sich, sie fithren ihren Darwinschen Kampf ums Dasein,
um Macht und Ueberleben. Manche Betrachter ziehen
daraus den mutlosen Schluss, dass eben dieser Relativis-
mus in der Natur der Dinge liege, dass sich die Natur
im Menschen selber und hoffnungslos widerspricht. Es
kann aber auch so sein, dass sich der Mensch im Natur-
werden erst auf dem Wege befindet, unter den vielen
Idealen jene herauszuarbeiten, die dem Grund seines
Gewissens wirklich entsprechen. Die Normen erinnern
an mathematische Grundsitze, und sie mogen ihnen auch
irgendwie verwandt sein. Aber vielleicht bilden sie die
jungste Schicht des werdenden Seins und werden selbst
erst im menschlichen Suchen und Leiden. Man kann sie
vorschnell fixieren, feststellen wollen, und sie sind dann
richtig, wenn sich das kritische Gewissen mit ihnen ver-
stindigt. Dass wir mit so vielen, verwirrenden Idealen
uns auseinandersetzen miissen, im Gegensatz zu den
schlicht von den Instinkten geleiteten Tieren, das ist
unsere geheimnisvolle Besonderheit im Abgrund der Frei-
heit. Wir sind Wesen des noch Unfertigen, des noch
nicht Festgestellten. Darum ist uns das Planen, Erfinden,
Erproben und Experimentieren natiirlich. Alles Unsrige
muss so in den Streit und den Widerspruch geraten, in
die Anfechtung durch Gegenthesen. Priifet alles und be-
haltet das Beste, heisst es auch hier. W.R.C.

Was Walter Robert Corti in seinen «Gedanken zu den Menschen-
rechteny kundtut, lautet anders als das, was man sonst zu diesem
gewaltigen Thema in Zeitungen und Zeitschriften liest. Viele Fra-
gen werden wach, Fragen, die um die Stellung des Menschen im
All, um seine Obnmacht und Grisse kreisen, letztlich anch die
Frage nach der Verantwortung, die dem Mensch iiberbiirdet ist,
gleichsam als das lastende Gegenstiick zu seiner Entscheidungsfrei-
heit. Am 10. Dezember vor zwanzig Jahren wurde die «Erklirung
der Menschenrechten verkiindet. Mogen die Ausfiihrungen Walter
Robert Cortis uns darum in Erinnerung rufen, dass gerade in diesem
Jubiliumsjabr zu viel Unrechtes, Niedertrichtiges und Bises ge-
scheben ist, als dass wir die Forderung nach Verwirklichung der
Menschenrechte jemals vergessen kinnten.

17



	Gedanken zu den Menschenrechten

