
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 77 (1968)

Heft: 8

Artikel: Gedanken zu den Menschenrechten

Autor: W.R.C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975245

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedanken
zu den Menschenrechten

Die Kosmonauten sehen unsere Erde auf der Sonnenseite
als eine blaue Kugel, die majestatisch-still im Räume
schwebt. Sie wird zu mehr als zwei Dritteln von Wasser
bedeckt, den Meeren steht knapp ein Drittel Land gegenüber

Das Leben hat sich im Wasser gebildet und von
dort das Land erobert, auf dem sich die vielgestaltigen
Reiche der Pflanzen, Tiere und schliesslich unserer eigenen
Menschenwelt entfalteten

In der Geschichte des Lebens erscheint der Mensch spät,
etwa vor einer Million Jahren Aber im Laufe dieser Zeit
hat er sich zum unbestrittenen Herrn über die Natur
erhoben Alle seine älteren Mitgeschopfe sind ihm auf
Gedeih und Verderb ausgeliefert Er schützt und züchtet

sie, wo sie ihm nutzen oder ihn erfreuen. Als Herr über
die Atomenergien vermag er heute das gesamte Leben
mindestens auf den Kontinenten zu vernichten. Eine solche

Macht hat er kaum je seinen Gottern zugeschrieben

Der Vermassung entgegen

Der Mensch ist ein Januswesen Er betreibt den Krieg
und sinnt dem Frieden nach Er tut das Bose und will
das Gute. Er ist Herr über die Natur, aber nicht Herr
über sich selbst. Die Natur vermochte er in seinen Dienst
zu zwingen, indem er ihre Gesetze erkannte, aber sich

selbst, das Gewaltendunkel der eigenen Seelentiefe weiss

er weder zu erhellen noch zu zahmen. Vielleicht braucht
das noch viel Zeit. Aber die sich immer bedrohlicher

zuspitzende Selbstgefahrdung treibt ihn in einen Wettlauf

um die Sicherung auch seines Lebens. Pascal sprach

von der «grandeur et misere de l'homme», — vom
Menschen ist immer auch gross zu denken. Er lotet die Tiefen
des Weltalls aus und entschleiert das Innere der Atome
Er sieht das Herz des Kranken am Röntgenschirme schlagen

und verpflanzt es von einem Menschen in den andern

Was die Märchen fabelten, ist oft genug wahr geworden,

und vieles wirklich, was nie ein Märchen ersann

Martin Buber und Ernst Bloch haben das utopische Sinnen

des Menschen zu deuten gesucht Er war immer ein Utopien

entwerfendes Wesen. Er denkt sich eine reichere,
schönere, glucklichere, bessere Welt aus, als die es ist,
die er vorfindet Er fugt die Kunst, die Technik, die
Wissenschaft der vorgefundenen Natur hinzu Wo ihre
Heilkräfte versagen, setzt seine Heilkunst ein Er uberbaut

sie mit einer erfinderischen Fülle von Bequemlichkeiten

Dies kann er nur in der Arbeitsteilung seiner Ge¬

meinschaften vollbringen. Er braucht seinesgleichen als

freiwilliges oder gezwungenes Werkzeug fur seine
vielfaltigen Zwecke Darum wirft sich sein eifriges Planen ganz
besonders auf die Gesellschaft. Sie muss anders, besser,

brauchbarer werden. In seinen Gesellschaftsutopien malt
er sich selbst, so wie er seiner Meinung nach sein soll
Dabei werden erschaute Ideen zu wirkenden Idealen Die
alteren Utopien schildern zumeist Idealreiche des

Friedens, der Gerechtigkeit und der Freiheit So konnten sie
als Ansporn wirken.

Es fallt auf, dass die modernen Utopien überwiegend
pessimistisch gestimmt sind, man denke etwa an Aldous
Huxley oder George Orwell. Der Werthimmel hat sich

verdunkelt. Die Zukunft verliert die Burgschaft, dass

sich der Mensch aus seiner Not herausarbeiten kann
Die technischen Visionen Jules Vernes', das Entzucken
noch unserer Grossvater und Vater, wirken heute schon

hoffnungslos veraltet. Die Fahrt auf den Mond steht vor
der Tur. Sie konnte der Menschheit ein Fest ohnegleichen
bedeuten, ein Zeichen der Reife fur den homo ludens,
aber sie fällt in eine Epoche, die einen Abgrund menschlicher

Unreife bezeugt Die ethisch-soziale Entwicklung
hält mit der technisch-politischen nicht Schritt Der
technische Optimismus hat sich in graue Zweifel aufgelost
Der zum Kampf fur die Freiheit berufene Maschinendiener

wächst zum zerstörenden, versklavenden Golem
aus Er verdankt sein Dasein einer entfesselten wissenschaftlichen

Forschung, und die Frage bedrangt, warum diese

fur den ethisch-sozialen Bereich so wenig Fruchtbares
aufzuweisen vermag Wo liegen die Grunde, warum
wurde und wird die ethische Forschung nicht intensiver
gefordert?
Viele Entwicklungen unseres Jahrhunderts verlaufen
explosionsartig, in erschreckender Eskalation So die
atomare Wafffentechnik, Automation und das Computerwesen,

die verwirrende und entleerende Kraft des Wohl
Standes, das Unvermögen vor der Freiheit der Freizeit,
die Entmythologisierung der Religion, die Entschleierung
und Inflation der Sexualität, die Bannkrafte und
Enthemmungen im Leben der Vermassung und viel anderes
mehr. Dazu gehört vor allem auch die beklemmende
Zunahme der Erdbevolkerung und das Unverständnis, dieser

klar zu erkennenden Gefahrenflut gegenüber

Wenn heute zwei Drittel der gegen drei Milliarden
Menschen täglich nicht satt werden, mag sich ihre Zahl,
treiben die Dinge so weiter, schon in vierzig Jahren
verdoppeln Auf dem Papier lassen sich apokalyptische Zif-



fern berechnen In dreihundert Jahren sind alle Kontinente

eine Stadt geworden, in achthundert weiteren
erhalt jeder Mensch gerade noch einen Stehplatz Dazu
wird es sicher nicht kommen Und doch, heute werden

jede Sekunde sieben Menschen geboren, im Tage gegen
70 000 Wie lassen sie sich ernähren? Vor allem aber,

was werden sie denken und tun? Je mehr der Mensch
als Masse aufwachst, desto mehr vermasst er. Er glaubt
zu treiben und wird doch nur getrieben Und diese

Problemflut steigt Tag und Nacht an, ob wir sie sehen wollen
oder nicht, ob wir sie wünschen oder nicht An
Katastrophen glaubt der Mensch erst dann, wenn sie über ihn
hereinbrechen Auch unser an Katastrophen uberreiches

Jahrhundert hat hier keinen nennenswerten Wandel
geschaffen Eine Hoffnung lasst sich indessen wohl darin
erblicken, dass wenigstens das «Unbehagen in der
Kultur», von dem Sigmund Freud 1930 sprach, über den

ganzen Planeten hin zunimmt Es kann der Not-wenden-
den Besinnung einmal radikalen Auftrieb geben

Dei Mensch im Zwiespalt mit dei Natm

Es fallt dem Heutigen nicht mehr leicht, im Menschen die
Krone der Schöpfung zu sehen Wie jede Aussage, blieb
selbstverständlich auch diese nicht unangefochten Skep
tische oder pessimistische Denker verglichen unser Ge

schlecht vielmehr mit einem Schimmelpilz, einer
Hautkrankheit der Erde, gleich der Kratze Der Mensch ist
kaum ein Ebenbild Gottes, allenfalls ein mühsames
Gemisch göttlicher und teuflischer Machte Noch voi dem
Ersten Weltkrieg lasst Jakob Wassermann eine seiner
Romangestalten sagen «Die Erde ist von einem heil
losen Gezücht bevölkert und in unermesslicher
Geistesfinsternis begraben » In Goethes «haust» meint Mephisto
zu Gott-Vater

«Ein wenig besser wurd' er leben,
Hattst du ihm nicht den Schein des Himmelslichts gegeben,
Er nennt s Vernunft und braucht's allein,
Nur tierischer als jedes Tier zu sein »

Der Mensch erscheint als ein Wesen der Vernunft, er
kann sich ihrer nicht entledigen, um in die wirkliche
oder vermeintliche Unschuld des Tieres heimzukehren
Aber was ist das Wesen der Vernunft? Muss denn, wer
in ihr lebt, unweigerlich ins Unheil geraten? Oder bildet
nicht sie, trotz allem, die alleinige Hoffnung des

Menschen auf eine heilsame Ordnung seiner Welt?

Wir lernten es an vielen Schulen, dass die Lebensordnungen

der Tiere durch ihre Instinkte geregelt werden
Das hat die gutige «Mutter Natur» so eingerichtet Darum

stellen die Tiere keine beunruhigenden Fragen, quälen

sich nicht ab, eine Antwort darauf zu finden Genau
dieses aber charakterisiert den Menschen Ihm wird alles

zum Problem, er forscht nach seinem Woher und Wohin,

nach Gut und Bose, nach Wahr und Falsch Er ist
immer in die Entscheidung gedrangt und muss si^h
entscheiden Hat ihn nun die «Natur» eben dazu freigegeben,
dass er seine Angelegenheiten selber regle? Oder ist er
ihr etwa mutwillig in die gefährliche Freiheit des Geistes
entlaufen? Wie immer e^ sei, darin schuf er Sprachen
und Kultuten, Künste und Technik, Wissenschaft und

Wirtschaft, Religionen und Philosophien Er gestaltete
sein persönliches und soziales Dasein auf Grund von
Selbsterdachtem, von Einsichten, Planen und Idealen Was
dabei herauskam, ist genau die bunte, faszinierende,
liebende und hassende, schone und grauenhafte Babelwelt,

111 der wir alle leben müssen

Dabei hat der Mensch in seinem Schaffen stets bewundernd

auf die Natur hingesehen, aus der er selbst her

vorstieg, hat sie sich auf vielen Ebenen zum Vorbild
genommen So kam es zu den Gestalten des Naturalismus
in Leben und Kunst, zur naturlichen Ethik, zum Naturrecht,

zur natürlichen Religion Er wollte damit die ihm
geheimnisvolle Freiheit nicht nur eigenmächtig auswerten,
sondern mit der Natur in Fühlung bleiben, ja ihrer Tuh-

rung gehorchen Der radikale Rousseau Ruf «retour ä la
nature» brachte keine vollen Losungen Einmal schien
die Pforte dieses einstigen Paradieses fur immer
geschlossen Zum andern machte sich die viel bitterere
Einsicht bemerkbar, dass die Natur selbst kein Paradies ist
Ihre Geschöpfe werden zwar nicht in wilden Gewissensqualen

hin und hergeworfen, aber das «Bose» ist offen
sichtlich auch unter ihnen am Werk Nicht erst Kam
brachte den Mord in die Welt Religiös gesprochen, nicht
allein der Mensch bedarf der Erlösung, auch die Natur
und ihre Kreaturen harren darauf Damit vertieft sich
die Sicht Die schaffende Natur war nicht nur bis zum
Menschen hin schöpferisch und sagte sich mit seiner
Entlassung in die Sphäre des Geistes, der Vernunft, jeg
licher Verantwortung ihm gegenüber los Sie selbst ging
mit ihrem ganzen Wesen und Herzen in den Menschen
ein und wurde im Menschen frei Seine Geschichte ist
nach wie vor Naturgeschichte, seine Geschicke sind die
Geschicke der Natur Es ist noch nie uberzeugend
gelungen, Geist und Natur klar zu trennen den naturlosen



Geist der geistlosen Natur gegenüberzustellen Solche

Scheidungen sind Entscheidungen des Menschen, und
die Grunde, die ihn dazu bewegen, kaum solche der
Wahrheit
Das Natürliche, was immer es sein mag, öffnet sich im
Menschen und entfaltet Wesenszuge, die vordem
verdeckt und verborgen lagen Um von den vielen hier
aufbrechenden Ratsein nur eines zu nennen Bis zum
Menschen hin unterstellt sich alles Individuelle dem Gesetz,
dem Allgemeinen. Nie wird Kochsalz anders als regulär
kristallisieren, nie wird ein Enzian, eine Forelle, eine
Amsel aus der Reihe tanzen Sie tun, «was ihnen das

Gesetz befiehlt» Gewiss beginnt im Organischen ein höchst

eigentümliches Spiel mit der Freiheit Aber erst im
Menschen vermag sich das Individuelle über oder gegen das

gewohnte Naturgesetz zu stellen Dei Mensch ist aus

dem Gangelband der Instinkte entlassen, auch wenn sie ihn
nach wie vor noch mitbestimmen, er gestaltet sein Dasein
nach eigener, freier Planung Er entwirft und sucht die
Mittel zusammen, um das Entworfene zu verwirklichen
So entsteht Neues Dass dies möglich ist, kann einer
geheimen Absicht der Natur entsprechen, einer vormenschlichen

«List der Idee», erst einmal in das Tummelfeld
des individuellen Experimentierens vorzustossen, um darin

zu neuen Gesetzen zu gelangen

Solche Gedanken haben den genialen Immanuel Kant
beschäftigt «Die Natur», sagt er, «gab dem Menschen
Vernunft und darauf sich grundende Freiheit des Willens
er sollte nämlich nicht durch Instinkte geleitet oder
durch anerschaffene Kenntnis veisorgt und unterrichtet
sein, er sollte vielmehr alles aus sich selbst

hervorbringen Und nun will die Natur keineswegs sein träges
Wohlleben, im Gegenteil, sie stört und stachelt ihn auf »

«Der Mensch», so heisst es 1784, «will Eintracht,
aber die Natur weiss es besser, was fur eine Gattung
gut ist sie will Zwietracht E> will gemachlich und

vergnügt leben, die Natur will aber, er soll aus der Lässigkeit

und untagigen Genügsamkeit hinaus, sich in Arbeit
und Mühseligkeiten Sturzen, um dagegen auch Mittel
auszufinden, sich klüglich wieder aus den letzteren
herauszuziehen» Das gilt auch von den Kriegen Und so

kommt Kant zu dem visionären Schluss «Man kann die

Geschichte der Menschengattung im grossen als die

Vollziehung eines verborgenen Planes der Natur ansehen,

um eine innerlich — und zu diesem Zweck auch ausser-

lich — vollkommene Staatsverfassung zustande zu bringen,
als den einzigen Zustand, in welchem sie alle ihre (')
Anlagen in der Menschheit völlig entwickeln kann »

Freiheit der Entscheidung

Die Natur hat sich im Menschen einen freien Mitarbeiter
geschaffen, und sie muss das Risiko tragen, dass er ihr,
eben als ein Freier, in seine eigene Freiheit entlauft *
Aber wo er sich zum Naturplan entscheidet, wo er ihren
Auftrag zustimmend annimmt, wird er nun zum Weiterbauer,

zum schaffenden Konner und Kunstler Alles ist
Kunst Wegtechnik und Medizin, Architektur und
Naturwissenschaft, zuletzt der Staat als das grosse Kunstwerk
1786 gibt Kant noch einmal einen genialen Hinweis, wo
er nämlich das Werden der Menschheit in dem Satze zu
erleuchten sucht, dass dereinst «vollkommene Kunst wieder

Natur» wird So schliesst dann das anarchische
Intermezzo des Menschen, dieses grossten Experimentes der
Natur alle Veibrechen, alles Leiden war Tribut, jene
«Kunst» zu erreichen, welche die Menschengeschichte
wieder in den Gleichklang der Naturgeschichte bringt
Und so ist ja bis in unsere Zeit oft genug die Geschichte
als der Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit ausgelegt
worden und ein Gedankenmodell von zündender Kraft
geblieben
Es gehört zum Wesen dieser menschlichen Freiheit,
dass darin die Stimme des Gewissens hörbar wird, ein
feinstes Instrument standigen Prufens, Erwagens, Wahlens
und der Stellungnahme zu den Werten Wir fragen uns
bei allen Haltungen, jedem Vorhaben, ob sie gut oder
bose sind, nützlich oder schädlich, schon oder hasslich,
wahr oder falsch Dadurch wird das Feld unserer
sittlichen Existenz bestimmt In ihm stehen wir dauernd mit
dem Wertreich in Fühlung, als Politiker, Kunstler oder
Wissenschafter, als Bauer, Arbeiter oder Soldat Werte
verwirklichen sich nicht von selbst, so sehr sie einen
geheimen Druck auszuüben scheinen, wir müssen sie in
eigener Entscheidung verwirklichen Es gibt eine reiche
und eine unbegabte Wertsicht, einen derben und
empfindsamen Umgang mit den Werten, eine wache und
laue Stellungnahme ihnen gegenüber Aber die Werte
stehen unabweisbar in unserem Leben Sie nun besitzen

in ihrer Weise wieder den Charakter des Allgemeinen,
ahnlich den Naturgesetzen und melden so ihre Verbindlichkeit

fur alle Menschen an
Wieder erhebt sich die Frage, ob die Werte der «Natur»
angehören, schon vor dem Menschen in ihr vorhanden
und vielleicht gar wirksam waren Erblicken wir im
Menschen ein rein naturliches Wesen, dann sind auch

Vernunft, Geist und Werte Natur, dann gehören auch

* Vergleiche des Verfassers Schrift «Vom kleinen und vom
grossen Ich» Winterthur 1968 11



Kunst und Recht zu ihren Schöpfungen, sollten sie sich

auch erst im Menschen verwirklichen können. Sonst

musste eine Trennung gelten Der Mensch gehörte dann

zwei Bereichen an, dem der Natur und dem des nicht
natürlichen Geistes Danach ware die Freiheit etwa dem
Geiste allein zugehörig und nur ihm eigentümlich Und
nur er fugte Neues zur Natur hinzu, was sie aus ihren
Kräften im Menschen nicht zu schaffen vermochte Wir
sehen sie gern im Bann undurchbrechbarer Gesetze, alles

ist in ihr vorausbestimmt Ein losgelassener Stein muss zu
Boden fallen, ein Star muss im Herbst nach dem Süden
ziehen. Mit dem Menschen verhalt es sich anders, er ist
frei, nach seiner eigenen, uberlegten Wahl in eine der

vier Richtungen der Windrose zu reisen Nichts hindert
uns, der «Natur» die Anlage der Freiheit zuzuschreiben,
die sich erstmals im Menschen voll verwirklicht.
Im traumlosen Schlaf werden wir wieder ganz und gar
Wesen der Natur. Sie lebt uns Mit dem Erwachen

beginnt unser eigenes bewusstes aktives Verhalten im Raum
der vorgefundenen Sitte und des Rechtes, des Wissens
und des Glaubens Das alles kann allein nur die stammes-

geschichtlich jüngste Phase des Naturwerdens sein Es ist

völlig unnötig, eine solche Sicht etwa auf den
vielverrufenen «Materialismus» hinauszuspielen Kein ehrlicher
Forscher weiss, was «Materie» ist. Niemand kann sagen,
was fur Machte noch in ihr stecken «Materie» wie «Natur»
bilden lediglich Zeichen fur das eine Wunder des Seins

Aus ihm aber stammen wir, und was uns aus ihm fugte
und uns lebt, was aus ihm in uns als Sinnunruhe
aufbricht, das sind wir selbst Gerade dass wir frei sein

müssen, dass wir im Zwange existieren, frei zu sein,
umschreibt das Ratsei 1929 nannte der Philosoph Theodor

Lessing eines seiner Werke «Untergang der Erde am
Geist» Die darin vertretenen Thesen bestimmen auch

das Hauptwerk von Ludwig Klages mit der einprägsamen
Formel «Der Geist als Widersacher der Seele». Hier
wirkt immer noch die alte Rousseausche Diskussion nach

Rousseaus «Emde» beginnt mit dem berühmten Satz «Alles
ist gut, wie es aus den Händen des Urhebers aller Dinge
hervorgeht, alles entartet unter den Händen des Men
sehen». Der Urheber, das ist auch fur ihn vornehmlich
die Natur, und sie gilt ihm fur schlechthin gut Wo der

Mensch sich ihr nicht fugte, wo er ihr in seine zweifelhafte

Eigenwelt entlief, da wucherte dann alles grausig
Verkehrte in Staat und Kirche, in Politik und Religion,
Wissenschaft und Technik, Kunst und Sitte, Gesellschaft
und Erziehung auf Dass wir heute in einer solch un-
ermesslichen Verwirrung stecken, das hat alles die gleiche
Ursache — es gefiel uns, die Natur und ihre weise,

gutige Ordnung zu verlassen, wir wurden ihr so
entfremdet und haben sie verdorben, ihre Unschuld mit
unserer lasterhaften Kultur uberbaut, und so musste es

unweigerlich, bose fortzeugend, zu all den Kriegen und

Katastrophen kommen Der Mensch missbraucht die ihm
gegebene Freiheit, und dass er das kann, sagen die Geg
ner des Geistes, stammt zudem wieder nicht aus seiner
freien Willkür, sondern er ist an der Vernunft erkrankt,
der lebensfeindliche Geist hat ihn wie ein Parasit
befallen und richtet ihn nun unweigerlich zugrunde
Das ist eine schlechte Verteidigung des menschlichen
Versagens, mit fragwürdigen metaphysischen Mitteln
Ist es nicht vielleicht umgekehrt die natürliche Unter-
und Tiefenwelt in uns, die sich des schwachen und wehrlosen

Geistes bemächtigt und ihm Dienste abzwingt, die

gar nicht in seinem Wesen liegen' Ist es nicht ein stufen-
alterer persönlicher und allgemeiner Egoismus, die
uralte Lust an Mord und Macht, die zu den Kriegen treibt'
Man bedenke etwa, dass Nation und Natur derselben
Wortwurzel entstammen, von nascor, nasci — geboren
werden Das Bose und die Sunde brauchen nicht erst
mit dem Menschen zu beginnen, vielleicht werden sie

nur erst in ihm bewusst, und er mag auch der erste sein,
sie zu uberwinden Die Natur bleibt hintergrundig,
gleichgültig, ob wir sie nun in unseren Theorien ver-
gottlichen oder verteufeln Sie selbst stellt sich im Be-
wusstsein des Menschen zur Diskussion, es sind ihre
Anliegen, die in unserem Denken und Entscheiden zur
Reife kommen

*

1961 hat die Vollversammlung der Vereinten Nationen
beschlossen, das Jahr 1968 zum «Internationalen Jahr
der Menschenrechte» zu erklaren Es soll damit an den
10 Dezember 1948 erinnert werden, als im Palais Chaillot
zu Paris die «allgemeine Erklärung der Menschenrechte»
von 48 Nationen ohne Gegenstimme genehmigt wurde
Sie hoffte damit, dass weltweit alle Menschen guten
Willens diese Erklärung neu uberdenken mochten, und
dass jedei an seinem Orte prüfe, was er tun kann, dass

ihr nachgelebt und sie verwirklicht werde Gemessen am
menschlichen Elend dieses Jahres und an dem titanischen
Willen der Machte, die Menschenrechte zu missachten,
klingt dieser Ruf wie weltfremd-ohnmachtig in eine blutig
verworrene Zeit Aber in ihm liegt die einzige
Burgschaft fur unsere noch mögliche Zukunft
An den Artikeln dieser Menschenrechte haben die
Jahrtausende gearbeitet Aus neuerer Zeit ware etwa an die
englische «Bill of Rights» vom Jahr 1669 zu erinnern, an



die Formeln in den Verfassungen der nordamerikanischen
Kolonien von 1776 und, von diesen beeinflusst, an die
bisher am meisten wie ein Fanal wirkende franzosische
«declaration des droits de 1 homme» vom 26 August 1789
Heute dringt dieses mühsam geschaffene Gedankengut
zu allen Menschen und entfesselt gewaltige Kräfte, die

politischen und sozialen Strukturen in allen Landern
nach diesen Richtlinien zu andern Die Menschenrechte
wirken im Hintergrund aller Unruhen dieser ernsten
und bedrohlichen Epoche
Nach den Erklärungen des Jahres 1948 sind alle Men
sehen frei und gleich an Wurde und Rechten geboren
Es wird ihnen Vernunft und Gewissen zugestanden, was

immer das bedeuten mag, und sie sollen einander im
Geiste der Brüderlichkeit begegnen. Der Mensch wird
als solcher, als natürlich-geistiges Wesen ernst genommen,
ungeachtet seiner Zugehörigkeit zu irgendeiner Rasse,

Klasse, Kaste, Sprache, Nation, Religion oder
Weltanschauung, ungeachtet seines Geschlechtes, Alters, auch
ob er arm oder reich ist, gesund oder krank, gebildet
oder nicht.

Die Bedeutung der Freibeitsrecbte

Er hat das Recht auf Leben, Freiheit und Sicherheit seiner
Person, niemand darf ihn versklaven, verkaufen, foltern,
erniedrigen und entwürdigen Er kann sich an die fur
alle gleiche Gesetzgebung und ihre Trager wenden,
jederzeit den Schutz der Gerichte anrufen, falls ihm Un
recht geschieht Werden seine in der Verfassung
niedergelegten Grundrechte verletzt, so hat er Anspruch auf
volle Rechtshilfe. Kein Mensch darf willkürlich ohne
Haftbefehl festgenommen, in Haft gehalten oder aus

seiner Heimat vertrieben werden Er hat stets Anspruch
auf ein unparteiisches und unabhängiges Gericht Er
bleibt so lange straflos, bis ihm seine Schuld durch ein
öffentliches Verfahren nachgewiesen ist Ebenso darf
niemand willkürlichen Eingriffen in sein Privatleben, seine
Familie, sein Heim oder seine Korrespondenz, noch

Angriffen auf seine Ehre und seinen Ruf ausgesetzt werden

Er kann den Wohnsitz in seinem Heimatland nach freier
Wahl selber bestimmen, dieses ebenso verlassen als auch

wieder dahin heimkehren Er hat vollen Anspruch auf
die Staatszugehorigkeit, und er kann sie nicht durch
Willkür anderer verlieren
Er hat das Recht auf persönliches Eigentum und solches

in Gemeinschaft mit anderen Niemand darf ihm dieses

rauben

Jeder Mensch hat das Recht auf Gedanken-, Gewissensund

Religionsfreiheit Er darf uberall und soll frei seine

Meinung sagen können. Es ist erwünscht, dass er die
Stimme seines Gewissens in der Gemeinschaft zu Gehör

bringt, sich gemäss seinem Können und Wissen an den

Aufgaben des Gemeinwesens beteiligt Es steht ihm frei,
sich jeder Vereinigung anzuschliessen, sofern sich deren
Zwecke nicht selbst gegen die Grundfreiheiten richten
Dagegen darf niemand gezwungen werden, einer
Vereinigung anzugehören
Jeder kann sich in die Leitung der öffentlichen
Angelegenheiten wählen lassen oder Vertreter in diese wählen.

Die öffentlichen Aemter stehen jedem offen, der
sich für sie genügend ausweist Diese selbst werden allein

nur durch den wählenden Willen des Volkes bestimmt
und periodisch in neuen Wahlverfahren überprüft
Die soziale Sicherheit des Einzelnen muss gewährleistet
sein So hat jeder Anspruch auf Arbeit, desgleichen auf
freie Berufswahl mit angemessenen, befriedigenden
Arbeitsbedingungen ebenso auf Schutz im Falle der
Arbeitslosigkeit. Es gilt das Recht auf gleichen Lohn fur gleiche
Arbeit, und zwar ohne Unterschied fur alle Jeder Mensch
hat das Recht, zum Schutz seiner Interessen

Berufsvereinigungen beizutreten oder neue zu bilden
Jeder hat Anspruch auf Erholung und Freizeit, eine
vernunftige Begrenzung seiner Arbeitsstunden und auf
regelmassig bezahlten Urlaub Ebenso auf eine
Lebenshaltung, die seine oder seiner Familie Gesundheit und
Wohlbefinden, einschliesslich Nahrung, Kleider, Woh
nung, ärztlicher Betreuung und der notwendigen Lei

stungen der sozialen Fürsorge gewahrleistet Er hat das

Recht auf Sicherheit im Falle von Arbeitslosigeit, Krankheit,

Invalidität, Verwitwung, Alter oder anderweitigem
Verlust seiner Unterhaltsmittel durch unverschuldete
Umstände Mutter und Kind erhalten besondere Hilfe
und Unterstützung
Jeder Mensch hat das Recht auf Bildung Der Unterricht

muss wenigstens in der Grundschule unentgeltlich
sein Die höheren Studien sollen allen nach Massgabe
ihrer Fähigkeiten und Leistungen in gleicher Weise
offenstehen In erster Linie haben die Eltern die Art der
ihren Kindern zuteil werdenden Bildung zu bestimmen
Jeder Mensch hat das Recht, am kulturellen Leben der
Gemeinschaft frei teilzunehmen, sich der Künste zu
erfreuen und am wissenschaftlichen Fortschritt und dessen

Wohltaten teilzuhaben
Jeder Mensch hat Pflichten gegenüber der Gemeinschaft,

in der allein die freie und volle Entwicklung
seiner Persönlichkeit möglich ist





Natuttecht — positives Recht

Wer in diesen Artikeln nur eine dürre Aufzahlung der
Rechte seines ihm selbstverständlichen Alltags findet,
ahnt selten, was es an Kämpfen gekostet hat, dass sie
doch fur ihn Wirklichkeit wurden und dass noch
Millionen sehnsuchtig in ihnen die grosste Hoffnung ihres

gequälten Lebens erblicken Ihm erscheinen sie als naturliche,

damit zugleich aber auch als vernunftige, der per
sonltchen und sozialen «Natur» des Menschen entsprechende

Regeln des Verhaltens
Tatsächlich enthalten die Artikel vom Palais Chaillot ein
ganzes, langst wohlbekanntes Arsenal naturrechtlicher
Thesen Dem alten ms naturale, die deutsche Ueber-

setzung stammt von Leibniz, lag die Vorstellung
zugrunde, es Lessen sich der Natur auch die unbestreitbar
notwendigen Ordnungsregeln fur das Verhalten des

Menschen entnehmen Die Natur selbst erschien als von
grossen, vernunftigen Gesetzen durchwaltet, das Naturrecht

konnte vom Vernunftrecht nicht verschieden sein
Die in uns wirkende und bewusstwerdende Vernunft
ist die nämliche wie die grosse Naturvernunft Wenn wir
erkennend an der Weltvernunft teilnehmen, finden wir
auch die Regeln, vernunftig zu handeln Dem Naturrecht

wurde dann das sogenannte positive Recht
gegenübergestellt Es ist eine wenig glückliche Namensgebung,
sie darf vor allem nicht dazu verfuhren, etwa im Naturrecht

ein negatives Recht zu vermuten Eher das Gegen
teil ware richtig
Auch das positive Recht beruht weitgehend auf dem
Naturrecht und wird sich wohl einmal ganz in diesem
wieder auflosen Es bedeutet die jeweilige konkrete
Ordnung, die sich der Mensch zu einer bestimmten Zeit und
an einem bestimmten Ort selbst gibt und mit der notigen
Autorität durchsetzt Die uferlose theoretische Forschung
nach dem wahren, ewiggultigen Recht gilt es, prak
tischer Erfordernisse wegen zu unterbrechen, auch wenn
dabei nur Vorläufiges, aber Brauchbares zur Norm
erhoben wird Dieses ist zeitgebunden und zeitverfallen,
ist das Rechtsbewusstsein einer Epoche, durchaus im
Bann der weltanschaulichen und religiösen Vorurteile,
desgleichen der Sitte und des Aberglaubens, in gesetzliche

Vorschriften gefasst Darum lasst sich das positive
Recht, als geschichtlich geworden, auch nur geschichtlich

verstehen Darum vermag es sich immer und überall
zu widersprechen «Gesetze» auch dieser Art aber werden

nun einmal gern auf kostbare Marmortafeln
geschrieben Sie haben eine bose Beharrungstendenz, bauen

einen Wall von Ehrfurcht um sich auf und sind so

schwer zu andern Erst wenn die Ueberholung im Wandel
des Neues erfassenden Bewusstseins machtig wird, kann
der Kampf fur die Aenderung beginnen Grossartig
fasst Mephisto die Zusammenhänge

«Es erben sich Gesetz und Rechte
Wie eine ew'ge Krankheit fort,
Sie schleppen von Geschlecht sich zum Geschlechte
Und rucken sacht von Ort zu Ort
Vernunft wird Unsinn, Wohltat Plage,
Weh dir, dass du ein Enkel bist'
Vom Rechte, das mit uns geboren ist,
Von dem ist leider 1 nie die Frage »

Im Naturrecht glaubt der Mensch Normen zu erkennen,
die nichts mit den Sonderbedingungen irgendeiner
geschichtlichen Situation zu tun haben, sondern so gültig
sind wie die Gesetze der Mathematik, der Astronomie,
die Kepler und Newton der Natur selbst ablesen — er
tastet nach objektiven Rechtsstrukturen Das Zeitgebundene

ist gebrochene, individuelle, vergängliche Schöpfung,

im Falle der Naturrechte erscheint der Mensch als

Finder, nicht Erfinder, als Empfänger, nicht als Schöpfer
der Normen Der entscheidende Akzent liegt dabei auf
dem Allgemeinen, dem Unabhangigsein von jeder
zufälligen, individuellen geschichtlichen Verbindlichkeit
Positives Recht gilt nur hier und jetzt, Naturrecht immer
und uberall
Menschenrechte sind die Rechte, die jedem Menschen, wer
er auch sei, wo er auch sei, wann er auch sei, zukommen
«Es ist nur ein Streit in der Welt», sagt Hölderlin einmal,
«was nämlich mehr sei in der Welt, das Ganze oder der
Einzelne » Er lasst sich wohl nur so schlichten, dass der
Einzelne das Ganze lebt mit aller Wahrheit, allem Recht

und Sinn des Ganzen Die Naturrechtslehre sieht in ihrem
Forschen stets auch auf das Ganze und seinen vielleicht
erst werdenden Sinn Der Mensch ist nicht allein aus
sich selbst zu erklaren, er kommt aus dem Sein zu sich

selbst, es ist das Sein, das in ihm zu sich selbst kommt
Es hat nicht an Versuchen gefehlt, den Menschen von
seinen metaphysischen Wurzeln abzuschneiden, wie dies

der Positivismus allgemein, der Rechtspositivismus im
besonderen anstrebte. Aber die Ursprünge haben sich

immer wieder mit überraschender Kraft bemerkbar
gemacht Hier, wie auf allen verwendeten Feldern gilt der
Satz des Horaz «naturam expellas furca, tarnen usque re-

curret — treibst du die Natur auch mit der Gabel aus,

sie kehrt doch stets wieder zurück» Es fallt dabei auch

wenig ins Gewicht, ob der mit Inhalten uberreich be-



frachtete Begriff «Natur» noch beibehalten wird oder

nicht, genug, wenn im Menschen stets seine Verbunden
heit mit dem Sein, das Herkommen aus ihm, seine Seins-

begrundetheit, mitbedacht wird Ob im Kern der Natur
schon eine aktive Vernunft arbeitet, ob diese Gott ge
nannt wird, ob sie sich erst auf dem Wege zum Vernunft
werden befindet und Gott erst am Ende steht, statt, wie
es machtige Traditionen sehen, am Anfang, das alles
sind Tragen, mit denen der Mensch sein innerstes Leben

verbringt Menschsein heisst die Arbeit an diesen Fragen
auf sich nehmen und sich in die Muhe ihrer Losung stellen

Dei Einzelne im Verhältnis zum Volk

Wenn wir also in der Natur das Ganze sehen, das auch
den Menschen schafft, bestimmt und tragt, in ihm frei
wird und darin, mit ihm als dem Freiwilligen den eigenen
Weg verfolgt, dann kann sich die Ueberlegung Holder
lins aber auch noch auf andere, engere «Ganzheiten»
beziehen, nämlich auf die Spannung zwischen dem Einzelnen
und der Gemeinschaft, dem Individuum und dem Staat

Es ist dem Menschen möglich, sich ganz nur als ein
Organ des Weltwerdens zu verhalten — nicht mein Wille,
der Weltwille geschehe —, er vermag auch Wesen und

Belange der Gemeinschaft und des Staates derart zu
erhohen, dass er sich ihnen völlig ergeben unterstellt So

missversteht er primär metaphysisch Volk und Staat als

primär metaphysische Gestalten Nicht mein Leben ist
dann wichtig und im letzten sinnvoll, sondern das Leben
der Nation nicht meine Existenz und Individualltat zahlt,
sondern die des Staates In diesem Verhältnis das Richtige
und Falsche zu trennen, ist bis heute nicht uberzeugend
gelungen Im Sinne des Naturrechts bilden Volk und
Staat notwendige Gegebenheiten, aber sie werden von
einer bestimmten Linie an, zur Gefahr fur den Menschen

Fur beide gilt das Wort Jesu, dass der Sabbat fur den

Menschen da ist und nicht der Mensch fur den Sabbat

Jedenfalls sehen die Menschenrechte stets entscheidend
den Einzelnen, sie schützen ihn gerade vor den Ueber-

griffen, Machenschaften des selbstherrlich gewordenen
Staates, des mystisch erhöhten Volkes Wo diese machtig,

gewalttatig werden, wo sie sich selbst vergotzen und sich

als metaphysische Popanzen aufspielen, werden sie zum
schlimmsten Feind des Menschen überhaupt Thomas

Jefferson hat den Staat lediglich als ein Menschenwerk
bezeichnet, das man nie zum Moloch hochzuchten soll
Freiheit bedeutet ebenso die Möglichkeit zum Irrtum

wie zur Berichtigung des Irrtums Darum ist Jefferson

gegen jede Verhärtung, Heiligung, Verewigung, Konser

vation des positiven Rechtes Sobald es sich als störend,
druckend, unbrauchbar erweist, sobald es mit den über
holenden neuen Erkenntnissen nicht mehr ubereinstimmt,

sowenig wie mit dem wachen, reiferen Gewissen, soll

man es abschaffen und Besseres an seine Stelle setzen

«Gott möge verhüten», schreibt er 1787 an einen Freund,
«dass wir je einmal zwanzig Jahre ohne Rebellion waren»
Scheinrecht ist Unrecht, wo es nicht friedlich weicht,
muss es die Rebellion zerbrechen Es kann auch eine
Scheinrebellion geben, aber die Rebellion gegen das Un
recht wird die Menschen solange erschüttern, bis das

Recht verwirklicht ist
Tur Jefferson bildet die Sicherung von Gluck und Freiheit

des Einzelnen die einzige Aufgabe des legitimen
Staates Das schafft den Raum fur die sinnerfullende Be

Stimmung des Menschen Leidenschaftlich bestreitet er
jeden Anspruch einer Generation, auch die nachfolgende
verpflichtend zu prägen und zu bestimmen Sie soll es

aus ihren Gegebenheiten neu stets wieder selber tun Er

kämpft gegen jeden unfruchtbaren Konservativismus,
das sture Bewahren des Verstaubten, Ueberholten, des

langst unwahr Gewordenen Und er furchtet dabei keine
Anarchie Was ihn sichert, ist der Glaube, dass es einen
Fortschritt in der immer besseren Erkenntnis der Natur
Ordnungen und der aus ihnen abzuleitenden Rechtsnormen

gibt
Fur die Grosskollektive, die Volker, die handeln, als

waren sie eine Person hat der Hollander Hugo de Groot
seit 1635 das ius gentium, das Volkerrecht, auszubauen

begonnen Es muss in seiner Weise mit der Antinomie
«Einzelner oder Volksganzes» kämpfen Die Menschen
rechte entscheiden sich fur den Einzelnen und von ihnen
her lasst sich das Volkerrecht am überzeugendsten dar
stellen Der Mensch steht in notwendigen Einschran
kungen, aber er bildet letztlich das allein Entscheidende

Menschenrechte — eine Botschaft des Mutes

Die Wirklichkeit des Rechtes besteht in den Gesetzen
als einer lebendigen Institution, vom Anwalt bis zu den
Gerichten und allen Organen der ihm dienenden Autori
taten, es lebt aber zutiefst im Bewusstscin jedes Einzelnen
als ein naturliches Rechtsbewusstsem, als Rechtserkenntnis
und als Wille zum Recht Es deckt sich weitgehend mit
der Sittlichkeit, gibt dieser den Ruckhalt, den sie braucht
Ansprüche und Rechte besitzen ihr Gegenstuck in den



Pflichten. Jeder von uns ist aufgerufen, die Menschenrechte

zu erkennen, ihnen nachzuleben, sie zu verwirklichen,

ihnen Achtung zu verschaffen, im engsten Kreise
und über den ganzen Planeten hin. Jeder soll mitkämpfen

und mithelfen, die Machte zu besiegen, die ihre

Verwirklichung verhindern. Er soll die Forschung
fordern, die uns verstehen hilft, warum es überhaupt solche

Gegenmächte gibt. Die Menschenrechte bilden eine
gewaltige revolutionäre Kraft, sie bedeuten Helle, Warme,
Gluck, Vernunft und Sinn, sie gehören zum Prinzip
Hoffnung. Sie bedeuten eine Botschaft des Mutes, der

Zuversicht, ein gesundes Ziel fur jeden guten Kampfer.
Sollten sie einmal ganz verwirklicht sein, bleibt die eigentliche

Aufgabe des Menschen immer noch bestehen: die

Sinndurchdringung seiner eigenen Existenz.

Kein Tier ersinnt oder richtet sich nach Ideen oder Idealen
Das ist ganz und gar dem Menschen eigentümlich. Er
braucht sie, er sucht und schafft sie, um gleichsam die

Wunde seiner Offenheit im Geiste zu heilen. Seine Not
besteht weitgehend darin, dass er sich vermessene Ideale

entwirft Er hat sie nur zu oft zu hoch gestellt, zu
grossgeartet, ihn selbst überfordernd, überspannend und
vergewaltigend. Man sagt gerne, wenn Idealen nicht
nachgelebt wird, so sei an ihnen nichts zu tadeln, es liege
allein am Menschen, seinem Mangel an gutem Willen,
dass er sie nicht verwirkliche Warum sollte es in vielen
Fallen nicht umgekehrt sein' Es gibt eine zerstörende,
zerrüttende Verehrung von Fehlidealen, die sich gegen
den Menschen richten. Vor Idealen fur Uebermenschen

muss der Mensch, wie er ist, versagen Wer die Geschichte
einmal unter diesem Aspekt schreibt, wie sich «das Tier
Mensch», von dem auch Kant spricht, immer wieder vor
zu hochgestellten Idealen wund abmuht und darüber jene
Normen verfehlt, die ihm heilsam sind, der wird den

Weg unseres Geschlechtes durch das lange Tal der Tränen

ergreifend erhellen.
Das Denken macht unser eigentliches Wesen aus,
insbesondere das Wertdenken. Darin suchen wir das Wesen

der Gerechtigkeit, der Wurde, des Sinnes unserer
Existenz zu ergrunden Wir suchen dieses Wissen, weil wir
es nicht haben Der Mensch ist unfertig, im Menschen

ist das unfertige Sein an der Arbeit. Was er dann im
Denken findet, das erobert Kopf um Kopf, entzündet
und erhellt die Mitmenschen, lasst ihr Wertauge reifen,
ihre Wertschicht verfeinern, wird vom Willen
aufgenommen, in die Diskussion, den Kampf und schliesslich

in die Wirklichkeit getragen Es gab und gibt viele sich

völlig widersprechende ethische, rechtliche Leitbilder,

«Normen», Gesetze, Thesen und Ideale; sie bekämpfen
sich, sie fuhren ihren Darwinschen Kampf ums Dasein,
um Macht und Ueberleben. Manche Betrachter ziehen
daraus den mutlosen Schluss, dass eben dieser Relativismus

in der Natur der Dinge liege, dass sich die Natur
im Menschen selber und hoffnungslos widerspricht. Es

kann aber auch so sein, dass sich der Mensch im
Naturwerden erst auf dem Wege befindet, unter den vielen
Idealen jene herauszuarbeiten, die dem Grund seines
Gewissens wirklich entsprechen. Die Normen erinnern
an mathematische Grundsätze, und sie mögen ihnen auch

irgendwie verwandt sein. Aber vielleicht bilden sie die

jüngste Schicht des werdenden Seins und werden selbst

erst im menschlichen Suchen und Leiden. Man kann sie
vorschnell fixieren, feststellen wollen, und sie sind dann

richtig, wenn sich das kritische Gewissen mit ihnen
verstandigt. Dass wir mit so vielen, verwirrenden Idealen

uns auseinandersetzen müssen, im Gegensatz zu den

schlicht von den Instinkten geleiteten Tieren, das ist
unsere geheimnisvolle Besonderheit im Abgrund der Freiheit.

Wir sind Wesen des noch Unfertigen, des noch
nicht Festgestellten Darum ist uns das Planen, Erfinden,
Erproben und Experimentieren natürlich. Alles Unsrige
muss so in den Streit und den Widerspruch geraten, in
die Anfechtung durch Gegenthesen. Prüfet alles und
behaltet das Beste, heisst es auch hier. W. R. C

Was Waltet Robert Cotti in semen «Gedanken zu den Menschenrechten»

kundtut, lautet anders als das, was man sonst zu diesem

gewaltigen Thema in Zeitungen und Zeitschriften liest Viele Fragen

weiden wach, Fragen, die um die Stellung des Menschen im
All, um seine Ohnmacht und Grosse kreisen, letztlich auch die
Trage nach der Verantwoi lung, die dem Mensch überbürdet ist,
gleichsam als das lastende Gegenstück zu seiner Entscheidungsfreiheit

Am 10 Dezember vor zwanzig fahlen wurde die «Erklärung
der Menschenrechte» vei kündet Mögen die Ausfuhrungen Waltet
Robert Cortis uns darum in Erinnerung lufen, dass gerade in diesem

Jubiläumsjahr zu viel Unrechtes, Niedertrachtiges und Böses
geschehen ist, als dass iin die Fordetung nach Veiwirklichung der
Menschenrechte jemals vergessen konnten


	Gedanken zu den Menschenrechten

