
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 77 (1968)

Heft: 4

Artikel: Mensch und Tier

Autor: Corti, Walter Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mensch und Tier Dr. Walter Robert Corti

Ein Museum nennen wir ein den Musen geweihtes Haus.
Man fragt sich dann allerdings, was ein Schuh- oder Näh-
maschinenmuseum mit diesen noch zu tun hat. Aber mit
etwas gutem Willen lässt es sich verstehen. Heute sind
es meist Sammlungen seltener geologischer, botanischer
oder zoologischer Objekte, dann Sammlungen von Werken
der Kunst, der Technik oder Zeugnissen der Geschichte.

Versuchen wir uns ein Museum des Seins aufzubauen, in
dem für jede der grundlegenden Phänomenklassen je nur
ein symbolischer Beleg steht, so erstaunt es uns, wie rasch

wir damit zu Ende kommen.

Der Kaum stellt sich gewissermassen von selbst zur
Verfügung, und die Zeit möge eine tickende Uhr symbolisieren.

Ein Bergkristall repräsentiert das ehrwürdige Reich
der Materie — Sonne, Mond und Erde, die Ozeane und die
Kontinente. Materia hängt mit mater, Mutter, zusammen.
materia rerum, das bedeutet Muttersubstanz aller Dinge.
Für das Reich der Pflanzen wählen wir eine Kokosnuss,
für das der Tiere ein Schneckenhaus. Hier kommt zur
Materie das Prinzip Leben. Ein raumzeitlich-materielles
und lebendes Wesen ist auch der Mensch, der erste
Freigelassene der Natur, wie Herder ihn sah. Und in ihrem
Rahmen, mit ihren Materien wird der Mensch selbst ein
Schöpfer mit den Werken seiner Kultur: den Geräten,
Maschinen, Gemälden und Tempeln; den Aeckern, Strassen,
Dörfern und Grosstädten Rosen und Eichbäume, Käfer
und Schwalben entwachsen dem mütterlichen Naturschoss,
Autos und Computer, Elektronenmikroskope und Mond-
laketen baut sich der geistschaffende Mensch.

Bis jetzt genügten merkwürdig wenige Schubladen und
Etiketten, um die Bauelemente des Seins zu ordnen. Aber
in uns selbst finden wir noch eigenartige Geschehnisse,
Erlebnisse ganz anderer Art, vor, die uns im Ich bewusst
werden: Gefühle, Stimmungen, Affekte; dann Empfindungen,

Vorstellungen, Gedanken, — das Staunen, die
Stimme des Gewissens, die Sinnunruhe, das Verlangen
nach Wahrheit und Erlösung. Sie lassen sich so wenig in
eine Schachtel legen wie Raum und Zeit. Man hat auch
hier eine Klassifizierung, eine Schichtung der Phänomene
versucht, von der Seele, vom Geiste, vom seelischen und
geistigen Sein gesprochen. Sie sind uns nur als Akte
fassbar, sie gleichen der Flamme, die nur im Brennen ihr
Sein hat. Und im Felde dieser aktiven Innerlichkeit wird
uns das Wunder der Welt, wie unser eigenes Wunder
bewusst; wir suchen beides zu verstehen, Wesen und Sinn
des Wunders zu ergründen.

Gibt es nun seelisches und geistiges Sein auch schon in
der vormenschlichen Natur? Denken die Tiere, empfinden

die Pflanzen, fühlen die Atome? Oder findet sich
diese bewusste Innerlichkeit erst beim Menschen? Oder
kommt der Pflanze nur Leben zu, dem Tier Leben und
Seele — animal von anima —, dem Menschen aber, dem
höchsten Schosskind des Seins, zu diesem auch noch der

Geist? Und stammen vielleicht alle drei Erscheinungen
aus der mütterlichen Materie? Wir wissen es nicht, noch
nicht.
Wo es Fuss fasst, grünt über die Erde hin das ältere,
schwesterliche Lebensreich der Pflanzen. Es hat die

Bedingungen fur alles nachfolgende tierische Sein geschaffen.

Der Mensch fühlt sich ihm verwandt; gern vergleicht
er sein eigenes Dasein mit der Hinfälligkeit des Grases,

mit dem Welken der Blatter, mit dem Kommen und
Gehen der Blumen, und wie all ihre Schönheit in die
Frucht reift.
Aber noch weit verwandter rühren uns die Tiere an,
diese sprachstummen Beweglichen, die uns scheu suchen

und heftig fliehen — wieviel ärmer wären wir ohne sie,

wie arm und gefährdet wird ihr Leben durch das unsere.

Man stellt gerne, aus vielen Gründen, Mensch und «Tier»

gegenüber, besonders um die Unterschiede und das

Gemeinsame herauszuarbeiten. Es lohnt sich, hier genauer
zuzusehen. Denn da steht eine klar zu fassende Gestalt

einem Riesenheer der allerverschiedensten Formen gegenüber.

Man denke nur, um von den Einzellern ganz zu

schweigen, an die Schwämme des Meer -und Süsswassers,

an die zierlichen Quallen, die Blumentiere, die Strudel-
und Gürtelwurmer, die Räder- und Moostierchen, die

Fülle der Schnecken und Muscheln, die faszinierenden

Tintenfische, die Vielfalt der Krebse. Dann an die Spinnen,
die Vierfussler, das gewaltige Gekrabbel der Insekten,
die Seelilien, die Seesterne und Seeigel, all die Fische,

Amphibien, Reptilien und Vögel, endlich an die Säugetiere.

Mensch und Tier: Was ist da jeweils auf der Gegenseite

gemeint' Nur der Schimpanse, der Hund und das Pferd'
Oder eine Blattlaus, ein Wal, ein Eichhörnchen? Oder

sie alle zusammen: die gesamte, grosse Tierheit' Das

wird mehr und mehr der Sinn der modernen
Gegenüberstellung, und sie wächst sich immer tiefer zu einer
Revolution des Weltbildes aus.

Weltanschauliche Voreingenommenheit liess den
Menschen lange nicht erkennen, dass alle Tiere miteinander
verwandt sind, dass sie sich aus einfachen Gestalten zu

den komplizierteren und höheren «entwickelt» haben.



Der Mensch wagte es nicht, die Schopfungskrafte ins
Leben selber zu legen und sich als den letzten, jüngsten
Spross dieses Werdens zu sehen Dabei stammen wir
nicht von heute lebenden Affen ab, sondern mit diesen

von gemeinsamen, nunmehr leider ausgestorbenen
Vorfahren Der merkwürdige Aerger auch noch über eine
solche Zumutung ist schlecht untersucht Aber er
beleuchtet die Einstellung zum Tiere in seiner gleichsam
noch vorkopernikanischen Phase Zu den vielen
Zeugnissen gehören auch die Schimpfnamen, mit denen der
Mensch seinesgleichen bedenkt, um an ihm Tierhaftes
hervorzuheben oder sich, weniger bedeutsam, mit dem
Tier zu vergleichen Schopenhauer rief einem Hund, der
ihn ärgerte, nach «Du Mensch'» Das kann jedoch nur
dem Menschen verständlich sein, und es soll auch ihn
allein treffen Der Hund ist heute noch lebendes Zeug
ms des Weges zum Menschen und nicht der Mensch
Schimpft dagegen einer den andern «Esel'», so konnte
er im Menschen das fortlebende und so anwesende Esels
hafte aus der tierischen Erbfulle meinen und herausheben
wollen Aber ist denn der Esel wirklich ein solcher, odei
ist er nur einer, weil wir ihn Esel nennen' Es kann das
Störrische an einem Menschen sein, das uns reizt, ihn
wegen der erfahrenen Storrigkeit des Grautieres auch
so zu heissen Aber ein Schwein ist selten ein solches
Was ein moralisches Schwein vollbringt, vermag ein
wirkliches nie auszufuhren
Schreiben wir Verhaltensweisen, die sich nur in uns
selbst finden, den Tieren zu, so tun wir ihnen darin Un
recht. «Nicht aller Mensch ist im Tier», sagte noch vor
Darwins Zeit der St Galler Peter Scheitlin, «aber alles
Tier ist im Menschen » In uns sind die moralischen Werte
bewusst geworden, gleichviel, ob wir sie geschaffen oder
vorgefunden haben Es drangt uns von diesen her, auch
das Tierreich moralisch zu deuten Dieser moralische
Anthropomorphismus kann gänzlich in die Irre gehen
und dabei zusatzlich verschleiern, dass alle unsere
Verhaltensweisen aus dem Tiersein stammen So gibt es zu
denken, dass die Chinesen im Esel ein weises Tier
verehren und dass fur die Malayen die Affen keineswegs
«ein Gelachter und eine schmerzliche Scham» bedeuten
wie fur Nietzsche Orang Utan heisst bei ihnen der
Waldmensch, und sie sagen von diesem, er könne sehr wohl
leden Er schweige nur, weil man ihn sonst sofort zur
Arbeit heranziehen wurde
Wir tragen noch das volle Tiererbe in uns, aber die Zügel
der das tierische Verhalten regelnden Instinkte sind bei
uns vielfach locker geworden oder gerissen, und so
strömen die alten Triebe in eine neue Freiheit mit allen

erst noch auf neuer Ebene zu bändigenden Masslosig-
keiten Zudem fallt auf, dass Tiernamen als Schimpf
worter vorwiegend Haus- und Heimtiere betreffen, die
anders sind als ihre wilden Verwandten Sie haben im
Umgang mit dem Menschen nicht nur gleichsam von
dessen Tugenden und Untugenden angenommen, sondern
sind ihm, dem Selbstdomestikator, schon durch die
Domestikation ahnlich geworden Aber es bleiben gute Ratsei,

warum uns der Lowe königlich erscheint und wir vom
stolzen Adler sprechen «Weide meine Schafe,» sagt
Jesus Doch der Diktator will lieber einen Tag als Lowe,
denn hundert Tage als Schaf leben Dem Schimpf steht
das Lob gegenüber, fur dieses sehe man sich die Tier
wähl der Heraldik an
So liegt, wo menschliche Verhaltensweisen tierisch, brutal
oder bestialisch genannt werden, zumeist nur spezifisch

Menschliches vor Eine Statte wie Auschwitz hat
ihre tierische Basis im Menschen, ohne diese kann er

überhaupt nichts schaffen Sie allein aber treibt keine
lationahsierte Mordinstitution hervor Bringt der Mensch

im Tun des Bosen tierische Anlagen zur Entfaltung, die
eben nur er, als die Bestie der Intelligenz, entfalten kann,
so drangt sich eine Art Solidarität der Schuld im Gesamt
bereich des Lebens auf Dann liegt das «Tier» in uns als

das Bose standig auf der Lauer und wartet wie die Vulkan
tiefe auf die Stunde seines Durchbruches Als einst der

Historiker Niebur die Septembermorde der Franzosischen

Revolution darstellen sollte, schrieb er «Diese Szenen

sind so furchtbar, dass es mir unmöglich ist, sie zu schildern

Sie zeigen, wie die Tierheit des Menschen wüten
wurde, wenn nicht höhere Machte, die uns oft lastig werden,

sie bandigten » Schelling nennt den «wahren Grundstoff

alles Lebens das Schreckliche» Nehmen wir an, es

werde im Menschen ins Freie gesetzt, in die Aktualität,
so bleibt es eben im Tier doch gebunden, gebändigt Wenn
Raubtiere vom Toten anderer Wesen leben, müssen sie es

tun Der Mensch aber ist selbst der Freie vor diesen

Machten; erst wenn er vor ihnen kapituliert, schleifen

sie ihn, und erst wenn er sie bejaht, wird er allein und
kein Tier vor ihm (') schuldig In der verantwortlichen
Freiheit seiner Stellungnahme zu den Werten liegt sein
Wesen Wo das Tier in der bewussten moralischen
Entscheidung in die Schuld gerat, ist es Mensch geworden
Im Uebergang des sogenannten Naturmenschen zum
Kulturmenschen enthüllen sich die letzten Probleme auch

des tierischen Seins

Und so ist uns das Tierreich weit über alles Erfreuliche,
Kuriose und Interessante, über das Schone, Tröstliche
und Nützliche hinaus bedeutsam Der Mensch sucht im



eigenen Ratsei das Rätsel des Seins zu lösen. Er will wissen,

woher er kommt, wohin er geht, was im Hiesigen seine

Aufgabe bildet. Er begreift sich heute als ein aus der

Tierheit Aufgestiegener, fasst sich selbst als das

metaphysische, in Begriffen denkende, sinndeutende,
gottsuchende Tier. Die animalische Herkunft entwürdigt
ihn nicht mehr, im Gegenteil, bei ihm steht es, diesem

grossen Weg des Werdens die Wurde des Sinngelingens
zu schaffen. Er bekennt sich zu seiner Herkunft, ja, er

zeigt sich als Erkennender erkenntlich. So sagt Christian
Morgenstern:

leb danke euch,

Stein, Kraut und her,
und beuge mich

zu euch hernieder.
Ihr halft mir
alle drei zu mir.

an alte Ahnungen der Menschheit, die sich nun wieder
mit neuen Gehalten füllen und das Herz der Heutigen
bewegen. In Raum und Zeit wandelt sich die Materie
lätselreich in die Gestalten der Pflanzen und Tiere, und
schliesslich erscheint der Mensch, der diesen Gang des

Werdens überdenkt. Ist er darin allein? Oder lauschen

die Mächte des Herkommens erwartungsvoll allem, was

er sagt' Ein alter indischer Spruch gibt uns ein Letztes

zu bedenken:

Gott schläft im Stein

atmet m der Pflanze
tiäumt im Tier
und erwacht im Menschen.

Es hat lange gedauert, bis der Mensch sah, dass die
selbstgeschaffenen Mythen immer nur das hergaben, was er in
sie hineinlegte. Jetzt deutet er mit Hingabe die Runen
des versteinerten Lebens, die Verhaltensweisen der Pflanzen
und Tiere, um sich selbst, das Werden seines Leibes,
seiner Seele, seines Geistes zu verstehen. Die Saat Lamarcks
und Darwins reift erst noch. Diese Pioniere hatten es

schwer wie alle Pioniere. Was sie fanden, konnte
unmöglich schon das Gültige und Endgültige sein. Was ihre
Lehre vielleicht mehr als sie selbst forderte, war eine
Umkehr im gewohnten, althergebrachten Denken, eine
radikale Neuorientierung im Weltanschaulichen. In Teil-
hard de Chardin sehen wir diesen Prozess nun auch im
Christentum selbst durchbrechen, die Sichten der
Werdeforschung dem Weltbild des Glaubens einbauen. Die
Ausdeutung der Ergebnisse von Konrad Lorenz und
seiner Schule steht erst noch bevor.
Man hat den Menschen den Hüter und Hirten des Seins

genannt, in einer Zeit, wo er mehr als der radikale
Gefährder mindestens seiner irdischen Wohnstätte erscheint.
Findet er im Abgrund seiner Nöte noch einmal die rettenden

Einsichten, dann wird wohl auch sein Verhältnis zu
Tier und Pflanze einen neuen Rang erhalten. Ansätze dazu
lassen sich viele aufweisen.
Wer oder was hat diesen Reigen des Werdens eingeleitet,
welcher Choreograph ihn entworfen oder geplant?
Geschieht er absichtslos, wächst der Zweck, der Sinn erst im
Geschehen selbst? Sucht hier ein blinder Wille das

Sehenkönnen, ringt ein unbewusstes Weltwesen nach Bewusst-

setn, ein gequälter Weltgrund nach Erlösung? Das rührt


	Mensch und Tier

