Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 77 (1968)

Heft: 4

Artikel: Mensch und Tier

Autor: Corti, Walter Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-975215

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-975215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

10

Mensch und Tier

Ein Museum nennen wir ein den Musen geweihtes Haus.
Man fragt sich dann allerdings, was ein Schuh- oder Nih-
maschinenmuseum mit diesen noch zu tun hat. Aber mit
etwas gutem Willen lisst es sich verstehen. Heute sind
es meist Sammlungen seltener geologischer, botanischer

- oder zoologischer Objekte, dann Sammlungen von Werken

der Kunst, der Technik oder Zeugnissen der Geschichte.

Versuchen wir uns ein Museum des Seins aufzubauen, in
dem fiir jede der grundlegenden Phinomenklassen je nur
ein symbolischer Beleg steht, so erstaunt es uns, wie rasch
wir damit zu Ende kommen.

Der Raum stellt sich gewissermassen von selbst zur Ver-
fiigung, und die Zeit moge eine tickende Uhr symboli-
sieren. Ein Bergkristall reprisentiert das ehrwiirdige Reich
der Materie — Sonne, Mond und Erde, die Ozeane und die
Kontinente. Materia hingt mit mater, Mutter, zusammen:
materia rerum, das bedeutet Muttersubstanz aller Dinge.
Fur das Reich der Pflanzen wihlen wir eine Kokosnuss,
fur das der Tiere ein Schneckenhaus. Hier kommt zur
Materie das Prinzip Leben. Ein raumzeitlich-materielles
und lebendes Wesen ist auch der Mensch, der erste Frei-
gelassene der Natur, wie Herder ihn sah. Und in ihrem
Rahmen, mit ihren Materien wird der Mensch selbst ein
Schopfer mit den Werken seiner Kultur: den Geriten,
Maschinen, Gemilden und Tempeln; den Aeckern, Strassen,
Dorfern und Grosstidten. Rosen und Eichbiume, Kifer
und Schwalben entwachsen dem miitterlichen Naturschoss,
Autos und Computer, Elektronenmikroskope und Mond-
raketen baut sich der geistschaffende Mensch.

Bis jetzt genligten merkwiirdig wenige Schubladen und
Etiketten, um die Bauelemente des Seins zu ordnen. Aber
in uns selbst finden wir noch eigenartige Geschehnisse,
Erlebnisse ganz anderer Art, vor, die uns im Ich bewusst
werden: Gefiihle, Stimmungen, Affekte; dann Empfin-
dungen, Vorstellungen, Gedanken, — das Staunen, die
Stimme des Gewissens, die Sinnunruhe, das Verlangen
nach Wahrheit und Erlésung. Sie lassen sich so wenig in
eine Schachtel legen wie Raum und Zeit. Man hat auch
hier eine Klassifizierung, eine Schichtung der Phinomene
versucht, von der Seele, vom Geiste, vom seelischen und
geistigen Sein gesprochen. Sie sind uns nur als Akte
fassbar, sie gleichen der Flamme, die nur im Brennen ihr
Sein hat. Und im Felde dieser aktiven Innerlichkeit wird
uns das Wunder der Welt, wie unser eigenes Wunder
bewusst; wir suchen beides zu verstehen, Wesen und Sinn
des Wunders zu ergriinden. '

Dr. Walter Robert Corti

Gibt es nun seelisches und geistiges Sein auch schon in
der vormenschlichen Natur? Denken die Tiere, empfin-
den die Pflanzen, fithlen die Atome? Oder findet sich
diese bewusste Innerlichkeit erst beim Menschen? Oder
kommt der Pflanze nur Leben zu, dem Tier Leben und
Seele — animal von anima —, dem Menschen aber, dem
hochsten Schosskind des Seins, zu diesem auch noch der
Geist? Und stammen vielleicht alle drei Erscheinungen
aus der miitterlichen Materie? Wir wissen es nicht, noch
nicht.

Wo es Fuss fasst, grunt uber die Erde hin das iltere,
schwesterliche Lebensreich der Pflanzen. Es hat die Be-
dingungen fir alles nachfolgende tierische Sein geschaf-
fen. Der Mensch fiihlt sich ihm verwandt; gern vergleicht
er sein eigenes Dasein mit der Hinfilligkeit des Grases,
mit dem Welken der Blitter, mit dem Kommen und
Gehen der Blumen, und wie all ihre Schonheit in die
Frucht reift.

Aber noch weit verwandter rithren uns die Tiere an,
diese sprachstummen Beweglichen, die uns scheu suchen
und heftig flichen — wieviel drmer wiren wir ohne sie,
wie arm und gefihrdet wird ibr Leben durch das unsere.

Man stellt gerne, aus vielen Griinden, Mensch und «Tier»
gegeniiber, besonders um die Unterschiede und das Ge-
meinsame herauszuarbeiten. Es lohnt sich, hier genauer
zuzusehen. Denn da steht eine klar zu fassende Gestalt
einem Riesenheer der allerverschiedensten Formen gegen-
iiber. Man denke nur, um von den Einzellern ganz zu
schweigen, an die Schwimme des Meer -und Siisswassers,
an die zierlichen Quallen, die Blumentiere, die Strudel-
und Giirtelwiirmer, die Rider- und Moostierchen, die
Fulle der Schnecken und Muscheln, die faszinierenden
Tintenfische, die Vielfalt der Krebse. Dann an die Spinnen,
die Vierfiissler, das gewaltige Gekrabbel der Insekten,
die Seelilien, die Seesterne und Seeigel, all die Fische,
Amphibien, Reptilien und Vogel, endlich an die Siuge-
tiere.

Mensch und Tier: Was ist da jeweils auf der Gegenseite
gemeint? Nur der Schimpanse, der Hund und das Pferd?
Oder eine Blattlaus, ein Wal, ein Eichhdérnchen? Oder
sie alle zusammen: die gesamte, grosse Tierheit? Das
wird mehr und mehr der Sinn der modernen Gegen-
iiberstellung, und sie wichst sich immer tiefer zu einer
Revolution des Weltbildes aus.

Weltanschauliche Voreingenommenheit liess den Men-
schen lange nicht erkennen, dass alle Tiere miteinander
verwandt sind, dass sie sich aus einfachen Gestalten zu
den komplizierteren und hoheren «entwickelt» haben.



Der Mensch wagte es nicht, die Schopfungskrifte ins
Leben selber zu legen und sich als den letzten, jiingsten
Spross dieses Werdens zu sehen. Dabei stammen wir
nicht von heute lebenden Affen ab, sondern mit diesen
von gemeinsamen, nunmehr leider ausgestorbenen Vor-
fahren. Der merkwiirdige Aerger auch noch iiber eine
solche Zumutung ist schlecht untersucht. Aber er be-
leuchtet die Einstellung zum Tiere in seiner gleichsam
noch vorkopernikanischen Phase. Zu den vielen Zeug-
nissen gehoren auch die Schimpfnamen, mit denen der
Mensch seinesgleichen bedenkt, um an ihm Tierhaftes
hervorzuheben oder sich, weniger bedeutsam, mit dem
Tier zu vergleichen. Schopenhauer rief einem Hund, der
ihn drgerte, nach: «Du Mensch!» Das kann jedoch nur
dem Menschen verstindlich sein, und es soll auch ihn
allein treffen. Der Hund ist heute noch lebendes Zeug-
nis des Weges zum Menschen und nicht der Mensch.
Schimpft dagegen einer den andern «Esel!», so kdnnte
er im Menschen das fortlebende und so anwesende Esels-
hafte aus der tierischen Erbfiille meinen und herausheben
wollen. Aber ist denn der Esel wirklich ein solcher, oder
ist er nur einer, weil wir ihn Esel nennen? Es kann das
Storrische an einem Menschen sein, das uns reizt, ihn
wegen der erfahrenen Storrigkeit des Grautieres auch
so zu heissen. Aber ein Schwein ist selten ein solches.
Was ein moralisches Schwein vollbringt, vermag ein
wirkliches nie auszufithren.

Schreiben wir Verhaltensweisen, die sich nur in uns
selbst finden, den Tieren zu, so tun wir ihnen darin Un-
recht. «Nicht aller Mensch ist im Tiery, sagte noch vor
Darwins Zeit der St.-Galler Peter Scheitlin, «aber alles
Tier ist im Menschen.» In uns sind die moralischen Werte
bewusst geworden, gleichviel, ob wir sie geschaffen oder
vorgefunden haben. Es dringt uns von diesen her, auch
das Tierreich moralisch zu deuten. Dieser moralische
Anthropomorphismus kann ginzlich in die Irre gehen
und dabei zusitzlich verschleiern, dass alle unsere Ver-
haltensweisen aus dem Tiersein stammen. So gibt es zu
denken, dass die Chinesen im Esel ein weises Tier ver-
ehren und dass fiir die Malayen die Affen keineswegs
«ein Gelichter und eine schmerzliche Schamy bedeuten
wie fiir Nietzsche. Orang Utan heisst bei ihnen der Wald-
mensch, und sie sagen von diesem, er kénne sehr wohl
reden. Er schweige nur, weil man ihn sonst sofort zur
Arbeit heranziehen wiirde.

Wir tragen noch das volle Tiererbe in uns, aber die Ziigel
der das tierische Verhalten regelnden Instinkte sind bei
uns vielfach locker geworden oder gerissen, und so
stromen die alten Triebe in eine neue Freiheit mit allen

erst noch auf neuer Ebene zu bindigenden Masslosig-
keiten. Zudem fillt auf, dass Tiernamen als Schimpf-
worter vorwiegend Haus- und Heimtiere betreffen, die
anders sind als ihre wilden Verwandten. Sie haben im
Umgang mit dem Menschen nicht nur gleichsam von
dessen Tugenden und Untugenden angenommen, sondern
sind ihm, dem Selbstdomestikator, schon durch die Dome-
stikation dhnlich geworden. Aber es bleiben gute Ritsel,
warum uns der Lowe koniglich erscheint und wir vom
stolzen Adler sprechen. «Weide meine Schafe,» sagt
Jesus. Doch der Diktator will lieber einen Tag als Lowe,
denn hundert Tage als Schaf leben. Dem Schimpf steht
das Lob gegeniiber, fur dieses sehe man sich die Tier-
wahl der Heraldik an.

So liegt, wo menschliche Verhaltensweisen tierisch, brutal
oder bestialisch genannt werden, zumeist nur spezi-
fisch Menschliches vor. Eine Stitte wie Auschwitz hat
ihre tierische Basis im Menschen, ohne diese kann er
iberhaupt nichts schaffen. Sie allein aber treibt keine
rationalisierte Mordinstitution hervor. Bringt der Mensch
im Tun des Bosen tierische Anlagen zur Entfaltung, die
eben nur er, als die Bestie der Intelligenz, entfalten kann,
so dringt sich eine Art Solidaritit der Schuld im Gesamt-
bereich des Lebens auf. Dann liegt das «Tier» in uns als
das Bose stindig auf der Lauer und wartet wie die Vulkan-
tiefe auf die Stunde seines Durchbruches. Als einst der
Historiker Niebur die Septembermorde der Franzdsischen
Revolution darstellen sollte, schrieb er: «Diese Szenen
sind so furchtbar, dass es mir unméglich ist, sie zu schil-
dern. Sie zeigen, wie die Tierheit des Menschen wiiten
wiirde, wenn nicht hohere Michte, die uns oft listig wer-
den, sie bindigten.» Schelling nennt den «wahren Grund-
stoff alles Lebens das Schreckliche». Nehmen wir an, es
werde im Menschen ins Freie gesetzt, in die Aktualitit,
so bleibt es eben im Tier doch gebunden, gebindigt. Wenn
Raubtiere vom Toten anderer Wesen leben, mizissen sie es
tun. Der Mensch aber ist selbst der Freie vor diesen
Michten; erst wenn er vor ihnen kapituliert, schleifen
sie ihn, und erst wenn er sie bejaht, wird er allein und
kein Tier vor ihm (!) schuldig. In der verantwortlichen
Freiheit seiner Stellungnahme zu den Werten liegt sein
Wesen. Wo das Tier in der bewussten moralischen Ent-
scheidung in die Schuld gerit, ist es Mensch geworden.
Im Uebergang des sogenannten Naturmenschen zum
Kulturmenschen enthiillen sich die letzten Probleme auch
des tierischen Seins.

Und so ist uns das Tierreich weit iiber alles Erfreuliche,
Kuriose und Interessante, iiber das Schone, Trostliche
und Nitzliche hinaus bedeutsam. Der Mensch sucht im

11



12

eigenen Ritsel das Ritsel des Seins zu losen. Er will wissen,
woher er kommt, wohin er geht, was im Hiesigen seine
Aufgabe bildet. Er begreift sich heute als ein aus der
Tierheit Aufgestiegener, fasst sich selbst als das meta-
physische, in Begriffen denkende, sinndeutende, gott-
suchende Tier. Die animalische Herkunft entwiirdigt
ihn nicht mehr, im Gegenteil, bei ihm steht es, diesem
grossen Weg des Werdens die Wiirde des Sinngelingens
zu schaffen. Er bekennt sich zu seiner Herkunft, ja, er
zeigt sich als Erkennender erkenntlich. So sagt Christian
Morgenstern:

Ich danke euch,

Stein, Kraut und Tier,
und beuge mich

zu euch hernieder.
Ibr halft mir

alle drei zu mir.

Es hat lange gedauert, bis der Mensch sah, dass die selbst-
geschaffenen Mythen immer nur das hergaben, was er in
sie hineinlegte. Jetzt deutet er mit Hingabe die Runen
des versteinerten Lebens, die Verhaltensweisen der Pflanzen
und Tiere, um sich selbst, das Werden seines Leibes,
seiner Seele, seines Geistes zu verstehen. Die Saat Lamarcks
und Darwins reift erst noch. Diese Pioniere hatten es
schwer wie alle Pioniere. Was sie fanden, konnte un-
moglich schon das Giiltige und Endgiiltige sein. Was ihre
Lehre vielleicht mehr als sie selbst forderte, war eine
Umkehr im gewohnten, althergebrachten Denken, eine
radikale Neuorientierung im Weltanschaulichen. In Teil-
hard de Chardin sehen wir diesen Prozess nun auch im
Christentum selbst durchbrechen, die Sichten der Werde-
forschung dem Weltbild des Glaubens einbauen. Die
Ausdeutung der Ergebnisse von Konrad Lorenz und
seiner Schule steht erst noch bevor.

Man hat den Menschen den Hiiter und Hirten des Seins
genannt, in einer Zeit, wo er mehr als der radikale Ge-
fihrder mindestens seiner irdischen Wohnstitte erscheint.
Findet er im Abgrund seiner Néte noch einmal die retten-
den Einsichten, dann wird wohl auch sein Verhiltnis zu
Tier und Pflanze einen neuen Rang erhalten. Ansitze dazu
lassen sich viele aufweisen.

Wer oder was hat diesen Reigen des Werdens eingeleitet,
welcher Choreograph ihn entworfen oder geplant? Ge-
schieht er absichtslos, wichst der Zweck, der Sinn erst im
Geschehen selbst? Sucht hier ein blinder Wille das Sehen-
konnen, ringt ein unbewusstes Weltwesen nach Bewusst-
sein, ein gequilter Weltgrund nach Erlésung? Das rithrt

an alte Ahnungen der Menschheit, die sich nun wieder
mit neuen Gehalten fiillen und das Herz der Heutigen
bewegen. In Raum und Zeit wandelt sich die Materie
ritselreich in die Gestalten der Pflanzen und Tiere, und
schliesslich erscheint der Mensch, der diesen Gang des
Werdens tiberdenkt. Ist er darin allein? Oder lauschen
die Michte des Herkommens erwartungsvoll allem, was
er sagt? Ein alter indischer Spruch gibt uns ein Letztes
zu bedenken:

Gott schlift im Stein
atmet in der Pflanze
traumt im Tier

und erwacht im Menschen.




	Mensch und Tier

