
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 76 (1967)

Heft: 7

Artikel: Die Grundsätze des humanitären Völkerrechts : VI. Teil

Autor: Pictet, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Grundsätze
des humanitären
Völkerrechts
VI. Teil

Dr. Jean Pictet

Im letzten Kapitel unserer Artikelfolge über die Grundsätze

des humanitären Völkerrechts hatte Dr. Jean Pictet
die fundamentalen geschriebenen und ungeschriebenen
Grundsätze beleuchtet, auf denen das Gebäude des

humanitären Völkerrechts aufgebaut ist: die Prinzipien
der Notwendigkeit, der Menschlichkeit, des humanitären

Rechts, des Kriegsrechts, des Haager Rechts und
des Genfer Rechts sowie der Menschenrechte. Im
vorliegenden und in den folgenden Kapiteln werden die

aus diesen allgemeinen Grundsätzen abzuleitenden
spezielleren Prinzipien — zum Beispiel gemeinsame Grundsätze,

jene, die sich nur auf die Konfliktsopfer beziehen,
oder solche, die den Menschenrechten zugehören —
und ihre Anwendungsregeln ausgelegt. Hier spiegelt
sich das Bild des Menschen, seiner Würde, Rechte und
Pflichten, wie es heute in einer «gesitteten Gesellschaft»

Geltung hat.

GEMEINSAME GRUNDSÄTZE

Unantastbarkeitsgrundsatz

Der Mensch hat ein Recht auf Achtung seines Lebens,
seiner körperlichen und seelischen Integrität und der
mit seiner Persönlichkeit untrennbar verbundenen
Eigenschaften.

Das Leben ist das kostbarste Gut, darüber sind sich alle
einig, ohne dass viele Worte zu verlieren sind. Erkennt
man dem Menschen nicht das Recht auf das Leben zu,
so haben alle übrigen Rechte keinen Sinn mehr.
Die unbedingte Achtung vor dem Leben ist natürlich
dort aufgehoben, wo sich Kämpfende in einem Konflikt

gegenüberstehen, wo ein durch ein ordentliches
Gericht rechtsgültig gefälltes Todesurteil vollstreckt
wird, sowie in Fällen der Notwehr. Die Todesstrafe
erscheint uns allerdings wegen ihres barbarischen Charakters

und ihrer Unwiderruflichkeit kaum mit dem
Gefühl der Menschlichkeit und der wahren Rechtsprechung,

die danach streben soll, die Menschen zu
erretten, vereinbar. Man darf hoffen, dass sie eines Tages
vom Erdboden verschwindet. Shakespeare sagte bereits:
«Blut wäscht man nicht mit Blut.»
Das gleiche gilt für die körperliche und die seelische

Integrität. Wir stellen fest, dass der Mensch empfindsam

und folglich für Glück und Leiden empfänglich
ist. Das genügt, um uns zu veranlassen, ihn zu schonen,
ihm kein Leid zuzufügen, sondern ihm sogar Freude
zu bereiten. Indem die Gesellschaft diese Wahrheit er¬

kannt und sie in ihre Sitten eingeführt hat, weil sie
dem Bestreben der Mehrzahl entsprach, hat sie sie zum
Recht erhoben. Dieses Recht wird seit dem 18.
Jahrhundert verkündet. Das hier Gesagte kann in gewissem
Sinne auf die Tiere ausgedehnt werden. All das hat die
indische Philosophie vorempfunden, indem sie die

Achtung allen Lebens vorschrieb.
Der Unantastbarkeitsgrundsatz erklärt sich durch die
sechs Anwendungsgrundsätze, die auf ihn zurückgehen:

1. Der Mann, der im Kampf fällt, ist unantastbar; das

Leben des Feindes, der die Waffen streckt, ist
unantastbar.

Dieser Grundsatz betrifft offensichtlich nur die
Kämpfenden. Allein die Erfordernisse der Einordnung
veranlassen uns, ihn an diese Stelle zu setzen. Es ist der
Eckstein der Genfer Abkommen. Nur der Soldat kann
getötet werden, der selbst in der Lage ist zu töten. Der
Verzicht auf jede Angriffshandlung muss die Einstellung

des Angriffs bewirken.
Wir wollen nicht wieder die Beweisführung aufgreifen,
die uns zum Grundsatz des Kriegsrechts führte; auch
sie ist hier gültig.

2. Folter, grausame oder entwürdigende Behandlung sind

untersagt.

Unter den geächteten Praktiken erscheint die Folter,
die hauptsächlich angewendet wird, um Auskünfte zu

erpressen, als die gefährlichste und hassenswerteste.
Sie ist Ursache unsäglicher Leiden. Auch stellt sie einen
schweren Angriff auf die Würde des Menschen dar,
indem sie ihn gegen seinen Willen zu Handlungen
oder Erklärungen zwingt und ihn sogar zum Rang
eines Sklaven der barbarischen Zeiten erniedrigt. Uebri-

gens entwürdigt sie den, der sie anwendet, ebenso wie
den, der sie erleidet.
Behaupten heutzutage nicht einige, die Folter
entspräche den Interessen der Gesellschaft und sei mit der
Gesetzlichkeit vereinbar? Seit Ende des 18. Jahrhunderts,

als die gerichtliche Folter abgeschafft wurde, ist
diese Methode aber von den gesitteten Völkern
allgemein verworfen worden. Mit Bangen sah man sie

mehr oder weniger geheim, zuweilen unter dem
Gewand von Ausnahmegesetzen, die die Ahndung des

Terrorismus bezwecken, wieder aufleben. Es wäre ein

verhängnisvolles Abdanken der Menschlichkeit,
versuchte man, den Terrorismus mit seinen eigenen Waffen

zu schlagen. Die Obrigkeit hiesse somit stillschweigend

Handlungen gut, die von Grund auf den Rechts-



grundsatzen entgegenstehen, die sic indessen durch
Ratifizierung der Genfer Abkommen und Verkundung
der Menschenrechte feierlich anerkannt hat. Man kann
nicht hoffen, die menschliche Gesellschaft zu verbessern,

wenn man eine derartige Herabsetzung der öffentlichen

Institutionen und Sitten duldet. Es ist also

angebracht, dass die Verantwortlichen ihre Augen nicht
\or der sträflichen Handlungsweise ihrer Untertanen
verschhessen.

Angesichts der zahlreichen Gewaltmissbrauche, die in
der Welt begangen werden, ist auch zu befürchten,
dass sie sich vermehren und durch eine fatale Verknüpfung

bis ins Unendliche wiederholen. Durch den Hass,
den sie erzeugen, fordern diese Grausamkeiten zur
Rache und zu Vergeltungsmassnahmen und folglich
zu neuen Gewalttaten auf. So wird man in einen
Teufelskreis gezogen, dem man später kaum noch entrinnen

kann.
Schliesslich besteht die grosse Gefahr, dass die
Vermehrung der Misshandlungen die Organisation der
Schreckensherrschaft oder aber ihre Bekämpfung eine
gefährliche Gewöhnung an diese hassenswerten Methoden

schafft und dadurch das Gewissen und das
Empfinden der Einzelnen und der Massen abgestumpft
wird. (Siehe Henri Coursier, «L'interdiction de la
torture», Revue internationale de la Croix-Rouge, Mai
1952.)

3. Jedem soll seine Recbtipeiiönhcbkeit
zuerkannt werden.

Es genügt nicht, die körperliche und die seelische Integrität
des Menschen zu schützen. Man muss auch seine

Rechtspersönlichkeit achten und ihm die Ausübung der
bürgerlichen Rechte sichern, besonders jene, einen Process

zu führen und Verträge abzuschliessen, denn ohne
dies könnte seine ganze Existenz gefährdet werden.
Oiese Anerkennung erscheint ohne Einschränkung in
der Allgemeinen Erklärung. Sie findet natürlich nur
auf Volljährige Anwendung, die zurechnungsfähig und
nicht entmündigt sind.
In den Genfer Abkommen wird dieser Grundsatz ebenfalls

bestätigt, allerdings mit einem Vorbehalt: die
Ausübung der bürgerlichen Rechte kann in der Tat
eingeschränkt werden, aber nur in dem Masse, wie es

die Gefangenschaft erfordert. Diese Einschränkung ist
berechtigt: allein durch seine Eigenschaft als

Kriegsgefangener oder Zivihnternierter wird die Bewegungs-
und Handlungsfreiheit eines Menschen eingeschränkt;

das genügt, um ihm gewisse Rechtshandlungen zu

untersagen.

Auf dem Gebiet des Staatsrechts darf schliesslich
niemandem willkürlich seine Staatsangehörigkeit entzogen
werden.

4- Jeder hat Recht auf die Achtung .seiner Ehre, seiner
Famihenrechte, seiner IJeberzeugungen und seiner
Bräuche.

Der Mensch ist besonders empfindlich in bezug auf
seine Ehre und seine Eigenliebe. Man hat erlebt, dass

Menschen diese sittlichen Güter höher als ihr eigenes
Leben schätzen. Die Humanität gebietet also, dass man
sie achtet. Ist übrigens die einfache Höflichkeit nicht
schon ein erster Schritt zum Frieden?
An dieser Stelle ist es angebracht, von der Menschenwürde

zu sprechen. Der Ausdruck hat zwei Bedeutungen:

Die Achtung, die man sich selbst schuldet und die
man daher auch anderen gewährt, indem man jede
peinliche Verletzung ihrer Gefühle vermeidet, das ist
die Menschenwürde, die im Rahmen des Rechts in
Betracht zu ziehen ist. Die zweite Bedeutung, die man in
so vielen emphatischen Erklärungen findet, schliesst

dagegen einen Glauben an die Grösse und den Edelmut

des Menschen ein, der a priori einer höheren
Wesenheit angehört. Das ist ein Zeugnis, das sich der
Mensch selbst ausstellt und das andere für anmassend
halten. Der Stoizismus behauptet, diesen Gedanken
auf die Vernunft zu gründen, und Kant leitet ihn von
der Fähigkeit des Menschen ab, gemäss seiner Pflicht
zu handeln, doch sind dies nur Postulate, denn die
Bewertung bleibt subjektiv.
Es erübrigt sich, den Wert der Familienbande zu
betonen. Er ist so gross, dass Uebeltäter sich nicht scheuen,
sie auszunutzen, um Menschen zu Handlungen zu zwingen,

die sie verabscheuen. Einen Menschen in seinen
innigsten Neigungen zu bedrohen, ist vielleicht die
feigste und niedrigste Handlung, die man sich
vorstellen kann.
Die philosophischen, politischen oder religiösen Uebcr-

zeugungen sind im Herzen des Menschen verankert.
Wollte man sie ihm verbieten, so würde ihm etwas
Entscheidendes fehlen. Denn der Mensch lebt nicht
vom Brot allein. So hat man ihm das absolute Recht
zuerkannt, eine Religion zu haben oder auch nicht. Das

gleiche gilt für die Bräuche: die Gewohnheit ist eine
zweite Natur. Wie viele primitive Völker, die gewaltsam

einer stereotypen Zivilisation unterworfen und den

Sitten ihrer Ahnen entrissen wurden, aus denen sie ihre





Schöpferkraft zogen, wurden nicht in den Abgrund
geworfen'

-5 Jede) leidende Mensch wird geborgen und et halt die

seinem Zustand entsprechende Pflege

Um diesem Gebot zu gehorchen, wurde 1864 das Erste
Genfer Abkommen abgeschlossen Hier liegt der Aus

gangspunkt, und alle übrigen Verpflichtungen des

Abkommens gehen von dort aus Es genügt nicht, die
Verwundeten und die Kranken zu schonen, man muss

sie auch pflegen, sonst laufen sie Gefahr, umzukommen

Unter Leiden ist nicht nur jeder Schmerz zu ver
stehen, sondern auch jeder Angriff auf die Gesundheit
und die körperliche Integrität, selbst wenn er nicht
schmerzhaft ist
Dieser fur die Soldaten im Krieg verfasste Grundsatz

gilt a fortiori fur die Zivilpersonen und fur Friedenszeiten

In letzterem Falle nimmt er den positiveren
Aspekt der Aufrechterhaltung der Gesundheit und der

Krankheitsverhutung an Wie die Weltgesundheitsorganisation

es definiert, «ist die Gesundheit ein
Zustand völligen körperlichen, geistigen und gesellschaftlichen

Wohlbefindens und besteht nicht nur im Fehlen
von Krankheit oder Gebrechen».
Indessen erscheint noch kein derartiger Grundsatz in
der Allgemeinen Erklärung, da die Gesundheitsbetreu

ung in gar manchen Entwicklungslandern erst in den

Anfangen steckt Internationale Aerztekreise schlugen
kurzlich vor, folgende Bestimmung aufzunehmen «Je
der Mensch hat das Recht auf Beistand, wenn er
verwundet oder krank ist »

6 Jeder hat das Recht, Nachrichten nut semen Angebotigen

auszutauschen und Hilfssendungen zu ei halten

Nichts zehrt mehr als das Bangen um das Los der
Menschen, die uns nahestehen Wenn Umstände höherer
Gewalt Angehörige trennen, müssen diese miteinander

korrespondieren können Die Gefangenschaft darf
diese wichtigen Bande nicht Zerreissen. Das ist übrigens
der Grund fur das Vorhandensein des Zentralen
Suchdienstes, den das Internationale Komitee vom Roten
Kreuz kraft eines ausdrücklichen Mandats, das ihm die
Genfer Abkommen anvertraut haben, geschaffen hat
Desgleichen haben die Liebesgabenpakete, die von
Freundeshand gepackt wurden und den Duft des

Heimatbodens in sich tragen, nicht nur einen materiellen
Wert, sie helfen auch moralisch, die Gefangenschaft,
die Entfernung oder die Not zu ertragen.

7 Niemand datf willkmltch seines Eigentums beiaubt
werden

Es bedeutet nicht, den materiellen Gutern einen
übertriebenen Wert beizumessen, wenn man feststellt, dass

das Eigentum nach der gegenwartigen Gesellschafts
auffassung zur Existenz gehört

Grundsatz de> Nichtunterscheidung

Die Menschen werden ohne jede auf Rasse, Geschlecht,
Nationalität, Sprache, sozialer Stellung, Vermögen,
politischer, philosophischer oder religiöser Anschauungen

oder irgendeinem anderen ähnlichen
Unterscheidungsmerkmal beruhende Benachteiligung behandelt
Um diesen Grundsatz recht zu begreifen, ist es

notwendig, zuvor ein heikles und gar oft diskutiertes
Problem zu behandeln das der Gleichberechtigung aller
Menschen Zu diesem Zweck müssen wir auf die Urbe-

griffe zurückgreifen
Wir gehen zunächst von der Voraussetzung aus, dass

man keinen Zusammenhang zwischen grundverschie
denen Dingen herstellen kann, wie zum Beispiel
zwischen einem Kamel und einer Nadel Man wird nur
von Gleichheit oder Ungleichheit zweier oder mehrerer
Gegenstande sprechen, wenn sie mindestens einen Punkt

gemeinsam haben, der Vergleichselement genannt wird
So zum Beispiel die Farbe man wird von Gleichheit
sprechen, wenn es sich um die gleiche Farbe handelt,
und von Ungleichheit, wenn sie anders ist
Ferner setzen wir voraus, dass alle Dinge, die in
gewisser Hinsicht gleich sind, gleichzeitig in anderer
Hinsicht unterschiedlich sind Selbst wenn zwei Kugeln
den gleichen Umfang, das gleiche Gewicht und sogar
die gleiche Farbe haben, sind sie immer noch in bezug
auf ihren Ort im Raum ungleich, andernfalls wurde es

sich um eine einzige Kugel handeln, und man spräche
nicht mehr von Gleichheit, sondern von Identität
Betrachten wir zwei Kugeln, die die gleiche Farbe haben,
sich aber in ihrer Grosse voneinander unterscheiden

Sagen wir, sie seien gleich, so vernachlässigen wir das

Volumen, sagen wir, sie seien ungleich, so

berücksichtigen wir ihre Farbe nicht Man sieht also, dass der

Begriff der Gleichheit und der Ungleichheit ausserhalb

des abstrakten Gebiets der Mathematik nur in
gewisser Hinsicht Wert hat Diese Begriffe sind immer
qualifiziert, subjektiv, relativ



Das, was auf die Dinge zutrifft, trifft auch auf die
Menschen zu. Sie sind einander gleich und ungleich,
das heisst sie gleichen sich in gewisser Hinsicht und
unterscheiden sich in anderer, und zwar in einem Masse,
das je nach ihrer Individualität verschieden ist. Diese
Gleichheit und Ungleichheit lässt sich nur nach dem
besonderen Aspekt, für den man sich interessiert,
bewerten

Wegen dieser lange verkannten Grundwahrheit gibt es

zwei Arten der Gerechtigkeit. Die sogenannte
ausgleichende wird den als gleich betrachteten Menschen

gleiche Mengen geben. Die sogenannte verteilende
Gerechtigkeit wird den als ungleich betrachteten
Menschen unterschiedliche Mengen geben. (Diese theoretischen

Angaben haben wir der Habilitationsschrift von
Dr. iur. Hans Nef «Gleichheit und Gerechtigkeit»,
Zürich, 1941, entnommen.)
Wann wird man die eine oder die andere in Anspruch
nehmen? Wenn aus billigen Gründen der Aspekt der
Gleichheit oder der Ungleichheit unter den Menschen

vorwiegt.
Die Humanitätsmoral verkündet die Notwendigkeit,
allen Menschen gewisse Grundrechte zu garantieren,
die nicht von der Person und dem Leben in der Gesellschaft

zu trennen sind. Sie will auch, dass man ihnen
ihren Bedürfnissen entsprechend, einen Teil der Reichtümer

der Erde zukommen lasst, die ihnen anständige
Lebensbedingungen sichern. Auf dem Rechtsgebiet
betrachtet man die Menschen unter dem Gesichtspunkt
der Gleichheit, auf dem Gebiet der Bedürfnisse und
der Verteilung der materiellen Güter hingegen unter
dem Gesichtspunkt der Ungleichheit.

Befassen wir uns mit dem Gleichheitsproblem. In der
Gesellschaftsmoral ist man zwar dazu gelangt, den
Menschen gleiche Rechte zuzuerkennen, doch geschah
dies nicht aus tiefen, absoluten, «transzendenten» Gründen,

sondern vielmehr — entgegen dem, was man
allgemein glaubt — aus ganz relativen Zweckmässigkeitsgründen.

Die Gleichwertigkeit der Menschen ist ein Postulat,
das durch die Tatsachen ständig widerlegt wird: die
Menschen unterscheiden sich ja durch ihre körperlichen,

geistigen und moralischen Eigenschaften
voneinander. Das, was für den einen Leiden bedeutet, ist

es nicht für den anderen. Behandelt man Menschen, die
voneinander verschieden sind, gleich, so gehorcht man
einer mathematischen Regel, aber nicht der Billigkeit
und dem Humanitätsgefühl.

Die Paritat kann nur dann Ausdruck der höheren
Gerechtigkeit sein, wenn sie auf gleiche Menschen unter
gleichen Umständen angewendet wird. Wir wissen
jedoch, dass dies unmöglich ist. Da man sich an
unterschiedliche Menschen wendet, würde das Ideal gebieten,

jedem nicht das Gleiche wie dem anderen zu
geben, sondern das, was ihm auf Grund seiner Art, seinem
Geschmack, kurz gesagt, auf Grund seiner persönlichen
Lage zukommt.
Diese Verteilungsart lasst sich aber auf dem abstrakten
Gebiet des individuellen Rechts nicht durchfuhren
Zunächst würde sie eine eingehende Kenntnis jedes
Einzelfalles voraussetzen. Diese Fälle sind unendlich
zahlreich und fast immer kompliziert. Man müsste so vielen
Faktoren Rechnung tragen, dass man sich bald darin
verlieren würde. Ferner wäre es sehr gefährlich, sich
auf den Weg der Unterscheidungen zu begeben, denn

man liefe Gefahr, sich in den Schlingen des subjektiven
Werturteils zu verfangen. Es ist mit Sicherheit
anzunehmen, dass man auf der Suche nach der Billigkeit
meistens nur die Parteilichkeit und den Irrtum fände.
Daher entschloss sich die Gesellschaft, die Gleichberechtigung

aller Menschen als Grundlage anzunehmen.
Dieser Begriff erwies sich letzten Endes als der
angebrachteste, der bequemste, um die menschlichen
Beziehungen zu ordnen. Er wird niemanden schwer
schädigen, und wenn er auch nicht gestattet, die höchste

Gerechtigkeit zu erreichen, so bietet er zumindest die

grösste Chance, bereits eine gewisse Gerechtigkeit walten

zu lassen.

Nehmen wir zum Beispiel die politischen Rechte.
Fast überall in der Welt hat sich das allgemeine Stimm-
und Wahlrecht durchgesetzt. Es gibt keine Anhänger
des Klassensystems mehr, das einst nur den Burgern,
die ein gewisses Vermögen besassen, das Wahlrecht
gewährte. Das allgemeine Stimm- und Wahlrecht geht
von dem Gedanken aus, dass alle Menschen ein gewisses

Mass Verstand haben, der sie befähigt, sich an den
öffentlichen Angelegenheiten zu beteiligen. Das ist
jedoch eine sehr gewagte Behauptung. Man könnte
postulieren, dass die Geschicke eines Landes den besten,
weisesten, intelligentesten und am besten ausgebildeten
Bürgern anvertraut werden sollten. Doch wie kann

man sie erkennen? Man müsste jeden gründlich
erforschen. Angesichts der Unmöglichkeit, diese Elite zu

wählen, ohne sich zu täuschen, und diese Wahl von der
Gemeinschaft billigen zu lassen, ist man dazu gelangt,
jedem die gleichen Rechte zuzuerkennen. Man hat



lediglich einige Unfähige wie Geisteskranke oder Ver
urteilte ausgeschlossen
Wie relativ der Gleichheitsgrundsatz auch sein mag,
so ist er doch nicht ohne Wert «Er hat den beiden
Welten — jener der Herren und jener der Diener —
gestattet, sich zusammenzuschliessen, um nur noch eine

einzige Menschheit zu bilden» (Jean-G Lossier, Les

civilisations et le service du prochain, Paris, 1958) Im
Grunde genommen handelt es sich weder um das

«unsterbliche Prinzip» der revolutionären Erklärungen
noch um die «ungeheuerliche Fiktion», die Burke 1852

anprangerte
Da das Schicksal den Menschen eine natürliche Gleichheit

versagt hat, erhoffen sie in ihrem Sehnen nach

grosserer Gerechtigkeit wenigstens einen Ausgleich
in ihren Lebensbedingungen und Aussichten Aus Gründen

der Billigkeit lassen sie diese Vergünstigung allen
Geschöpfen zukommen, und aus Gründen der Humanität

schhessen sie auch diejenigen nicht davon aus, die
sie hassen Daraus entstand der Gedanke der
Nichtdiskriminierung, der das letzte Ziel des Gleichheits-
strebens ist
Wir definieren das Wort «Diskriminierung» unter den
Menschen — ein neuer Ausdruck mit pejorativer
Bedeutung — als Unterscheidung oder Trennung, die man
zum Nachteil gewisser Menschen macht, lediglich weil
diese einer bestimmten Gruppe angehören Man
bezeichnet daher als diskriminatonsche Behandlung die

ungleiche Behandlung — Tun oder Lassen —, die sich

aus einer derartigen Haltung ergibt
Die Diskriminierung wird stets aus Gründen, die dem

konkreten Fall fremd sind, vorgenommen Man
diskriminiert, weil man in einem gegebenen Fall in einer
Sphäre, in der Gleichbehandlung vorwiegen sollte, nur
die Tatbestande berücksichtigt, die eine Ungleichheit
unter den Menschen kennzeichnen
Der Grundsatz der Nichtdiskriminierung hat von
Anfang an seinen Ausdruck in den Genfer Abkommen
gefunden Der durch Verwundung oder Krankheit ausser

Kampf gesetzte Soldat soll mit gleicher Hingabe
gepflegt werden, einerlei ob er Freund odei Feind
ist Bis 1929 verbot das Abkommen nur die auf Nationalität

gegründeten Unterscheidungen Seit 1949 schloss

man die Unterscheidungen aus, die auf «Geschlecht,
Rasse, Nationalität, Religion, politischer Meinung oder
irgendeinem anderen ähnlichen Kriterium» beruhen
Diese letzten Worte drucken klar aus, dass jede
Diskriminierung untersagt ist und die in dem
Abkommenswortlaut ausgeführten nur als Beispiel gelten

Offensichtlich waren sie bereits früher stillschweigend
verboten, aber nach den traurigen Erfahrungen aus dem

Zweiten Weltkrieg hielt man es fur notig, sie auch

schriftlich niederzulegen
Eine ähnliche Formel liest man in der Allgemeinen
Erklärung der Menschenrechte Darin bezieht man sich

allerdings nicht auf die Nationalität, denn auf diesem
Gebiet gibt es gesetzliche Falle, in denen der Auslander
nicht die gleichen Rechte hat wie der Landesbewohner
Untersuchen wir nun die Grundlagen der Ungleichheit
der Menschen Seit Ende des 18 Jahrhunderts erkannte

man, dass kein Grund dafür besteht, dass nur eine
Handvoll Bevorzugter in den Genuss der Reichtumer
der Erde gelangt Auch weiss man, dass Leid, Armut,
Krankheit und Unwissenheit nicht das unvermeidbare
Los der grossen Masse sind (Gaius Ezejiofor, Protection

of Human Rights under the law, London, 1964)
Man forderte also fur jeden einen Anteil am gemeinsamen

Erbe, einen Platz an der Sonne, eine Parzelle
des Glucks Ohne völlige Gleichheit der Menschen, die

unsinnig ware, schaffen zu wollen, suchte man einen

vernunftigen Durchschnitt, das heisst jedem Menschen

ein Minimum an Vorteilen zu bieten das, was jeder fur
sich selbst beansprucht und was er bereit ist, auch den

anderen zuzuerkennen Das ist, was man Gleichbehandlung

nennt
Doch haben die Menschen grundverschiedene Bedurf
nisse, sei es gemäss ihrer Eigenart, sei es, weil das

Unglück die Gleichheit unter den Menschen gestört hat
Der Gerechtigkeitssinn gebietet, das Gleichgewicht
wiederherzustellen Um die Menschen auf ein gleiches
Niveau zuruckzufuhren, muss man sich aber an erster
Stelle derer annehmen, die am schwersten betroffen
wurden, das bedeutet, dass die Hilfe im Verhältnis zur
Not zu gewahren ist Einer ungleichen Lage kann man
nur durch ungleiche Hilfeleistung abhelfen

Nehmen wir die öffentlichen Steuern als Beispiel Einst
zahlten nur die Armen Steuern Diese schreiende

Ungerechtigkeit war übrigens eine der Ursachen der
franzosischen Revolution Gebietet die Billigkeit, von
jedem gleichviel Steuern zu fordern' Durchaus nicht
Man hat uberall das Verhaltmspnnzip angenommen
jeder zahlt Steuern im Verhältnis zu seinem Einkommen

und seinem Vermögen Jetzt wendet man sogar
ein Stufensystem an je weiter das Einkommen einer
Person über das Existenzminimum hinausgeht, desto
mehr Anteil an Ueberflussigem hat er und kann
deshalb um so schwerer belastet werden Hier berucksich-



tigt man einen gerechten Grund, der von wirtschaftlichen

Ueberlegungen ausgeht.
Wie man sieht, kann der obengenannte Gleichheitsgrundsatz

nicht absolut verstanden werden. Er bedarf
einer Korrektur. Es gibt erlaubte, ja sogar obligatorische
Unterscheidungen. Im Rahmen des humanitären Rechts

sind es jene, die durch Leiden, Not oder natürliche
Schwäche, doch nur durch diese, begründet sind.
Die 1949 revidierten Genfer Abkommen schweigen
nicht mehr wie einst über diesen Punkt. Sie untersagen
die «nachteiligen» Unterscheidungen. Dieser Ausdruck
ist nicht glücklich gewählt, doch wollte man damit

sagen, dass es zulässige und sogar obligatorische
Unterscheidungen gibt. So sollen, wie gesagt, die Frauen mit
aller ihrem Geschlecht gebührenden Schonung behandelt

werden. Desgleichen ist es normal, Kinder und
Betagte zu begünstigen. Auch liess man zu, dass

Gefangenen, die an tropisches Klima gewöhnt sind und
sich in einer kalten Gegend befinden, besondere
Unterkünfte, Heizung oder Bekleidung gewährt werden.
Neben der quantitativ ungleichen Behandlung setzten
die Abkommen noch deutlicher die Ungleichheit in der
Zeit fest. So liest man, dass «nur dringende ärztliche
Gründe eine bevorzugte Behandlung zulassen». Nehmen

wir an, dass der Heeressanitätsdienst an einem

gegebenen Ort einen Verwundetenzustrom zu bewältigen

hat: ohne Rücksicht auf die Nationalität sollen
die Aerzte zunächst diejenigen Menschen behandeln,
für die ein Aufschub verhängnisvoll oder mindestens
schädlich wäre, und sich dann mit denjenigen befassen,

deren Zustand keinen sofortigen Eingriff erfordert.
Desgleichen muss sich eine Lebensmittel- oder
Medikamentenverteilung nach den dringendsten Bedürfnissen
richten.
Bei den Menschenrechten trifft man die zulässigen
Unterscheidungen auf dem Gebiet der wirtschaftlichen
und sozialen Rechte. Um den Menschen ausreichende

Lebensbedingungen zu sichern, muss man ihrer
persönlichen Lage, ihren höchst unterschiedlichen Bedürfnissen

und Fähigkeiten Rechnung tragen. Sagt man,
dass jeder Recht auf Arbeit hat, so bedeutet dies nicht,
dass jeder Direktor werden, sondern einen seinen Fähigkeiten

entsprechenden Posten erhalten soll.
Das alles ist so wahr, dass man den grossen
Gleichheitsgrundsatz durch folgenden Anwendungsgrundsatz
ergänzen muss: Unterschiede in der Behandlung der
Menschen werden indessen vorgenommen, um der
Ungleichheit abzuhelfen, die sich aus ihrer persönlichen
Lage, ihren Bedürfnissen oder ihrer Not ergibt.

Sicherheitsgrundsatz

Der Mensch hat Recht auf Sicherheit seiner Person

Der Ausdruck «Sicherheit» (im Französischen «sürete»)
stammt aus der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte.

Er trifft zu, denn laut Littre ist die Sicherheit
«der Zustand desjenigen, der nichts für seine Person zu
fürchten hat». Man muss ihn dem Wort «securite»
vorziehen, das besagen will «Ruhe des Geistes, die von
dem Gedanken herrührt, dass nichts zu befürchten ist».
Die Anwendungsgrundsätze definieren den Inhalt des

allgemeinen Grundsatzes, und zwar:

1. Niemand kann für eine Handlung verantwortlich ge¬
macht iverden, die er nicht begangen hat.

2. Vergeltungsmassnahmen, Kollektivstrafen, die Fest¬

nahme von Geiseln und Deportationen sind untersagt.

Der letztgenannte Grundsatz leitet sich direkt vom
vorangegangenen ab. Er gilt nur für Kriegszeiten. Derartige
Verbote, die nun ausdrücklich in den Genfer Abkommen

erscheinen, kennzeichnen schöne Siege des humanitären

Rechts.

Die Vergeltungsmassnahmen — worunter man Härte-
massnahmen eines Staates gegenüber seinem Gegner
versteht, die er als Antwort auf von diesem begangene
unerlaubte Handlungen ergreift, werden völkerrechtlich
allgemein noch als das einzige Druckmittel, über das ein
Staat im Kriege verfügt, zugelassen, um den Feind zu

zwingen, seine Verpflichtungen einzuhalten. Diese Waffe
entspricht allerdings nicht dem Rechtsprinzip, demzufolge

ein Unschuldiger nicht für einen Schuldigen zahlen
soll. Ausserdem verursacht sie grosse Leiden und
verfehlt fast immer ihr Ziel. Wie dem auch sei, sind

Vergeltungsmassnahmen gegen die durch die Genfer
Abkommen geschützten Personen jetzt absolut verboten.
Dieses Verbot ist ganz im Sinne der neuzeitlichen
Entwicklung des Völkerrechts: es ist ein weiterer Schlag

gegen den Grundsatz der Staatssouveränität.
Das gleiche gilt für die Kollektivstrafen. Sie werden
heute von den Genfer Abkommen völlig verurteilt,
während Artikel 50 der Haager Landkriegsordnung sie

grundsätzlich noch duldete.
Artikel 34 des IV. Genfer Abkommens von 1949, der
kürzeste von allen, der durch seine Einfachheit
auffällt, indem er bestimmt «das Festnehmen von Geiseln
ist untersagt», ist eine völlige Neuerung im Völker-



Das rote Kreuz und
der rote Davidstern

Rosmarie Lang

recht. Er setzt einer feigen verachtungswürdigen Praktik,

von der man in den Weltkriegen nur allzu viele

Beispiele sah, ein Ende.

Nach der Zwangsverschleppung so vieler Menschen im
Zweiten Weltkrieg und den unendlichen Leiden, die
damit verbunden waren, ist die Bestimmung des

Artikels 49 des IV. Abkommens, die Verschleppungen
verbietet, mit Genugtuung zu begrüssen. Dieses

Vorgehen wurde bereits durch die Doktrin und die
Handbücher über die Kriegsgesetze verworfen, doch war sie

nicht Gegenstand einer völkerrechtlichen Bestimmung.

3. Jeder gelangt in den Genuss der von den gesitteten
Völkern anerkannten Rechtsgarantien.

Bei diesen Garantien handelt es sich hauptsächlich um
folgende: Niemand darf willkürlich verhaftet oder
festgenommen werden; Verurteilungen dürfen nur auf
Gesetzesgrundlage und kraft eines von einem ordentlich

bestellten, Unparteilichkeit gewährleistenden
Gericht ausgesprochenen Urteils erfolgen; das Strafgesetz
kann nicht rückwirkend sein; die Unschuld eines

Angeklagten wird solange angenommen, bis er für schuldig

erkannt wird; jeder Angeklagte erhält den
Beistand eines Verteidigers und kann seine Zeugen zu
Gehör bringen.

4. Niemand kann auf die Rechte verzichten, die ihm die
humanitären Abkommen zuerkennen.

Diese Bestimmung der Genfer Abkommen bezweckt,
die Praktiken zu verhüten, von denen der Zweite Weltkrieg

mehrere Beispiele lieferte. Nach diesen Praktiken
wird den geschützten Personen ein Statut geboten, das

dem Anschein nach günstiger ist, sie jedoch in der Tat
der konventionellen Ordnung beraubt. Meistens ergibt
sich dieses Statut aus einem Sonderabkommen, so dass

die Gewahrsamsbehörden den Anschein erwecken, als

überliessen sie es den betreffenden Personen, selbst
über ihr Schicksal zu entscheiden. In Wirklichkeit aber
übt man einen Druck auf sie aus, sei es auch nur, indem
man ihnen mehr oder weniger fiktive Vorteile
vorspiegelt.

Die diplomatische Konferenz nahm eine einschneidende

Lösung an, indem sie die Konfliktsopfer vor sich
selbst schützt. Sie vertrat nämlich die Ansicht, dass sich
die Personen in Händen des Feindes nicht in einer
unabhängigen, objektiven Lage befinden, so dass sie nicht
imstande sind, in voller Kenntnis der Sache eine

Entscheidung zu treffen und die Folgen ihres Verzichts zu
ermessen. Schluss folgt.

Im Zusammenhang mit dem nahöstlichen Konflikt, der

anfangs Juni zwischen den arabischen Staaten und
Israel offen ausbrach, kam auch eine Frage zur öffentlichen

Diskussion, die bisher wohl kaum ausserhalb
der Rotkreuzorganisation Wellen zu schlagen
vermocht hatte: die Kennzeichnung der nationalen
Rotkreuzgesellschaft Israels mit dem roten Davidstern.
Der Magen David Adom, wie sich die nationale
Gesellschaft Israels nennt, ist bis heute nicht in die
Weltorganisation des Internationalen Roten Kreuzes

aufgenommen worden und ist auch nicht Mitglied der

Liga der Rotkreuzgesellschaften. Darin glaubte man
eine Diskriminierung Israels zu erblicken und beschuldigte

das Internationale Rote Kreuz der Verletzung des

Grundsatzes der Unparteilichkeit. Wie steht es damit?
Schon vor der ersten Rotkreuzkonferenz im Jahre 1863

in Genf war mehrfach das Postulat eines allgemeinen
Kennzeichens für die der Hilfeleistung für verwundete
und kranke Soldaten dienenden Ambulanzen und
Einrichtungen erhoben und auch da und dort in irgendeiner

Form verwirklicht worden. Die Genfer
Rotkreuzkonferenz brachte daher nichts grundlegend Neues,
als sie unter ihren zehn Beschlüssen auch diesen fasste:
«Sie (die freiwilligen Helfer) tragen in allen Ländern,
als gleichförmiges Erkennungszeichen, eine weisse
Armbinde mit einem roten Kreuz.»
Dieses Erkennungszeichen wurde in der Folge durch
die Diplomatische Konferenz von 1864 in Artikel 7

der «Konvention, die Linderung des Loses der im
Felddienste verwundeten Militärpersonen betreffend» für
Fahnen und Armbinden übernommen und blieb seither

das ununterbrochen in der 1. Konvention (Art. 18

der Konvention von 1949) festgelegte Schutzzeichen:
das rote Kreuz auf weissem Grund. Immerhin sind seit
1929 ausserdem auch zwei Ausnahmen zugelassen: der
rote Halbmond und der rote Löwe mit der roten Sonne.

Die vier Genfer Abkommen sind Staatsverträge, somit
ist die Bestimmung ihres Inhaltes, das heisst unter
anderem auch des international geltenden Schutzzeichens,
eine Angelegenheit der Staaten, die die Abkommen
unterzeichnen. Wenn Israels Antrag, den roten Davidstern

als Schutzzeichen ebenfalls zuzulassen, an der
Diplomatischen Konferenz von 1949 in Genf abgelehnt
wurde, so war das auf den Widerstand der an dieser
Konferenz vertretenen Staaten zurückzuführen. Der
damalige Beschluss könnte erst an einer künftigen
Diplomatischen Konferenz erneut erwogen werden,
und zwar im Zusammenhang mit einer allfälligen Revision

der Genfer Konventionen.


	Die Grundsätze des humanitären Völkerrechts : VI. Teil

