Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 76 (1967)

Heft: 4

Artikel: Gerechtigkeit und Néchstenliebe : die Grundsatze des humanitéren
Volkerrechts : 4. Teill

Autor: Pictet, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-975102

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-975102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gerechtigkeit und
Nichstenliebe

Die Grundsitze des humanitiren Volkerrechts
4, Teil

Dy. Jean Pictet

Ein weiteres Problem, das uns beschiftigt, betrifft das
Verhiltnis zwischen Gerechtigkeit und Nichstenliebe,
diesen beiden Brennpunkten des Gesellschaftslebens,
und ihrer Einwirkungen auf den Humanitarismus.
Sind Gerechtigkeit und Nichstenliebe einander ent-
gegengesetzt oder konnen sie sich im Gegenteil ver-
einigen oder gar identifizieren? Entspringt die eine der
Vernunft und die andere dem Gefiihl, wie behauptet
wird, oder sind sie beide gleicher Herkunft? Kann die
eine ohne die andere bestehen? Ist die Gerechtigkeit
nur die vernunftgemisse Anwendung der Nichsten-
liebe? Liasst sich der Humanitarismus schliesslich von
der Gerechtigkeit oder der Nichstenliebe oder von bei-
den zugleich leiten?

Die Gerechtigkeit besteht darin, jedem das zu geben,
was ihm zusteht. Sie weist zwei Hauptaspekte auf, die
man nicht verwechseln darf: es gibt einerseits die so-
genannte gesetzliche Gerechtigkeit und andererseits die
Billigkeit.

Die gesetzliche Gerechtigkeit ist bestrebt, einem jeden
nach seinen Verdiensten und vor allem nach seinen
Rechten zu geben, selten aber nach seinen Bedirfnissen.
Sie auferlegt dem Handelnden genaue Pflichten, die
durch das Gesetz sanktioniert werden, auf deren Ei-
fillung die Gesellschaft durch Vermittlung der Ver-
waltung und des Rechtswesens dringt und denen sich
niemand entziehen kann. Betrachtet man die gesetzliche
Gerechtigkeit, so erkennt man, dass sie von der Nich-
stenliebe grundverschieden ist. Sie wird dargestellt als
Frau mit verbundenen Augen und einer Waage in der
Hand. Dieses Symbol konnte in gewissem Sinne auch
fiir die Nichstenliebe gelten. Denn wie die Gerechtig-
keit, so sieht auch die Nichstenliebe den Menschen nur
als menschliches Wesen und will seinen Namen nicht
kennen. Wie die Gerechtigkeit, so hilt auch die Nich-
stenliebe die Waage unter den Menschen im Gleich-
gewicht. Wie die Gerechtigkeit, so gibt auch die Nich-
stenliebe dem, den sie aus giiltigen Griinden dazu er-
wihlt hat. Aber dann hért die Analogie auf. Denn wenn
die Gerechtigkeit jedem nach seinem Recht gibt, so gibt
die Nichstenliebe jedem nach seinem Leiden oder sei-
nen Bediirfnissen. Richten heisst, die Guten von den
Bosen trennen, die Gerechten von den Ungerechten; das
heisst die Verantwortung eines jeden abmessen. Mit
dieser Gerechtigkeit hat die Nichstenliebe nichts zu
tun. Sie weigert sich, das Verdienst oder den Fehler des
Einzelnen abzuwigen. Sie geht viel weiter; sie iiber-
windet den Gegensatz von Gut und Bdse und gelangt
zur volligen abgeklirten Ruhe, zur Weisheit; sie ist

dann das Abbild der Barmherzigkeit selbst, der gren-
zenlosen Giite. Lao-tse sagte: «Ich bin gut zu dem, der
gut ist; ich bin gut zu dem, der nicht gut ist.»

Je mehr man die praktischen Moglichkeiten zur Anwen-
dung der Rechtsnormen vertieft, desto mehr erkennt
man, dass die Gerechtigkeit vom Zufall abhingt, will-
kiirlich ist und Differenzierung verlangt. Der Fortschritt
in der Wissenschaft vom Menschen und die Psycho-
analyse beweisen, dass man die meisten Beweggriinde
fir die menschlichen Handlungen unterschiedlich aus-
legen kann. Bei einem Konflikt, der dem Gericht zur
Beurteilung unterbreitet wird, sieht man immer mehr,
wie schwierig es fir den Richter ist, ein einfaches und
sein Gewissen befriedigendes Urteil zu fillen. Uebrigens
spricht das gesetzliche Gericht der Einfachheit halber
je nach den Tatsachen ein Strafurteil aus oder spricht
frei, wihrend ein hoheres Gericht sich bemiithen wiirde,
den Einzelnen zu ergriinden. Meistens muss ein Kom-
promiss zwischen Gerecht und Ungerecht gefunden
werden, denn es ist sehr selten, dass der eine vollig
schuldig und der andere vollig unschuldig ist. Nur ein-
filtige Geister glauben an deutlich abgegrenzte Losun-
gen. Diese manichiistische Auffassung von Gut und
Bose zieht verhingnisvollerweise eine Verschirfung der
meisten menschlichen Konflikte nach sich.

Vergessen wir nicht, dass der Mensch sich nie anmas-
sen kann, etwas Gutes zu tun, dem nicht irgendetwas
Boses anhaftet, eine Wahrheit zu verteidigen, die nicht
irgendeinen Irrtum in sich birgt, Recht zu sprechen,
das nicht den Keim der Ungerechtigkeit in sich triige.
Wenn die Welt das begriffen haben wird, wird sie, so
glauben wir, einen grossen Schritt auf die Objektivitit,
also auf die Weisheit und vielleicht auf den Frieden
hin getan haben.

Die gesetzliche Gerichtsbarkeit und das Strafrecht be-
rucksichtigten lange Zeit nur die Verdienste und die
Fehler des Einzelnen, denn sie glaubten an seine volle
Verantwortlichkeit. Doch tduschten sie sich. Diese Auf-
fassung ist Uberholt. Heute ist die Strafreform bestrebt,
den Einzelnen sozial wiedereinzugliedern und nicht ihn
zu vernichten, ihn eher umzuerziehen statt zu bestrafen.
Der Humanitarismus zieht also die vom Mitgefiihl ge-
botenen Losungen jenen einer unvollkommenen Ge-
rechtigkeit vor, hinter der sich die Rache — schlecht —
versteckt. In Kriegszeiten, in denen Gerecht und Un-
gerecht fast nicht zu unterscheiden sind und die sitt-
lichen Normen ins Wanken geraten, ist es praktisch
unmoglich, gerecht zu sein. Will man zum Wohl seines
Nichsten handeln und das Durchschnittslos des Einzel-

21



nen verbessern, muss man sich von der spontanen Hoch-
herzigkeit leiten lassen.

Der Vorrang, den die Nichstenliebe und folglich das
humanitire Ideal vor der unbedingten Gerechtigkeit
haben, zeugt von einem beachtlichen sittlichen Fort-
schritt und wird zweifellos epochemachend in der So-
zialgeschichte sein. Uebrigens scheint die Nichsten-
liebe in ihrer dltesten Form bereits die modernen Auf-
fassungen iiber die durch die Vererbung wie auch durch
den Milieu-Einfluss beschrinkte Verantwortlichkeit des
Menschen vorausgeahnt zu haben.

Aber wir sahen schon, dass es bei der Gerechtigkeit ver-
schiedene Abstufungen gibt. Ausgehend von der primi-
tiven Rache durchschreitet sie die verschiedenen Pha-
sen des Rechts und der Zivilisation in Zeit und Raum,
um weit tber die gesetzmissige Gerechtigkeit hinaus
zu der hochsten Stufe zu gelangen. Dann befindet man
sich nicht mehr auf dem Gebiet der strengen Gesetze,
sondern auf jenem der grossziigigen Gebote, die der
freien Beurteilung des Menschen uberlassen bleiben
und, zumindest heute, nur noch moralisch verpflichtend
sind. Auf diesem Gebiet herrscht eine ideale Gerechtig-
keit, die auch Recht und Billigkeit genannt wird, und
von der sich diejenigen leiten lassen, die das Wohl ihrer
Mitmenschen anstreben, jenseits der gesetzlichen Gerech-
tigkeit, ja sogar dieser zuwider. Man kennt das Sprich-
wort: «summum jus, summa injuriay, und so konnte Pas-
cal sagen, dass die wirkliche Gerechtigkeit sich tiber die
Gerechtigkeit lustig mache. Diese Gerechtigkeit, von
der wir hier sprechen, diese Billigkeit ist dann von Ver-
stindnis und Nachsicht erfiillt und ist bereit, nicht mehr
nach der Verantwortlichkeit der Menschen, nach ihren
Verdiensten oder ihren Fehlern zu fragen; sie neigt da-
zu, alle mit gleichem Mass zu messen, allen dieselbe
Chance zu bieten. Sie bemiiht sich mehr darum, jedem
das zu bringen, was ihm fehlt, statt zu strafen und Strenge
walten zu lassen. Es handelt sich nicht mehr darum, die
tiblichen Normen der Verteilung anzuwenden, sondern
vielmehr die Irrtimer des Schicksals wieder gutzumachen.
Eine solche Einstellung ist ideal: sie wird oft von denen
missverstanden, iber deren Fassungskraft sie hinaus-
geht. Uebrigens kann sie von der Gemeinschaft, die die
soziale Ordnung durch summarischere Mittel aufrecht-
erhalten soll, meistens nicht in die Praxis umgesetzt
werden. Man kann jedoch sagen, dass die Gerechtigkeit
auf dieser obersten Stufe der Nichstenliebe begegnet
und in ihr ihre hdchste Entfaltung findet. Der Humani-
tarismus ist die Schule der hochsten Gerechtigkeit, in
der die Nichstenliebe den Vorrang vor dem Gesetz

der Menschen hat. Die von ihr empfohlene universelle
Gerechtigkeit ist die Quelle des sozialen Fortschritts
und des Glicks fur die Mehrzahl. Sie erhebt sich bis
zur Nichstenliebe und versinnbildlicht dann die neue
Welt, nach der sich die Menschen sehnen.

Im letzten Jahrhundert erwachte der Gedanke, dass die
Welt auf rein rationaler Grundlage aufgebaut werden
misse und dass sich die Beziechungen unter den Men-
schen auf die strikte Gerechtigkeit griinden sollen.
(Jean-G. Lossier, «Sur I'esprit de service, Studia philo-
sophicay, Basel, 1953, Band XII.)

Manche vertraten tatsichlich die Ansicht, dass Nich-
stenliebe mit der menschlichen Wiirde in Widerspruch
stiinde. Diese Auffassung hat heute so sehr an Boden
gewonnen, dass man sich fragen kann, ob in einer kiinf-
tigen, bis zum dussersten legalistischen Gesellschaft der
Geist des Dienens noch bestehen konnte, und es wire
denkbar, dass dann «nicht die Gelegenheit, Taten der
Nichstenliebe zu vollbringen, sondern die Erlaubnis
dazu fehlen wiirde». (Lossier, op. cit.).

Gewiss, wir stellen fest, dass bei fortschreitender Ent-
wicklung der Gesellschaft das Handeln, das bisher aus
Nichstenliebe geschah, immer mehr aus einfacher Ge-
rechtigkeit erfolgt. Dazu erscheint die Gerechtigkeit in
einer allzu oft noch ungerechten Welt als erstes Gebot
der Nichstenliebe. Und denen, die glauben, sie konn-
ten sich von ihrer Verantwortlichkeit leichthin durch
ein Almosen befreien, ist man versucht zu sagen: zuerst
ein wenig Gerechtigkeit! Denn der Mensch von heute
will keine Almosen, die das Problem in keiner Weise
lésen, er verlangt lediglich eine organisierte Gesell-
schaft, damit jeder das Notwendigste zu seinem Lebens-
unterhalt hat.

Wir haben gesehen, dass die Gerechtigkeit auf ihrer
hochsten Stufe mit der Nichstenliebe zusammentrifft.
Solange sie aber ihren Gipfel nicht erreicht hat, gibt es
neben ihr immer noch Raum fiir die Néchstenliebe.
Denn diese weckt Initiativen und spontane Taten; in
die gesellschaftlichen Beziehungen bringt sie ein Ele-
ment, das das unpersonliche und abstrakte Gesetz nicht
kennt. «Gerechtigkeit bedeutet, die Menschen achten;
Liebe, ithnen entgegengehen.» (Lossier, op. cit.).



	Gerechtigkeit und Nächstenliebe : die Grundsätze des humanitären Völkerrechts : 4. Teil

