
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 76 (1967)

Heft: 4

Artikel: Gerechtigkeit und Nächstenliebe : die Grundsätze des humanitären
Völkerrechts : 4. Teil

Autor: Pictet, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975102

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerechtigkeit und
Nächstenliebe

Die Grundsätze des humanitären Völkerrechts

4. Teil

Dr. Jean Pictet

Ein weiteres Problem, das uns beschäftigt, betrifft das

Verhältnis zwischen Gerechtigkeit und Nächstenliebe,
diesen beiden Brennpunkten des Gesellschaftslebens,
und ihrer Einwirkungen auf den Humanitarismus.
Sind Gerechtigkeit und Nächstenliebe einander
entgegengesetzt oder können sie sich im Gegenteil
vereinigen oder gar identifizieren? Entspringt die eine der
Vernunft und die andere dem Gefühl, wie behauptet
wird, oder sind sie beide gleicher Herkunft? Kann die
eine ohne die andere bestehen? Ist die Gerechtigkeit
nur die vernunftgemässe Anwendung der Nächstenliebe?

Lässt sich der Humanitarismus schliesslich von
der Gerechtigkeit oder der Nächstenliebe oder von beiden

zugleich leiten
Die Gerechtigkeit besteht darin, jedem das zu geben,
was ihm zusteht. Sie weist zwei Hauptaspekte auf, die
man nicht verwechseln darf: es gibt einerseits die
sogenannte gesetzliche Gerechtigkeit und andererseits die

Billigkeit.
Die gesetzliche Gerechtigkeit ist bestrebt, einem jeden
nach seinen Verdiensten und vor allem nach seinen
Rechten zu geben, selten aber nach seinen Bedürfnissen.
Sie auferlegt dem Handelnden genaue Pflichten, die
durch das Gesetz sanktioniert werden, auf deren
Erfüllung die Gesellschaft durch Vermittlung der
Verwaltung und des Rechtswesens dringt und denen sich
niemand entziehen kann. Betrachtet man die gesetzliche
Gerechtigkeit, so erkennt man, dass sie von der
Nächstenliebe grundverschieden ist. Sie wird dargestellt als

Frau mit verbundenen Augen und einer Waage in der
Hand. Dieses Symbol könnte in gewissem Sinne auch
für die Nächstenliebe gelten. Denn wie die Gerechtigkeit,

so sieht auch die Nächstenliebe den Menschen nur
als menschliches Wesen und will seinen Namen nicht
kennen. Wie die Gerechtigkeit, so hält auch die
Nächstenliebe die Waage unter den Menschen im
Gleichgewicht. Wie die Gerechtigkeit, so gibt auch die
Nächstenliebe dem, den sie aus gültigen Gründen dazu
erwählt hat. Aber dann hört die Analogie auf. Denn wenn
die Gerechtigkeit jedem nach seinem Recht gibt, so gibt
die Nächstenliebe jedem nach seinem Leiden oder
seinen Bedürfnissen. Richten heisst, die Guten von den
Bösen trennen, die Gerechten von den Ungerechten; das

heisst die Verantwortung eines jeden abmessen. Mit
dieser Gerechtigkeit hat die Nächstenliebe nichts zu
tun. Sie weigert sich, das Verdienst oder den Fehler des

Einzelnen abzuwägen. Sie geht viel weiter; sie
überwindet den Gegensatz von Gut und Böse und gelangt
zur völligen abgeklärten Ruhe, zur Weisheit; sie ist

dann das Abbild der Barmherzigkeit selbst, der
grenzenlosen Güte. Lao-tse sagte: «Ich bin gut zu dem, der

gut ist; ich bin gut zu dem, der nicht gut ist.»
Je mehr man die praktischen Möglichkeiten zur Anwendung

der Rechtsnormen vertieft, desto mehr erkennt
man, dass die Gerechtigkeit vom Zufall abhängt,
willkürlich ist und Differenzierung verlangt. Der Fortschritt
in der Wissenschaft vom Menschen und die Psychoanalyse

beweisen, dass man die meisten Beweggründe
für die menschlichen Handlungen unterschiedlich
auslegen kann. Bei einem Konflikt, der dem Gericht zur
Beurteilung unterbreitet wird, sieht man immer mehr,
wie schwierig es für den Richter ist, ein einfaches und
sein Gewissen befriedigendes Urteil zu fällen. Uebrigens
spricht das gesetzliche Gericht der Einfachheit halber
je nach den Tatsachen ein Strafurteil aus oder spricht
frei, während ein höheres Gericht sich bemühen würde,
den Einzelnen zu ergründen. Meistens muss ein Kom-
promiss zwischen Gerecht und Ungerecht gefunden
werden, denn es ist sehr selten, dass der eine völlig
schuldig und der andere völlig unschuldig ist. Nur
einfältige Geister glauben an deutlich abgegrenzte Lösungen.

Diese manichäistische Auffassung von Gut und
Böse zieht verhängnisvollerweise eine Verschärfung der
meisten menschlichen Konflikte nach sich.

Vergessen wir nicht, dass der Mensch sich nie anmas-
sen kann, etwas Gutes zu tun, dem nicht irgendetwas
Böses anhaftet, eine Wahrheit zu verteidigen, die nicht
irgendeinen Irrtum in sich birgt, Recht zu sprechen,
das nicht den Keim der Ungerechtigkeit in sich trüge.
Wenn die Welt das begriffen haben wird, wird sie, so

glauben wir, einen grossen Schritt auf die Objektivität,
also auf die Weisheit und vielleicht auf den Frieden
hin getan haben.

Die gesetzliche Gerichtsbarkeit und das Strafrecht
berücksichtigten lange Zeit nur die Verdienste und die
Fehler des Einzelnen, denn sie glaubten an seine volle
Verantwortlichkeit. Doch täuschten sie sich. Diese
Auffassung ist überholt. Heute ist die Strafreform bestrebt,
den Einzelnen sozial wiedereinzugliedern und nicht ihn
zu vernichten, ihn eher umzuerziehen statt zu bestrafen.

Der Humanitarismus zieht also die vom Mitgefühl
gebotenen Lösungen jenen einer unvollkommenen
Gerechtigkeit vor, hinter der sich die Rache — schlecht —
versteckt. In Kriegszeiten, in denen Gerecht und
Ungerecht fast nicht zu unterscheiden sind und die
sittlichen Normen ins Wanken geraten, ist es praktisch
unmöglich, gerecht zu sein. Will man zum Wohl seines

Nächsten handeln und das Durchschnittslos des Einzel-



nen verbessern, muss man sich von der spontanen
Hochherzigkeit leiten lassen.

Der Vorrang, den die Nächstenliebe und folglich das

humanitäre Ideal vor der unbedingten Gerechtigkeit
haben, zeugt von einem beachtlichen sittlichen Fort
schritt und wird zweifellos epochemachend in der So

zialgeschichte sein. Uebrigens scheint die Nächstenliebe

in ihrer ältesten Form bereits die modernen
Auffassungen über die durch die Vererbung wie auch durch
den Milieu-Einfluss beschrankte Verantwortlichkeit des

Menschen vorausgeahnt zu haben

Aber wir sahen schon, dass es bei der Gerechtigkeit
verschiedene Abstufungen gibt Ausgehend von der pnmi
tiven Rache duichschreitet sie die verschiedenen Phasen

des Rechts und der Zivilisation in Zeit und Raum,
um weit über die gesetzmassige Gerechtigkeit hinaus
zu der höchsten Stufe zu gelangen Dann befindet man
sich nicht mehr auf dem Gebiet der strengen Gesetze,
sondern auf jenem der grosszugigen Gebote, die der
freien Beurteilung des Menschen uberlassen bleiben
und, zumindest heute, nur noch moralisch verpflichtend
sind Auf diesem Gebiet herrscht eine ideale Gerechtigkeit,

die auch Recht und Billigkeit genannt wird, und
von dei sich diejenigen leiten lassen, die das Wohl ihrer
Mitmenschen anstreben, jenseits der gesetzlichen Gerechtigkeit,

ja sogar dieser zuwider Man kennt das Sprichwort

«summum jus, summa injuria», und so konnte Pascal

sagen, dass die wirkliche Gerechtigkeit sich über die

Gerechtigkeit lustig mache Diese Gerechtigkeit, von
der wir hier sprechen, diese Billigkeit ist dann von Ver
standnis und Nachsicht erfüllt und ist bereit, nicht mehr
nach der Verantwortlichkeit der Menschen, nach ihren
Verdiensten oder ihren Fehlern zu fragen, sie neigt da

zu, alle mit gleichem Mass zu messen, allen dieselbe
Chance zu bieten Sie bemuht sich mehr darum, jedem
das zu bringen, was ihm fehlt, statt zu strafen und Strenge
walten zu lassen Es handelt sich nicht mehr darum, die
üblichen Normen der Verteilung anzuwenden, sondern
vielmehr die Irrtumer des Schicksals wieder gutzumachen
Eine solche Einstellung ist ideal sie wird oft von denen

missverstanden, über deren Fassungskraft sie hinausgeht

Uebrigens kann sie von der Gemeinschaft, die die
soziale Ordnung durch summarischere Mittel aufrechterhalten

soll, meistens nicht in die Praxis umgesetzt
werden Man kann jedoch sagen, dass die Gerechtigkeit
auf dieser obersten Stufe der Nächstenliebe begegnet
und in ihr ihre höchste Entfaltung findet Der Humam-
tansmus ist die Schule der höchsten Gerechtigkeit, in
der die Nächstenliebe den Vorrang cor dem Gesetz

der Menschen hat Die von ihr empfohlene universelle

Gerechtigkeit ist die Quelle des sozialen Fortschritts
und des Glucks fur die Mehrzahl Sie erhebt sich bis

zur Nächstenliebe und versinnbildlicht dann die neue

Welt, nach der sich die Menschen sehnen

Im letzten Jahrhundert erwachte der Gedanke, dass die

Welt auf rein rationaler Grundlage aufgebaut werden

müsse und dass sich die Beziehungen unter den
Menschen auf die strikte Gerechtigkeit gründen sollen

(Jean-G. Lossier, «Sur l'esprit de service, Studia philo-
sophica», Basel, 1953, Band XII
Manche vertraten tatsächlich die Ansicht, dass Nach
stenhebe nut der menschlichen Wurde in Widerspruch
stunde Diese Auffassung hat heute so sehr an Boden

gewonnen, dass man sich fragen kann, ob in einer
künftigen, bis zum aussersten legahstischen Gesellschaft der

Geist des Dienens noch bestehen konnte, und es ware
denkbar, dass dann «nicht die Gelegenheit, Taten der

Nächstenliebe zu vollbringen, sondern die Erlaubnis
dazu fehlen wurde» (Lossier, op cit
Gewiss, wir stellen fest, dass bei fortschreitender
Entwicklung der Gesellschaft das Handeln, das bisher aus

Nächstenliebe geschah, immer mehr aus einfacher
Gerechtigkeit erfolgt Dazu erscheint die Gerechtigkeit in
einer allzu oft noch ungerechten Welt als erstes Gebot
der Nächstenliebe Und denen, die glauben, sie konnten

sich \on ihrer Verantwortlichkeit leichthin durch

ein Almosen befreien, ist man versucht zu sagen zuerst

ein wenig Gerechtigkeit! Denn der Mensch von heute

will keine Almosen, die das Problem in keiner Weise
losen, er verlangt lediglich eine organisierte Gesellschaft,

damit jeder das Notwendigste zu seinem
Lebensunterhalt hat

Wir haben gesehen, dass die Gerechtigkeit auf ihrer
höchsten Stufe mit der Nächstenliebe zusammentrifft
Solange sie aber ihren Gipfel nicht erreicht hat, gibt es

neben ihr immer noch Raum fur die Nächstenliebe
Denn diese weckt Initiativen und spontane Taten; in
die gesellschaftlichen Beziehungen bringt sie ein
Element, das das unpersönliche und abstrakte Gesetz nicht
kennt «Gerechtigkeit bedeutet, die Menschen achten,
Liebe, ihnen entgegengehen» (Lossier, op cit).


	Gerechtigkeit und Nächstenliebe : die Grundsätze des humanitären Völkerrechts : 4. Teil

