
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 76 (1967)

Heft: 4

Artikel: Humanitarismus und Nächstenliebe : die Grundsätze des humanitären
Völkerrechts : 3. Teil

Autor: Pictet, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975101

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Humanitarismus und
Nächstenliebe
Die Grundsatze des humanitären Volkerrechts

3 Teil

Di Jean Pictet

Das Wirken des Roten Kreuzes fur den Frieden wird
immer ein verhältnismässig stilles und nur mittelbares
sein Es kann sich nicht darum handeln, Proklamationen

zu erlassen oder spektakuläre Aktionen der
Friedensvermittlung einzuleiten Wesentlich ist, dass das Rote
Kreuz sein Hilfs- und Liebeswerk mit ganzer Kraft
weiterfuhrt und damit durch Taten immer wieder neu
dazu beitragt, Hass und Misstrauen zu uberwinden, um
an ihre Stelle die Achtung und das Vertrauen zwischen
Menschen aller Nationen, Rassen, Klassen und Bekenntnisse

zu setzen Die Waffe des Roten Kreuzes im Kampf
um den Frieden ist sein Werk der Menschlichkeit So

wird die alte, noch immer gültige Devise «Inter arma
Caritas» durch jenes neue Losungswort ergänzt, das die

Liga der Rotkreuzgesellschaften 1961 fur ihr Wirken
erwählte «Per humanitatem ad pacem».

Voittag, gehalten am 1 Februat 1967 an dei Univet sitat Hetdel
beig im Rahmen des torn «Studium genetale» l et anstalteten Vot
tiag\zyklus «Die otganiuette Volkeigemeinschaft»

Es wurde gesagt, das humanitäre Recht stamme vom
«Naturrecht» ab Zunächst ware zu klaren, was
darunter zu verstehen ist
Ist es der den Theologen des Mittelalters teure Mythus
eines immanenten, ewigen und universellen Gesetzes,
der von Grotius und seinen Nachfolgern wieder
aufgegriffen wurde? Leider ist die sittliche Schönheit einer

Auffassung durchaus kein Garant fur ihre Richtigkeit
In Wirklichkeit zeigt uns die Erfahrung, dass das Recht
Stein fur Stein auf Kosten einer geduldigen Anstrengung
um Rationalisierung und Harmonisierung aufgebaut ist
Dem Gedanken eines Naturrechts, das einen
zuvorbestehenden Plan voraussetzt — den man übrigens
nicht entdecken kann — ist der Begriff einer idealen

Ordnung vorzuziehen, die der gegenwartigen uberlegen
ist Wir gehen ihr durch einen empirischen, langsamen
Fortschritt entgegen, soweit, wie wir uns der Vorurteile
entledigen und eine bessere Welt aufbauen Diese
Rechtsordnung wird dem Einzelnen ein Hochstmass an Rech

ten zugestehen, die mit einer guten Organisation der
Gesellschaft vereinbar sind, und sie wird sich nur auf
die Bestrebungen stutzen, die den Einzelwesen, die die

Menschheit bilden, gemeinsam sind Gewiss ist dies fur
uns nur eine Arbeitshypothese
Selbstverständlich wird stets ein Abstand zwischen dem

positiven Recht und dem bestehen, was der Mehrheit
unserer Zeitgenossen als richtig erscheint Denn das

Recht hinkt immer hinter der logischen und sittlichen
Auslegung der sozialen Tatsachen her. Es neigt also

dazu, sich zu erganzen und zu ver\ ollkommnen, um den

an es gestellten Anforderungen besser zu genügen In
der Tat entwickeln sich diese Anforderungen selbst mit
den Sitten, und das, was vor zwei Jahrhunderten natürlich

war, kann heute ungeheuerlich erscheinen

Wir definieren also das Naturrecht, die Quelle des

humanitären Rechts, als die Gesamtheit der Rechte, die

jeder Mensch fur sich beansprucht und die er gleichzeitig

den anderen zugesteht Alles übrige ist nur ein
Traum Eine solche Definition hat nur zu einer
bestimmten Zeit und an einem bestimmten Ort Gültigkeit

Zu einer Zeit, in der die Zivilisationen zur
Verschmelzung neigen, wird aber auch das Naturrecht
vereinheitlicht

Das humanitäre Recht lasst sich von der Gesellschaftsmoral

leiten Diese ganze humanitäre Ethik kann in
einem Satz zusammengefasst werden, der die Weisheit
der Volker herauskristallisiert, die das Geheimnis des

Glucks oder zumindest der besten Sozialordnung
enthalt «Alles, was ihr wollt, das euch die Menschen tun,



das sollt auch ihr ihnen tun » Dieses Grundgebot fin
det man in fast gleicher Form in allen grossen Religionen,

im Brahmaismus, im Buddhismus, im Christentum,
im Konfuziamsmus, im Islam, im Judentum und lmTaois-
mus Es ist auch die goldene Regel der Positivisten, die
sich nicht auf Gebote stutzen, die einer gegebenen Religion

eigen sind, sondern rein vernunftsgemass auf
soziale, objektiv betrachtete Tatsachen Zweifellos konnte
man noch manch andere Quelle, andere Anklänge
finden, denn es ist eine universelle Wahrheit, entspricht
sie doch voll und ganz der menschlichen Natur und den

Erfordernissen des Gemeinschaftslebens
Dieser Regel ist der neuzeitliche Humamtansmus ent

Sprüngen, der eine entwickelte, rationalisierte Form der

Barmherzigkeit und der Gerechtigkeit ist und danach

strebt, das Leben lebenswerter zu gestalten
Der Humamtansmus ist nichts anderes als der Versuch,
die Beziehungen zwischen den Menschen auf Grund
eines Ausgleichs ihrer Interessen zu regeln, wobei sich

zeigt, dass die Ausübung der Nächstenliebe und der

Gerechtigkeit an diesem richtig verstandenen Interesse

einen hohen Anteil hat
Es ist die Frucht einer langen Gedankenarbeit, Richtlinien

einer Gesellschaftsordnung aufzustellen, die fur
alle den grosstmoghchen Vorteil bietet Diese Ordnung
ist je nach dem Zivilisationsgrad an einem gegebenen
Ort nicht die gleiche, doch geht sie asymptotisch auf

ein annehmbares Durchschnittsziel hinaus Sie ist das

Ergebnis von Erfahrung und Vernunft, dessen Bestandteile

sich praktisch cor dem gesunden Menschenverstand

rechtfertigen, denn sie zielt darauf ab, fur die grosste
Zahl der Menschen das grosste Gluck zu erobern, und
das Gluck der Gesamtheit ist im Grunde nur die Summe
des Glucks der Einzelwesen
Der Humamtansmus ist eine Mischung aus ein wenig
Torheit — das schicksalhaft unerreichbare Ideal, nach
dem man strebt — und viel Wirklichkeitssinn Er ist
eine Doktrin, die ohne jegliche religiose oder ideologische

Bindung ist Da sie universellen Bedurfnissen

entspricht und sich bestimmungsgemass an die Men
sehen aller Horizonte wendet, konnte sie keiner Mystik
ausser ihrer eigenen hörig werden Sie steht auf der
Ebene der menschlichen Erfahrung und ist auf den
Menschen ausgerichtet und bedient sich seiner, sie druckt
die naturliche Sehnsucht der Menschen aus und macht
sich ihre spontane Begeisterung nutzbar
Der Humamtansmus ist keine Religion, die anderen
Religionen gegenübersteht, keine Ethik, die sich an
deren Sittenlehren entgegenstellt, doch ist er mit den

Geboten gar mancher Religionen und Sittenlehren
vereinbar Er ist das Gefass, in dem die verschiedensten

Meinungen zusammenfliessen können und in dem sie sich

nach der Ausscheidung der Unreinheiten verschmelzen.
Indem man nicht mehr von einem Fluch spricht, der die
Menschheit trifft, nicht mehr von Schuld, verhängnisvollem

Schicksal, hat dei Humamtansmus wirklich eine
der grossen, kollektiven Hemmungen uberwunden, an
der die Welt litt Von den sittlichen und religiösen
Quellen hat er nur das bewahrt, was vernunftig und

allgemein gültig ist Dadurch hat er durchaus nicht den
Menschen vergöttert, er hat ihn lediglich zum
Hauptgegenstand seines Interesses gemacht Daher ist die
humanitäre Doktrin eines jener seltenen Gebiete, auf
dem sich die Menschen aller Richtungen treffen und
sich die Hand reichen können, ohne das zu verraten,
was ihnen am Vertrautesten und Heiligsten ist
Hier ist eine gute Definition dessen, was Humamtansmus

ist In Anbetracht der tatsächlichen Solidarität, die
heute alle Volker der Erde vereinigt, sowie der Bedeutung
der gegenseitigen Vorteile, die sie daraus ziehen und die
diese Solidarität unvermeidlich machen, in Anbetracht
andererseits der Ungleichheit des Loses der Menschen,
die durch das Wesen des Einzelnen, die ortlichen Sitten
und Gebrauche wie auch durch die Tücke des

Menschen verursacht sind, eingedenk jedoch der Tatsache,
dass eine universelle Uebereinstimmung möglich ist,
die diesen Umstanden und den allgemeinsten Wünschen
aller Volker Rechnung tragt — will der Humamtansmus

die Beseitigung von Ungerechtigkeiten zum
vordringlichen Anliegen jedes Menschen machen, wobei
mit der Eindämmung der krassesten Ungerechtigkeiten
begonnen wird, die auf örtlicher wie auch auf umver
seller Ebene bestehen, damit der Kampf wirksamer sei,
soll er durch gegenseitige Hilfe und in einem edlen

Wettstreit unter den Nationen ausgetragen werden
Der Humamtansmus schreibt also an erster Stelle vor,
allen gewisse Einzelrechte zuzuerkennen, die er fur
grundlegend halt, in allen Fallen, in denen die bestehen

den Einrichtungen unzureichend oder unwirksam sind,

um den Genuss dieser Rechte sicherzustellen, gebietet
er, jenen zu helfen, die in Not und deren Leben oder

körperliche und seelische Integrität bedroht sind, er
fordert die Menschen auf, sich zu vereinigen, um die
Wiederkehr vermeidbarer Uebel systematisch zu
verhüten und die Auswirkungen der anderen zu beschranken,

er veranlasst sie, sich zu diesem Zweck in nationalen

oder internationalen, privaten oder öffentlichen
Verbanden zu organisieren, schliesslich schlagt er ihnen



als Endziel die Entfaltung der Persönlichkeit aller
Menschen vor, die der Urgrund für ihr Wohlergehen ist.
Die Studien von Maurice Chalumeau, dem Genfer
Soziologen, über den Humanitarismus liefern uns hier das

beste Material.
Versuchen wir noch festzustellen, worin sich der Humanitarismus

von der Nächstenliebe unterscheidet, von der

er sich übrigens, wie wir weiter sehen werden,
weitgehend leiten lässt.

Die Nächstenliebe ist eine Tugend, die man uns von
aussen entgegenbringt und die man uns als eine
sittliche Pflicht darstellt. Der Humanitarismus dagegen

entspringt logisch einer objektiven Ueberlegung über
die Bedingungen des Gesellschaftslebens und der sich
daraus ergebenden Solidarität.
Die Nächstenliebe gebietet das sofortige, improvisierte
Handeln des einzelnen Menschen, der plötzlich einem

hilfsbedürftigen Opfer gegenübersteht. Beim Humanitarismus

genügt es nicht, sich aufopfernd einzusetzen,
wenn unvermutet eine Not auftaucht. Das Unheil muss

systematisch bekämpft werden, indem man nach seinen
fernen Ursachen forscht und sich bemüht, den

Verheerungen zuvorzukommen und schliesslich die Welt
davon zu befreien.
Die Nächstenliebe ist vor allem darum besorgt, die
Ungerechtigkeit des Schicksals auszugleichen. Der Humanitarismus

steckt sich positivere und weitere Ziele, wie
zum Beispiel einem jeden zu gestatten, seine Persönlichkeit

zu behaupten.
Die Nächstenliebe trägt Einzelcharakter. Sie ist räumlich

und zeitlich begrenzt. Der Humanitarismus vereint
alle Menschen guten Willens, schafft die erforderlichen

Einrichtungen und auferlegt eine vernünftige Disziplin;
er strebt nach Universalität, dehnt die Barmherzigkeit
auf die ganze Menschheit aus.
Zwar ist die Nächstenliebe um ihre Wirksamkeit
besorgt, doch misst sie der Absicht des Handelnden den

grössten Wert bei. Für den Humanitarismus kommt es

allein auf die Tat und ihr Ergebnis an; es ist im Grunde

genommen unwichtig, in welchem Geist sie vollbracht
wurde.
Die Liebe lehnt jeden Gedanken der Gegenseitigkeit
bei der Hilfe ab. Sie ist ein Geschenk und erwartet keine

Gegenleistung; darin besteht ihre Grösse, aber auch ihre
Schwäche. Der Humanitarismus dagegen wendet sich

an eine organisierte und mit Gedächtnis ausgestattete
Welt; er rechnet wenigstens teilweise auf Gegenseitigkeit,

doch ist er dazu fähig, die aufgestellten Grundsätze

zu beachten, selbst wenn der Gegner dies nicht tut.

So arbeiten der Jurist und der Moralist zusammen, um
das humanitäre Recht aufzubauen. Vor kurzem noch

ging es ihnen darum, ethische Begriffe in das Recht

einzuführen, die gewissen Zivilisationen eigen sind und

von denen Montaigne und Pascal bereits bewiesen haben,
dass sie sich bei jedem Grenzübertritt wandeln. Heute

einigen sie sich auf Ziele, die vom neuzeitlichen
Humanismus ins Licht gerückt wurden und alle das

Wohlergehen der Menschengemeinschaft oder, wenn man
dem Krieg Rechnung trägt, zumindest das geringste
Uebel anstreben. Zu diesem Zweck lassen sie sich nicht
mehr von äusseren Vorschriften leiten, sondern sie

setzen auf Werte, die allen Völkern gemeinsam sind.


	Humanitarismus und Nächstenliebe : die Grundsätze des humanitären Völkerrechts : 3. Teil

