Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 75 (1966)

Heft: 1

Artikel: Worte Albert Schweitzers

Autor: Schweitzer, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-975130

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-975130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WORTE ALBERT SCHWEITZERS

Man kann viel iber Albert Schweitzer schreiben. Ueber
sein Leben, iiber sein Werk, iiber seine Bedeutung in
unserer zerrissenen, von Krieg und Konflikten heim-
gesuchten Welt. Selten gab es einen Menschen, dessen
Universalitit so viel Anlass 2u Bewunderung gab, dessen
schlichte Menschlichkeit so sebr zum Vorbild gereichte,
dessen Name auf der ganzen Welt einen so hoben Klang
besass, der so viel Liebe und Verehrung genoss, dass diese
selbst die vereinzelten Aeusserungen der Kritik iiber-
strahiten. Doch Worte werden nie all das zum Ausdruck
bringen konnen, was an Grisse, Herzlichkeit und Bei-
spiel von diesem Menschen aunsging. Alles, was er in sei-
nen Biichern niederschrieb, gilt unserer Generation und
spateren Zeiten als Vermdchinis, das wir zu erfiillen
haben, wollen wir nicht schuldig an uns wund unseren
Mitmenschen werden. Hinter Albert Schweitzers Worten
—und das eben verleibt ibnen ibre Ueberzengungskraft —
steht die Wabrhaftigkeit eines Menschen, der sie nicht
nur als Fanfare in die Welt hinaus evklingen liess, son-
dern sein Leben danach gestaltete. Rubm und Woblstand
hat Albert Schweitzer missachtet. Als Theologe, als Philo-
soph, als Musiker und Musikschriftsteller wire er als
iberragender Geist aller Ebren teilhaftig geworden, die
die Welt zu vergeben hat. Er aber kiimmerte sich nicht
um Anseben und Lob. Demut und Liebe zu den Kran-
ken, den Verlassenen und Verlorenen wiesen ihm den
Weg, auf den sich sein grosses Hilfswerk im Spital von
Lambarene griindete. In Afrika, zwischen Wasser und
Urwald, in Tagen tiefster Verlassenheit entstand seine
Lebre von der Ebrfurcht vor dem Leben, die als ein un-
iiberhorbarer Mabnruf an uns ergeht und in allen seinen
Werken, ausgesprochen oder unausgesprochen, gegen-
wirtig ist.

Worte, aus dem Zusammenhang gerissen, vermégen
oft nur wenig anszusagen, doch kinnen auch sie zu einer
Begegnung werden, zu einer Begegnung, die «wie ein
Leben gewordener Gedanke in wuns hineinspringt und
ziindet», Von dieser Warte aus betrachtet migen die
nachstebenden Worte Albert Schweitzers ihren Sinn er-
erbalten.

Das grosse Geheimnis ist, als unverbranchter Mensch
durchs Leben zu gehen

Wir alle miissen darauf vorbereitet sein, dass das
Leben uns den Glauben an das Gute und Wahre und
die Begeisterung dafiir nehmen will. Aber wir brau-
chen sie ihm nicht preiszugeben. Dass die Ideale, wenn
sie sich mit der Wirklichkeit auseinandersetzen, gewdhn-
lich von den Tatsachen erdriickt werden, bedeutet nicht,

dass sie von vorneherein vor den Tatsachen zu kapitu-
lieren haben, sondern nur, dass unsere Ideale nicht
stark und stetig genug in uns sind.

Die Macht des Ideals ist unberechenbar. Einem
Wassertropfen sieht man keine Macht an. Wenn er
aber in den Felsspalt gelangt und dort Eis wird, sprengt
er den Fels; als Dampf treibt er den Kolben der mich-
tigen Maschine. Es ist dann etwas mit ihm vorgegan-
gen, das die Macht, die in ihm ist, wirksam werden liess.

So auch mit dem Ideal. Ideale sind Gedanken. So-
lange sie nur gedachte Gedanken sind, bleibt die Macht,
die in ihnen ist, unwirksam, auch wenn sie mit gross-
ter Begeisterung und fester Ueberzeugung gedacht
werden. Wirksam wird ihre Macht erst, wenn mit
thnen dies vorgeht, dass das Wesen eines gelduterten
Menschen sich mit ihnen verbindet. Die Reife, zu der
wir uns zu entwickeln haben, ist die, dass wir an uns
arbeiten miissen, immer schlichter, immer wahrhafti-
ger, immer lauterer, immer mitleidiger zu werden. In
keine andere Erniichterung als in diese haben wir uns
zu ergeben.

Das grosse Wissen ist, mit den Enttduschungen fer-
tig zu werden. Alle Tatsachen sind Wirkung von gei-
stiger Kraft; die erfolgreichen von Kraft, die stark ge-
nug ist, die erfolglosen von Kraft, die nicht stark ge-
nug ist. Mein Verhalten der Liebe richtet nichts aus.
Das ist, weil noch zu wenig Liebe in mir ist. Ich bin
ohnmichtig gegen die Unwahrhaftigkeit und die Liige,
die um mich herum ihr Wesen haben. Das hat zum
Grunde, dass ich selber noch nicht wahrhaftig genug
bin. Ich muss zusehen, wie Missgunst und Boswillig-
keit weiter ihr trauriges Spiel treiben. Das heisst, dass
ich selber Kleinlichkeit und Neid noch nicht ganz ab-
gelegt habe. Meine Friedfertigkeit wird missverstan-
den und gehéhnt. Das bedeutet, dass noch nicht genug
Friedfertigkeit in mir ist.

Das grosse Geheimnis ist, als unverbrauchter Mensch
durchs Leben zu gehen. Solches vermag, wer nicht mit
den Menschen und Tatsachen rechnet, sondern in allen
Erlebnissen auf sich selbst zuriickgeworfen wird und
den letzten Grund der Dinge in sich sucht.

Wer an seiner Liuterung arbeitet, dem kann nichts
den Idealismus rauben. Er erlebt die Macht der Ideen
des Wahren und Guten in sich. Wenn er von dem,
was er nach aussen hin dafiir wirken will, gar zu wenig
bemerkt, so weiss er dennoch, dass er so viel wirkt, als
Liuterung in ihm ist. Nur ist der Erfolg noch nicht
eingetreten, oder er bleibt seinem Auge verborgen. Wo
Kraft ist, ist Wirkung von Kraft. Kein Sonnenstrahl
geht verloren. Aber das Griin, das er weckt, braucht
Zeit zum Spriessen, und dem Sdmann ist nicht immer



beschieden, die Ernte mitzuerleben. Alles wertvolle
Wirken ist Tun auf Glauben.
(Aus meiner Kindheit und Jugendzeit)

Im Dienst des Lebendigen

Die Welt ist nicht nur Geschehen, sondern auch Leben.
Zu dem Leben der Welt, soweit es in meinen Bereich
tritt, habe ich mich nicht nur leidend, sondern auch
titig zu verhalten. Indem ich mich in den Dienst des
Lebendigen stelle, gelange ich zu einem sinnvollen,
auf die Welt gerichteten Tun.

So einfach und selbstverstindlich sich die Ersetzung
des unlebendigen Weltbegriffes durch die wirkliche,
von Leben erfillte Welt ausnimmt, wenn sie einmal
vollzogen ist, so bedurfte es doch einer langen Evolu-
tion, bis sie méglich wurde. Wie das Gestein eines aus
dem Meere emporgestiegenen Gebirges erst sichtbar
wird, nachdem die bedeckenden Kalkschichten nach
und nach durch den Regen abgeschwemmt worden sind,
also uberlagert in den Fragen der Weltanschauung un-
sachliches Denken das sachliche.

Die Idee der Ehrfurcht vor dem Leben ergibt sich
als die sachliche Losung der sachlich gestellten Frage,
wie der Mensch und die Welt zusammengehdren. Von
der Welt weiss der Mensch nur, dass alles, was ist, Et-
scheinung vom Willen zum Leben ist, wie er selber.
Mit dieser Welt steht er im Verhiltnis sowohl der
Passivitit wie der Aktivitit. Einerseits ist er dem Ge-
schehen unterworfen, das in dieser Gesamtheit von
Leben gegeben ist; andererseits ist er fihig, hemmend
oder fordernd, vernichtend oder erhaltend auf Leben,
das in seinen Bereich kommt, einzuwirken.

Die einzige Moglichkeit, seinem Dasein einen Sinn
zu geben, besteht darin, dass er sein natiirliches Ver-
hiltnis zur Welt zu einem geistigen erhebt.

Wird der Mensch denkend iber das Geheimnis-
volle seines Lebens und der Beziehungen, die zwischen
ihm und dem die Welt erfilllenden Leben bestehen, so
kann er nicht anders, als daraufhin seinem eigenen
Leben und allem Leben, das in seinen Bereich tritt,
Ehrfurcht vor dem Leben entgegenzubringen und diese
in ethischer Welt- und Lebensbejahung zu betitigen.
Sein Dasein wird dadurch in jeder Hinsicht schwerer,
als wenn er fir sich lebte, zugleich aber auch reicher,
schoner und gliicklicher. Aus Dahinleben wird es jetzt
wirkliches Erleben des Lebens.

In unmittelbar und absolut zwingender Weise fiihrt
das Denkendwerden iiber Leben und Welt zur Ehr-
furcht vor dem Leben.

(Aus meinem Leben und Denken)

Die Ebrfurcht vor dem Leben

Die Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben begreift alles
in sich, was als Liebe, Hingebung, Mitleiden, Mit-
freude und Mitstreben bezeichnet werden kann.

Nun bietet die Welt aber das grausige Schauspiel
der Selbstentzweiung des Willens zum Leben. Ein Da-

sein setzt sich auf Kosten des anderen durch, eines zer-
stort das andere. Nur in dem denkenden Menschen ist
der Wille zum Leben um anderer Willen zum Leben
wissend geworden und will mit ihm solidarisch sein.
Dies kann er aber nicht vollstindig durchfithren, weil
auch der Mensch unter das ritselhafte und grausige
Gesetz getan ist, auf Kosten andern Lebens leben zu
miissen und durch Vernichtung und Schidigung von
Leben fort und fort schuldig zu werden. Als ethisches
Wesen ringt er aber darum, dieser Notwendigkeit, wo
er nur immer kann, zu entrinnen, und als einer, der
wissend und barmherzig geworden ist, die Selbstent-
zweiung des Willens zum Leben aufzuheben, soweit
der Einfluss seines Daseins reicht. Er diirstet danach,
Humanitit bewihren zu dirfen und Erlésung von Lei-
den bringen zu miussen.

Die in dem denkend gewordenen Willen zum Leben
entstandene Ehrfurcht vor dem Leben enthilt also Welt-
und Lebensbejahung und Ethik ineinander und mit-
einander. Sie geht darauf aus, Werte zu schaffen und
Fortschritte zu verwirklichen, die der materiellen, gei-
stigen und ethischen Héherentwicklung des Menschen
und der Menschheit dienen. Wihrend die gedanken-
lose moderne Welt- und Lebensbejahung in Wissens-
und Koénnens- und Machtidealen umhertaumelt, stellt
die denkende die geistig-ethische Vollendung des
Menschen als das hochste Ideal auf, von dem alle an-
deren Fortschrittsideale erst ihren wirklichen Wert
empfangen.

Die Weltanschauung der Ehrfurcht vor dem Leben
ergibt sich darein, die Welt so zu nehmen, wie sie ist.
Die Welt ist Grausiges in Herrlichem, Sinnloses in
Sinnvollem, Leidvolles in Freudvollem. In jeder Hin-
sicht bleibt sie dem Menschen ritselhaft.

Aber es ist nicht so, dass wir dem Problem des
Lebens ratlos gegeniiberstehen, wenn wir darauf ver-
zichten miissen, das Weltgeschehen als sinnvoll zu be-
greifen. Die Ehrfurcht vor dem Leben bringt uns in
ein geistiges Verhiltnis zur Welt, das von allem Er-
kennen des Weltganzen unabhidngig ist. Durch das
dunkle Tal der Resignation hindurch fiihrt sie uns auf
die lichten Hohen ethischer Welt- und Lebensbejahung
aus innerer Notwendigkeit.

Nicht mehr sind wir darauf angewiesen, Lebens-
anschauung von einer Erkenntnis der Welt abzuleiten.
In der Gesinnung der Ehrfurcht vor dem Leben be-
sitzen wir eine in sich begriindete Lebensanschauung,
in der uns ethische Weltanschauung unmittelbar fest-
steht. In jedem Augenblick, in dem wir iiber uns sel-
ber und das Leben um uns herum denkend werden,
erneuert sie sich in uns.

(Aus meinem Leben und Denken)

Ebrfurcht vor dem Leben als Quelle der Kraft

Mag das Wort Ehrfurcht vor dem Leben als sehr all-
gemein etwas unlebendig klingen, so ist doch das, was
damit bezeichnet wird, etwas, das den Menschen, in
dessen Gedanken es einmal aufgetreten ist, nicht mehr
losldsst. Mitleid, Liebe und iiberhaupt alles wertvoll



Enthusiastische sind ihm gegeben. Mit rastloser Leben-
digkeit arbeitet die Ehrfurcht vor dem Leben an der
Gesinnung, in die sie hineingekommen ist, und wirft
sie in die Unruhe einer niemals und nirgends auf-
hérenden Verantwortlichkeit hinein. Wie die sich
durch die Wasser wiihlende Schraube das Schiff, so
treibt die Ehrfurcht vor dem Leben den Menschen an.

Schmerzvolles Ritsel bleibt es fiir mich, mit Ehr-
furcht vor dem Leben in einer Welt zu leben, in der
Schépferwille zugleich als Zerstorungswille und Zer-
storungswille zugleich als Schopferwille waltet.

Ich kann nicht anders, als mich an die Tatsache
halten, dass der Wille zum Leben in mir als Wille
zum Leben auftritt, der mit anderm Willen zum Leben
eins werden will. Sie ist mir das Licht, das in der Fin-
sternis scheint. Die Unwissenheit, unter die die Welt
getan ist, ist von mir genommen. Ich bin aus der Welt
erlost. In Unruhe, wie sie die Welt nicht kennt, bin
ich durch die Ehrfurcht vor dem Leben geworfen.
Seligkeit, die die Welt nicht geben kann, empfange ich
aus ihr. Wenn in der Sanftmut des Andetsseins als die
Welt ein anderer und ich uns in Verstehen und Ver-
zeihen helfen, wo sonst Willen andern Willen quilen
wiirde, ist die Selbstentzweiung des Willens zum Leben
aufgehoben. Wenn ich ein Insekt aus dem Tiimpel
rette, so hat sich Leben an Leben hingegeben und die
Selbstentzweiung des Lebens ist aufgehoben. Wo in
irgendeiner Weise mein Leben sich an Leben hingibrt,
erlebt mein endlicher Wille zum Leben das Einswerden
mit dem unendlichen, in dem alles Leben eins ist.
Labung wird mir zuteil, die mich vor dem Verschmach-
ten in der Wiiste des Lebens bewahrt.

Darum erkenne ich es als die Bestimmung meines
Daseins, der hoheren Offenbarung des Willens zum
Leben in mir gehorsam zu sein. Als Wirken wihle ich,
die Selbstentzweiung des Willens zum Leben aufzu-
heben, soweit der Einfluss meines Daseins reicht. Das
eine, was not tut, wissend, lasse ich die Ritsel der Welt
und meines Daseins in ihr dahingestellt.

(Kultur und Ethik)

Alles Leben ist Leiden

Ethik ist Mitleid. Alles Leben ist Leiden. Der wissend
gewordene Wille zum Leben ist also von tiefem Mit-
leid mit allen Geschopfen ergriffen. Er erlebt nicht
nur das Weh der Menschen, sondern das der Kreatur
tiberhaupt mit. Was man in der gewthnlichen Ethik
als «Liebe» bezeichnet, ist seinem wahren Wesen nach
Mitleid. In diesem gewaltigen Mitleiden wird der Wille
zum Leben von sich selbst abgelenkt. Seine Liuterung
beginnt.

(Kultur und Ethik)

Das Recht der Herzlichkeit
Kein Mensch ist jemals einem Menschen ein vollstdn-

dig und dauernd Fremder. Mensch gehort zu Mensch.
Mensch hat Recht auf Mensch. Gresse und kleine Um-

stinde konnen eintreten, die die Fremdheit, die wir
uns im tiglichen Leben auferlegen miissen, ausser Kraft
setzen und uns als Mensch zu Mensch miteinander in
Beziehung bringen. Das Gesetz der Zuriickhaltung ist
bestimmt, durch das Recht der Herzlichkeit durch-
brochen zu werden. So kommen wir alle in die Lage,
aus der Fremdheit herauszutreten und fir einen Men-
schen Mensch zu werden. Zu oft versiumen wir es,
weil die geltenden Anschauungen von Wohlerzogen-
heit, Hoflichkeit und Takt uns unsere Unmittelbarkeit
genommen haben. Dann versagen wir einer dem an-
dern, was wir ihm geben mochten und wonach er
Sehnsucht hat. Viel Kilte ist unter den Menschen, weil
wir nicht wagen, uns so herzlich zu geben wie wir sind.

(Aus meiner Kindheit und Jugendzeit)

Vom Licht, das aus uns strablen soll

Vieles, was an Sanftmut, Gutigkeit, Kraft zum Ver-
zeihen, Wahrhaftigkeit, Treue, Ergebung in Leid un-
ser geworden ist, verdanken wir Menschen, an denen
wir solches erlebt haben, einmal in einem grossen, ein-
mal in einem kleinen Begebnis. Ein Leben geworde-
ner Gedanke sprang wie ein Funke in uns hinein und
ziindete.

Ich glaube nicht, dass man in einen Menschen Ge-
danken hineinbringen kann, die nicht in ihm sind.
Gewohnlich sind in den Menschen alle guten Gedan-
ken als Brennstoffe vorhanden. Aber vieles von die-
sem Brennstoff entziindet sich erst oder erst recht,
wenn eine Flamme oder ein Flimmchen von draussen,
von einem anderen Menschen her, in ihn hineinschligt.
Manchmal auch will unser Licht erléschen und wird
durch ein Erlebnis an einem Menschen wieder neu an-
gefacht.

So hat jeder von uns in tiefem Danke derer zu ge-
denken, die Flammen in ihm entziindet haben. Hitten
wir sie vor uns, die uns zum Segen geworden sind, sie
wiirden staunen iiber das, was aus ihrem Leben in un-
seres iibergriff.

So weiss auch keiner von uns, was er wirkt und
was er Menschen gibt. Es ist fiir uns verborgen und
soll es bleiben. Manchmal diirfen wir ein klein wenig
davon sehen, um nicht mutlos zu werden. Das Wirken
der Kraft ist geheimnisvoll.

Ueberhaupt ist nicht in dem Verhiltnis des Men-
schen zum Menschen viel mehr geheimnisvoll, als wir
es uns gewdhnlich eingestehen? Keiner von uns darf
behaupten, dass er einen andern wirklich kenne, und
wenn er seit Jahren tdglich mit thm zusammenlebt.
Von dem, was unser inneres Erleben ausmacht, kon-
nen wir auch unseren Vertrautesten nur Bruchstiicke
mitteilen. Das Ganze vermogen wir weder von uns
zu geben, noch wiren sie imstande es zu fassen. Wir
wandeln miteinander in einem Halbdunkel, in dem
keiner die Zige des andern genau erkennen kann.
Nur von Zeit zu Zeit, durch ein Erlebnis, das wir
mit dem Weggenossen haben, oder durch ein Wort,
das zwischen uns fillt, steht er fur einen Augenblick
neben uns, wie von einem Blitze beleuchtet. Da



sehen wir ihn, wie er ist. Nachher gehen wir wieder,
vielleicht fiir lange, im Dunkel nebeneinander her
und suchen vergeblich, uns die Ziige des andern
vorzustellen.

In diese Tatsache, dass wir einer dem andern
Geheimnis sind, haben wir uns zu ergeben. Sich ken-
nen will nicht heissen, alles voneinander wissen, son-
dern Liebe und Vertrauen zueinander haben und einer
dem andern glauben. Ein Mensch soll nicht in das
Wesen des andern eindringen wollen. Andere zu ana-
lysieren — es sei denn, um geistig verwirrten Men-
schen wieder zurechtzuhelfen —, ist ein unvornehmes
Benehmen. Es gibt nicht nur eine leibliche, sondern
auch eine geistige Schamhaftigkeit, die wir zu achten
haben. Auch die Seele hat ihre Hiillen, deren man sie
nicht entkleiden soll. Keiner von uns darf zum andern
sagen: Weil wir so und so zusammengehdren, habe ich

das Recht, alle deine Gedanken zu kennen. Nicht ein-
mal die Mutter darf so gegen ihr Kind auftreten. Alles
Fordern dieser Art ist toricht und unheilvoll. Hier gilt
nur Geben, das Geben weckt. Teile von deinem geisti-
gen Wesen denen, die mit dir auf dem Wege sind, so
viel mit als du kannst, und nimm als etwas Kostbares
hin, was dir von ihnen zuriickkommt.

(Aus meiner Kindheit und Jugendzeit)

Von der Giite des Menschen

Was ein Mensch an Giitigkeit in die Welt hinausgibt,
arbeitet an den Herzen und an dem Denken der Men-
schen. Unsere torichte Versiumnis ist, dass wir mit der
Giitigkeit nicht ernst zu machen wagen.

(Aus meiner Kindheit und Jugendzeit)

GEZEITEN

Zuweilen sind wir nichts als leerer Strand,
Und unsere Krifte sind wie fortgegogen.

Was lebte, hat sich weit guriickgezogen,
Nur tote Schalen blichen, toter Sand.

Kein Laut — kein Wind — die Halme unbewegt . . .
Gelihmt von dumpfer Schwere sind die Glieder
Wir stehn betiubt. Ob sich wohl jemals wieder
Auf dem erstorbnen Ufer Leben regt?

Oder ist’s Schein, dass alles schweigt und ruht?
Die Krifte, die im Meer der Seele schliefen —

Sie sammeln sich vielleicht Zu einer Flut

Und dringen plotzlich aus verborgnen Tiefen
Und steigen — steigen aus der griinen Nacht
Als Wogen einer newen Schaffensmacht,

MONIKA MEYER-HOLZAPFEL

(Wir entnehmen das Sonctt « Gezeiten» dem vor einigen Monaten unter dem Titel « Mosaiksteine» im Verlag Benteli, Bern,
erschienenen Gedichtbiandchen von Monika Meyer-Holzapfel)



	Worte Albert Schweitzers

