
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 74 (1965)

Heft: 7

Artikel: Menschlichkeit und Mitmenschlichkeit

Autor: Bührig, Martha

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-974859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-974859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MENSCHLICHKEIT UND MITMENSCHLICHKEIT

Von Dt Martha Buht ig

Menschlichkeit und Mitmenschlichkeit — wie
geboten diese beiden Begriffe zusammen? Sind sie viel
leicht identisch, das heisst, dass es wahre Menschlichkeit

nur als Mitmenschlichkeit gibt, oder setzen sie einander

voraus, nämlich so, dass man nur Mitmensch sein kann,
wenn man zuvor Mensch geworden ist? Jedenfalls ist
eines sicher, dass hinter dieser Formulierung die Frage
nach dem richtigen Menschsem in unserer Zeit steht
Vielleicht ist sie typisch fur eine Umbruchzeit wie die

unsere, in der alles erschüttert wird In solchen Zeiten

muss man neu fragen, was ist eigentlich ein rechter
Mensch

Zwei Ideale, zwei Bilder vom Menschsein liegen in
der Tradition, aus der wir kommen, nebeneinander und
bestimmen unser Leben, je nachdem, woher wir kommen,
wie wir geschult wurden, was fur einen Beruf und was
fur eine Lebensanschauung wir haben, mehr das eine
oder das andere Diese beiden Bilder sollen kurz
skizziert und darauf befragt werden, ob sie der heutigen
Wirklichkeit noch entsprechen, beziehungsweise ob sie

in dieser heutigen Wirklichkeit noch genügend
prägnante Kraft haben und neue Impulse zur Gestaltung
des Lebens auslosen können

Das erste Bild, das mehr aus der griechischen Antike
und dem deutschen Idealismus stammt und das weit
gehend das Denken an unseren Mittelschulen bestimmt,
ist das der in sich geschlossenen, in sich ruhenden, har
momsch entfalteten Persönlichkeit Es ist das Bild
des «innengelenkten» Menschen (Riesman), der seine

eigenen Gaben und Fähigkeiten möglichst umfassend
entwickelt und ausbildet und soviel Welt als möglich in
sich hinein verarbeitet Ein Zitat aus einem Brief von
Wilhelm von Humboldt aus dem Jahre 1804 zeigt das

Gemeinte besser, als ich es formulieren konnte «Wer,
wenn er stirbt, von sich sagen kann ich habe soviel
Welt, als ich konnte, erfasst und in meine Menschheit
verwandelt, der hat sein Ziel erfüllt, der kann nicht
wünschen, wiedei anzufangen, um nun erst das Rechte

zu ergreifen Er hat getan, was im höheren Sinn des

Wortes Leben heisst, und es ist Torheit, das Leben

einem fremden Zweck unterwerfen zu wollen Man

spinnt es aus wie der Seidenwurm, solange der Faden

reicht, und damit ist es am Ende » Dieser so lebende
Mensch erfahrt sich selber als Einzelner, und dieser
Einzelne hat einen fast uneimesslichen Wert Ihm zu
helfen, er selbst zu werden, ist dann das Ziel aller Er
Ziehung und Bildung Die Umgebung, selbst die Mit
menschen werden gewissermassen zum Objekt dieser

Bildung
Wir verdanken diesem Bild des Einzelnen unendlich

viel in unserer abendlandischen Kultur, und niemand

i on uns wurde es je preisgeben wollen Wir sehen heute

aber auch seine gefährlichen Entartungen Von der

Entfaltung aller Gaben und Kräfte bis zum Ideal des

schrankenlosen Auslebens alles dessen, was man in sich

tragt, ist es nur ein kleiner Schritt Ebenfalls ist es nur
ein winziger Schritt zu einem egoistischen Leben, das

bestimmt wird von der Frage, bin ich eigentlich be

friedigt von meinem Beruf? Wenn das die letzte Frage
wird, sind wir in Gefahr, vor allem sind alle diejenigen
Berufe in Gefahr, in denen es um schlichte, wenig sichtbare

Dienste geht Aber auch in allen anderen muss man
sich ernsthaft fragen — und es ist dies eine Frage, die
heute um die ganze Welt geht —, wem dient die aus

gebildete Persönlichkeit eigentlich? Ist sie um ihrer
selbst willen da, wie Wilhelm von Humboldt es formuliert

hat, oder stellt sie sich mit dem, was sie geworden
ist und was sie sich angeeignet hat, in Dienst und in
den Dienst wovon? Wenn wir beide Seiten abwägen,
werden wir trotzdem zum Schluss kommen, dass wir
niemals auf dieses Bild vom Menschen verzichten können
Zu unserem Verständnis von Menschlichkeit gehört dieses

Ernstnehmen des Einzelnen ganz unabdingbar, auch

wenn wir spuren und wissen, dass der Indn ldualismus
düngend der Korrektur bedarf

Nun steht neben diesem Bild vom Menschen ein
anderes, das mehr aus der judisch christlichen Tradition
kommt Hier wird der Mensch nicht so sehr als Ein
zelner gesehen, sondern in der Begegnung von Ich und
Du Gewisse Strömungen zeitgenossischer Psychologie
und Philosophie haben uns deutlich gemacht, dass der
Mensch ganz wesentlich durch seine Mitmenschen be

stimmt wird Man weiss heute zum Beispiel, dass Kin
der zugrunde gehen, wenn man sie nur hygienisch
einwandfrei pflegt, abei nicht mit ihnen redet Man weiss
auch, dass im Guten wie im Bosen Eltern und Geschwister

ein Stuck weit das Schicksal des einzelnen Menschen
bestimmen Man konnte geradezu von einer tief mit-
menschlichen Struktur des Menschen reden, der nur
durch den andern Menschen wirklich zum Menschen
wird Wir wissen heute, dass auch der erwachsene

Mensch in der Begegnung lebt Die personliche Liebe

von Mann und Flau, von Fltern und Kindern, von
Freunden ist fur ihn entscheidend Erst durch die

Begegnung mit dem Mann wird die Frau zur Frau, wie
auch umgekehrt erst durch die Begegnung mit der Frau
der Mann zum Manne wird Nicht der einsame Mensch

vor der Fülle der von ihm zu benennenden Gegenstande
und Kreaturen ist schon wirklich Mensch, sondern der
Mensch in der Be<regnunn ist der wahre Mensch Hintero o o
dieser Auffassung steht das Wissen um Gottes Anrede
an den Menschen Ihm Antwort zu geben, dazu ist der
Mensch da (unser Wort Verantwortung enthalt ja die

ses Wort Antwort Dass der Mensch a on Gott bejaht

10





und angenommen wird und dass er nur in diesem
Angenommensein existieren kann, ist der tiefste Grund
seines Menschseins. Diese personale, mitmenschliche
Struktur unseres Lebens ist vermutlich das Wertvollste
in unserer Kultur. Auf ihr beruht das Beste, was wir
auch in der heutigen Zeit an andere Völker
weiterzugeben haben, zum Beispiel von unserer Ehe- und
Familienauffassung.

Aber auch hier zeigen sich Begrenzungen. Es gibt
nicht nur ein positives, sondern auch ein negatives
Bestimmtsein von den anderen. Ein Dichter und Philosoph

unserer Tage, Jean Paul Sartre, hat formuliert:
Die Hölle, das sind die anderen (L'enfer c'est autrui),
und er zeichnet diese Hölle im Bild von drei Menschen,
die in alle Ewigkeit ohne Ausweg zusammengeschlossen

und auf einander angewiesen sind. Aber auch wenn
man von dieser immerhin sehr wesentlichen Seite
absieht, bleiben Fragen offen. Wie kommt man von dem,
was im kleinsten Kreis möglich ist, zu einer Gestaltung
der grösseren Gruppen, in denen wir alle leben? Wie
ist von hier aus ein Aufbau des beruflichen und öffentlichen

Lebens möglich?
Damit stehen wir bereits vor einer neuen Frage.

Sind die beiden uns überlieferten Bilder vom
Menschen der heutigen Wirklichkeit noch gewachsen? Es

ist hier weder die Zeit noch der Ort, um die heutige
Arbeitswelt auch nur einigermassen umfassend zu
charakterisieren. So können nur einige allgemein
bekannte Tatsachen in Erinnerung gerufen werden. Wir
wissen, dass die heutige Arbeitswelt bestimmt ist von
einer immer weitergehenden Rationalisierung, von
Technik, Methode, Organisation. In dieser Arbeitswelt
stehen wir in ständig wechselnden Arbeitsgruppen, in
denen es nun gerade nicht um Begegnung, sondern um
die gemeinsame Bewältigung sachlicher Aufgaben geht
und in die doch das nicht gestaltete und nicht gelebte
Menschliche oft störend hineinspielt. Aber auch ausserhalb

der Arbeit leben wir in ganz verschiedenen
Bereichen, in denen wir verschiedene Rollen übernehmen
müssen. Diese Rollen prägen uns mehr als wir wollen
und meinen, und weder das Bild von der sich entfaltenden

Persönlichkeit noch das vom Menschen, der aus
und in der Begegnung lebt, ist dieser Wirklichkeit
gewachsen. Dazu kommt, dass wir, ob wir es wollen oder
nicht, von denselben geistigen Strömungen beherrscht
werden. Wir lesen dieselben Zeitungen, hören und
sehen dieselben Sendungen am Radio und am
Fernsehen, sind beeindruckt von den gleichen Büchern,

tragen mehr oder weniger dieselben Kleider und
Frisuren und sind darum einer dauernden Nivellierung
ausgesetzt. Man kann dagegen rebellieren, selbstverständlich,

wird aber rasch zum Aussenseiter gestempelt. Auf
der anderen Seite aber droht uns der völlige Konformismus,

und auch hier ist zu fragen: Können uns die

aus der Tradition stammenden Bilder von der in sich

geschlossenen Persönlichkeit oder dem Menschen, der
in der Begegnung lebt, helfen? Was heisst Mensch sein

hier? Hier werden wir alle zu stottern anfangen, denn

es ist uns völlig klar, dass wir ganz am Anfang einer

Neuorientierung stehen und alle mehr oder weniger
hilflos sind. Wir sind von der heutigen Situation über-

In den Holzschnitten von Giani Castiglioni spiegelt sich

eine zutiefst empfundene Anteilnahme asn Menschen in
seiner Erbarmungswürdigkeit, seiner Verzweiflung, seiner

in den Staub getretenen Grösse,

12



rannt worden, das heisst die technische Entwicklung
ist der seelisch-geistigen Bewältigung weit vorangeeilt.
Ich will trotzdem versuchen, einige sehr unvollständige
Gedanken herauszustellen.

Vielleicht müsste man als erstes sagen, dass Menschsein

in der heutigen Situation heisst, nicht abdanken,
nicht resignieren, nicht vor der Situation kapitulieren,
sondern sich engagieren und sich hingeben. Es gibt
unendlich viele, die nicht mehr wirklich leben, die ihr
Leben nicht aktiv gestalten, sondern die sich sozusagen
leben lassen. Das würde ich als ein Abdanken bezeichnen.

Wir haben uns einzusetzen und unser Leben einer Sache

hinzugeben. Aber natürlich stellt sich damit sofort die

Frage, in welcher Richtung und mit welcher Zielsetzung
sollen wir uns engagieren.

Nach allem Gesagten dürfte es klar sein, dass die

Richtung durch unsere Herkunft klar gegeben ist. Es

kann sich nur um ein Engagement auf den Menschen
hin und um des Menschen willen handeln. Das haben
wir unverlierbar vor allem aus der Bibel gelernt, dass

es zuletzt immer um den Menschen geht. Auch Gott
geht es bei dem, was er geschaffen hat, und bei seiner

Erlösungstat um den Menschen. So kann es sich auch

für uns nur darum handeln, dass wir uns um des

Menschen willen engagieren und dass wir uns darum auch

mit Recht Gedanken machen, wie wir selber Mensch
bleiben können in der heutigen Situation. Und
vielleicht erweist sich diese bei näherem Zusehen als gar
nicht so unergiebig, wie wir zunächst gemeint haben.
Es könnte sein, dass manches, das wir als Gefahr und

Bedrohung empfinden möchten, sich im Gegenteil als

Chance erweist.
Eine solche Chance besteht zum Beispiel darin, dass

wir in den wechselnden Gruppierungen, in denen wir
heute zu arbeiten haben, immer wieder auf den menschlichen

Partner stossen, der mit uns in dieser Situation
steht. Ihn zu entdecken und ernstzunehmen ist ein

Teil unseres Engagements und unserer Mitmenschlichkeit.

Es könnte sein, dass hier neue Formen von
gemeinsamer Verantwortung entstehen würden, die
wertvoller wären oder jedenfalls nicht weniger wertvoll
als das, was in der Vergangenheit in einer mehr
persönlichen Beziehung möglich war. Auf alle Fälle kann

man sagen, wenn man anfängt, die neuen Situationen

ernst zu nehmen, macht man immer neue Entdeckungen

und ist jedenfalls nicht in der Gefahr, zu kapitulieren,

dem Tramp zu verfallen und das Leben etwas

langweilig zu finden. Man kann dann auch dem Schematismus

entgehen. Und am Rande vermerkt: Was hier

vom kleinen Bereich unseres beruflichen Alltags
gesagt ist, gilt selbstverständlich auch für den grösseren
und grossen Bereich unseres öffentlichen Lebens. Auch
da geht es um das Entdecken und Ernstnehmen solcher

wechselnder Partnerschaften.
Ganz klar ist dabei, dass solche Mitmenschlichkeit

nur möglich ist, wenn wir auch die Last der

heutigen Organisationsformen auf uns nehmen. Sie ist

zum Beispiel nicht möglich ohne eine Kenntnis dieser

Formen. Gerade um des Menschen willen muss man
heute organisieren und planen, um des Menschen

willen muss man heute Dinge bewusst überlegen, die

sich früher spontan ereigneten. So braucht es heute ein

grosses Mass an Sachkenntnis der heutigen
gesellschaftlichen Strukturen, wenn man in ihnen nicht
untergehen will. Und von unserer Tradition her bringen
wir wenig Voraussetzungen für eine solche Sachkenntnis

mit. Blosse Freundlichkeit und Zugewandtheit
genügen hier in sehr vielen Fällen nicht mehr. Ebensowenig

genügt freilich die blosse Spezialkenntnis. Konkret

ausgedrückt könnte man sagen, gerade diejenigen,
denen es ernsthaft um den Menschen geht, müssen sich
heute in sehr nüchternen Sach- und Organisationsfragen

engagieren. Das geht bis hinein in die Arbeit
der Berufsverbände, das bedeutet aber auch, dass man
oft mühsame und scheinbar zeitraubende und unfruchtbare

Gespräche um Fragen der Koordination, der
Ablösung, der Arbeitseinteilung nicht scheut, sondern auf
sich nimmt. Wo das alles nicht geschieht, wo man nur
den direkten Kontakt, zum Beispiel zwischen der
Schwester und dem Patienten, sucht, da ist diesem

gerade am schlechtesten gedient.
Selbstverständlich kann man sich all diesen zeit-

gemässen Aufgaben auch entziehen. Eine besonders

häufige Form dieser Flucht ist der Rückzug ins nur
persönliche Leben. Dieser kann auf verschiedene Weise
erfolgen. Ich denke zum Beispiel daran, dass ein ganz
grosser Teil Frauen, die eine volle Ausbildung
genossen haben, sehr kurz nach Abschluss dieser
Ausbildung heiraten. Was geschieht dann? Heisst dieser

Schritt, dass sie für immer in der Intimsphäre ihrer
Ehe und Familie gut aufgehoben und einem weiteren
Aufgabenkreis verloren sind? Ich meine nicht, dass

Heiraten dieses unbedingt bedeuten müsste. Aber ich
sehe noch wenig von einem konsequenten Lebensplan
der verheirateten Frau. Sollte es nicht heute so sein,
dass wir nach den verschiedensten Kombinationsmöglichkeiten

von beiden Aufgaben, der im intimen Kreis
von Ehe und Familie und der im grösseren Kreis der
beruflichen Arbeit und der Oeffentlichkeit, suchen
müssen? Müsste es nicht mehr und mehr selbstverständlich

werden, dass verheiratete Frauen nach einer
Anzahl von Jahren in ihren Beruf zurückzukehren und
dass sie auch während der Jahre, in denen ihnen dies
nicht möglich ist, den Kontakt mit ihrem Beruf nie

ganz verlieren, so dass sie wenigstens einigermassen
auf dem laufenden bleiben und die Weiterentwicklung
mitverfolgen können? Wenn dies nicht geschieht,
dann müsste man doch ernsthaft fragen, ob das

lebenslängliche Verharren im rein menschlich-personalen,
intimen Bereich der Familie nicht eine Flucht vor der
weiter gestellten Aufgabe bedeutet. Mir scheint, dies
sei auch dann wahr, wenn es von weiten Kreisen
unserer Bevölkerung gutgeheissen wird. Doch nicht nur
die verheiratete Frau ist in Gefahr, solche Fluchtwege
zu beschreiten. Auch die alleinstehende berufstätige
Frau bleibt davor nicht gefeit. Oder ist es etwas
anderes, wenn so viele sich den oben geschilderten
Aufgaben entziehen und sich beschränken wollen auf den

allerengsten Bereich der Arbeit? Oder wenn andere
ihre Berufsarbeit mehr und mehr zum blossen «Job»
werden lassen, um in der Freizeit, wie sie meinen,
wahre Menschen zu sein, das heisst der Pflege ihrer

13



In einer Zeit der Verfinsterung, der Verwirrung der Geister,

der Hilf- und Ratlosigkeit wird der Künstler zum
Ankläger, Mahner, aber auch zum Wegweisenden, und
aus übervollem Herzen ringt sich das Werk wie ein Schrei,
als Ausbruch und Ueberwindung zugleich.

Persönlichkeit zu leben? Berufstätige Frauen gehören
zu den dankbarsten Kunden im kulturellen Leben
unserer Zeit, und das ist in Ordnung. Aber auch das

dürfte nicht zu einem Ausweichen vor den Anforderungen

der Arbeitswelt werden, die gerade um des

Menschen willen auf Menschen angewiesen ist, die sich
in ihr über das Notwendige hinaus engagieren.

Schliesslich noch ein letztes. Angesichts der von
mir geschilderten Aufgaben und Anforderungen mag
man mit Recht die Frage stellen: Wer kann das, ist
das nicht zuviel verlangt? Hier kann ich nicht anders,
als eine persönliche Antwort geben, und jeder ist
selbstverständlich frei, für sich selber eine andere
Antwort zu suchen. Ich selber jedenfalls könnte mir nicht
vorstellen, wie ich ohne zwei Gegebenheiten in dieser

heutigen Welt existieren könnte. Das eine ist ein Wissen

um einen Auftrag, um das Eingeordnetsein in den

grossen Plan Gottes, von dem wir wissen, dass es Gott
eben um den Menschen geht und dass er um dieses

Menschen willen die Welt nicht aus seinen Händen
lässt. Ohne dieses letzte Wissen, dass aller Einsatz für
den Menschen von diesem Plan Gottes getragen ist
und einen winzigen Teil dieses grossen Planes
bedeutet, weiss ich nicht, wo ich den Mut hernehmen
sollte, an die so komplexen und komplizierten
Aufgaben unserer Zeit immer wieder neu heranzugehen. In
diesen Plan Gottes bin ich hineingenommen mit all
den vielen, mit denen ich durch meine Arbeit
zusammenkomme. Ich weiss aber auch, dass sein Plan weit
über uns alle hinausgeht und dass zu seiner Welt alle
die sachlichen Gegebenheiten gehören, die mir oft
soviel Mühe machen. Durch Gott ist mir eine ganz

grosse Freiheit dieser Welt gegenüber gegeben, auch

eine Freiheit zur Mitarbeit an ihrer Gestaltung.
Dies wäre nun aber trotz allem eine sehr einseitige

und auch unpersönliche Aussage. Darum möchte ich
sie ergänzen durch das andere: Nur in der Nachfolge
Jesu Christi, nur im Blick auf ihn scheint es mir, dass

wir immer wieder neu selber Mensch werden und
erfahren können, was Mitmensch sein bedeutet. In der

Nachfolge dessen, der sich selber zum Diener aller
gemacht hat, begreifen wir am besten, dass wir nicht
dazu da sind, um uns selbst zu entfalten, sondern um
uns hinzugeben. An seinem Bild können wir ablesen,

was Liebe heisst. In ihm sind wir aber auch
angeschlossen an einen Kraftstrom, der von Gott selber her
in die Welt fliesst. Man könnte also sagen, in ihm sind
wir sowohl selbst beschenkt, und es wird uns jeden
Tag neu geholfen, wir sind aber auch gerufen zu einer
aktiven Mitmenschlichkeit in den Formen unserer
eigenen Zeit. Wenn wir diesem Ruf Folge leisten,
erkennen wir, dass tatsächlich die wahre Menschlichkeit

eine Mitmenschlichkeit in der Nachfolge Jesu
Christi ist. In einer Zeit, in der diese Erkenntnisse
unseres Glaubens leicht verschüttet oder verdeckt werden

durch Formeln, die uns leer erscheinen, sollten wir
einander Mut machen, uns diese Botschaft trotzdem

sagen zu lassen. Wir werden dann erfahren, dass sie

uns tatsächlich trägt.

Ansprache, gehalten am Schwesterntag der Rotkreuz-Pflegerinnenschule

Lindenhof, Bern, am 2. Mai 1965.

14


	Menschlichkeit und Mitmenschlichkeit

