Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 74 (1965)

Heft: 7

Artikel: Menschlichkeit und Mitmenschlichkeit
Autor: Bihrig, Martha

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-974859

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-974859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MENSCHLICHKEIT UND MITMENSCHLICHKEIT

Von Dr. Martha Biibrig

Menschlichkeit und Mitmenschlichkeit — wie ge-
héren diese beiden Begriffe zusammen? Sind sie viel-
leicht identisch, das heisst, dass es wahre Menschlichkeit
nur als Mitmenschlichkeit gibt, oder setzen sie einander
voraus, nimlich so, dass man nur Mitmensch sein kann,
wenn man zuvor Mensch geworden ist? Jedenfalls ist
eines sicher, dass hinter dieser Formulierung die Frage
nach dem richtigen Menschsein in unserer Zeit steht.
Vielleicht ist sie typisch fir eine Umbruchzeit wie die
unsere, in der alles erschiittert wird. In solchen Zeiten
muss man neu fragen, was ist eigentlich ein rechter
Mensch.

Zwei Ideale, zwei Bilder vom Menschsein liegen in
der Tradition, aus der wir kommen, nebeneinander und
bestimmen unser Leben, je nachdem, woher wir kommen,
wie wir geschult wurden, was fir einen Beruf und was
fur eine Lebensanschauung wir haben, mehr das eine
oder das andere. Diese beiden Bilder sollen kurz skiz-
ziert und darauf befragt werden, ob sie der heutigen
Wirklichkeit noch entsprechen, beziehungsweise ob sie
in dieser heutigen Wirklichkeit noch geniigend pri-
gnante Kraft haben und neue Impulse zur Gestaltung
des Lebens auslosen konnen.

Das erste Bild, das mehr aus der griechischen Antike
und dem deutschen Idealismus stammt und das weit-
gehend das Denken an unseren Mittelschulen bestimmt,
ist das der in sich geschlossenen, in sich ruhenden, har-
monisch entfalteten Personlichkeit. Es ist das Bild
des «innengelenkten» Menschen (Riesman), der seine
eigenen Gaben und Fihigkeiten mdglichst umfassend
entwickelt und ausbildet und soviel Welt als mdglich in
sich hinein verarbeitet. Ein Zitat aus einem Brief von
Wilhelm von Humboldt aus dem Jahre 1804 zeigt das
Gemeinte besser, als ich es formulieren konnte: «Wer,
wenn er stirbt, von sich sagen kann: ich habe soviel
Welt, als ich konnte, erfasst und in meine Menschheit
verwandelt, der hat sein Ziel erfullt, der kann nicht
wiinschen, wieder anzufangen, um nun erst das Rechte
zu ergreifen. Er hat getan, was im hoheren Sinn des
Wortes Leben heisst, und es ist Torheit, das Leben
einem fremden Zweck unterwerfen zu wollen. Man
spinnt es aus wie der Seidenwurm, solange der Faden
reicht, und damit ist es am Ende.» Dieser so lebende
Mensch erfihrt sich selber als Einzelner, und dieser
LEinzelne hat einen fast unermesslichen Wert. Thm zu
helfen, er selbst zu werden, ist dann das Ziel aller Er-
zichung und Bildung. Die Umgebung, selbst die Mit-
menschen werden gewissermassen zum Objekt dieser
Bildung.

Wir verdanken diesem Bild des Einzelnen unendlich
viel in unserer abendlindischen Kultur, und niemand
von uns wiirde es je preisgeben wollen. Wir sehen heute

10

aber auch scine gefihrlichen Entartungen. Von der
Entfaltung aller Gaben und Krifte bis zum Ideal des
schrankenlosen Auslebens alles dessen, was man in sich
trigt, ist es nur ein kleiner Schritt. Ebenfalls ist es nur
ein winziger Schritt zu einem egoistischen Leben, das
bestimmt wird von der Frage, bin ich eigentlich be-
friedigt von meinem Beruf? Wenn das die letzte Frage
wird, sind wir in Gefahr, vor allem sind alle diejenigen
Berufe in Gefahr, in denen es um schlichte, wenig sicht-
bare Dienste geht. Aber auch in allen anderen muss man
sich ernsthaft fragen — und es ist dies eine Frage, die
heute um die ganze Welt geht —, wem dient die aus-
gebildete Personlichkeit eigentlich? Ist sie um ihrer
selbst willen da, wie Wilhelm von Humboldt es formu-
liert hat, oder stellt sie sich mit dem, was sie geworden
ist und was sie sich angeeignet hat, in Dienst und in
den Dienst wovon? Wenn wir beide Seiten abwigen,
werden wir trotzdem zum Schluss kommen, dass wir
niemals auf dieses Bild vom Menschen verzichten kénnen.
Zu unserem Verstindnis von Menschlichkeit gehort dieses
Ernstnehmen des Einzelnen ganz unabdingbar, auch
wenn wir spiiren und wissen, dass der Individualismus
dringend der Korrektur bedarf.

Nun steht neben diesem Bild vom Menschen ein
anderes, das mehr aus der judisch-christlichen Tradition
kommt. Hier wird der Mensch nicht so sehr als Ein-
zelner gesehen, sondern in der Begegnung von Ich und
Du. Gewisse Stromungen zeitgendssischer Psychologie
und Philosophie haben uns deutlich gemacht, dass der
Mensch ganz wesentlich durch seine Mitmenschen be-
stimmt wird. Man weiss heute zum Beispiel, dass Kin-
der zugrunde gehen, wenn man sie nur hygienisch ein-
wandfrei pflegt, aber nicht mit ihnen redet. Man weiss
auch, dass im Guten wie im Bosen Eltern und Geschwister
ein Stiick weit das Schicksal des einzelnen Menschen
bestimmen. Man koante geradezu von ciner tief mit-
menschlichen Struktur des Menschen reden, der nur
durch den andern Menschen wirklich zum Menschen
wird. Wir wissen heute, dass auch der erwachsene
Mensch in der Begegnung lebt. Die personliche Liebe
von Mann und Frau, von Eltern und Kindern, von
Freunden ist fiir ihn entscheidend. Erst durch die Be-
gegnung mit dem Mann wird die Frau zur Frau, wie
auch umgekehrt erst durch die Begegnung mit der Frau
der Mann zum Manne wird. Nicht der einsame Mensch
vor der Fille der von ithm zu benennenden Gegenstinde
und Kreaturen ist schon wirklich Mensch, sondern der
Mensch in der Begegnung ist der wahre Mensch. Hinter
dieser Auffassung steht das Wissen um Gottes Anrede
an den Menschen. Thm Antwort zu geben, dazu ist der
Mensch da (unser Wort Verantwortung enthilt ja die-
ses Wort Antwort.) Dass der Mensch von Gott bejaht






und angenommen wird und dass er nur in diesem An-
genommensein existieren kann, ist der tiefste Grund
seines Menschseins. Diese personale, mitmenschliche
Struktur unseres Lebens ist vermutlich das Wertvollste
in unserer Kultur. Auf ihr beruht das Beste, was wir
auch in der heutigen Zeit an andere Volker weiter-
zugeben haben, zum Beispiel von unserer Ehe- und
Familienauffassung.

Aber auch hier zeigen sich Begrenzungen. Es gibt
nicht nur ein positives, sondern auch ein negatives Be-
stimmtsein von den anderen. Ein Dichter und Philo-
soph unserer Tage, Jean Paul Sartre, hat formuliert:
Die Holle, das sind die anderen (L’enfer c’est autrui),
und er zeichnet diese Holle im Bild von drei Menschen,
die in alle Ewigkeit ohne Ausweg zusammengeschlos-
sen und auf einander angewiesen sind. Aber auch wenn
man von dieser immerhin sehr wesentlichen Seite ab-
sieht, bleiben Fragen offen. Wie kommt man von dem,
was im kleinsten Kreis moglich ist, zu einer Gestaltung
der grosseren Gruppen, in denen wir alle leben? Wie
ist von hier aus ein Aufbau des beruflichen und 6ffent-
lichen Lebens moglich?

Damit stehen wir bereits vor einer neuen Frage.
Sind die beiden uns tiberlieferten Bilder vom Men-
schen der heutigen Wirklichkeit noch gewachsen? Es
ist hier weder die Zeit noch der Ort, um die heutige
Arbeitswelt auch nur einigermassen umfassend zu
charakterisieren. So kénnen nur einige allgemein be-
kannte Tatsachen in Erinnerung gerufen werden. Wir
wissen, dass die heutige Arbeitswelt bestimmt ist von
einer immer weitergehenden Rationalisierung, von
Technik, Methode, Organisation. In dieser Arbeitswelt
stehen wir in stindig wechselnden Arbeitsgruppen, in
denen es nun gerade nicht um Begegnung, sondern um
die gemeinsame Bewiltigung sachlicher Aufgaben geht
und in die doch das nicht gestaltete und nicht gelebte
Menschliche oft stérend hineinspielt. Aber auch ausser-
halb der Arbeit leben wir in ganz verschiedenen Be-
reichen, in denen wir verschiedene Rollen iibernehmen
miissen. Diese Rollen prigen uns mehr als wir wollen
und meinen, und weder das Bild von der sich entfalten-
den PersOnlichkeit noch das vom Menschen, der aus
und in der Begegnung lebt, ist dieser Wirklichkeit ge-
wachsen. Dazu kommt, dass wir, ob wir es wollen oder
nicht, von denselben geistigen Strémungen beherrscht
werden. Wir lesen dieselben Zeitungen, hdren und
sehen dieselben Sendungen am Radio und am Fern-
sehen, sind beeindruckt von den gleichen Biichern,
tragen mehr oder weniger dieselben Kleider und Fri-
suren und sind darum einer dauernden Nivellierung aus-
gesetzt. Man kann dagegen rebellieren, selbstverstind-
lich, wird aber rasch zum Aussenseiter gestempelt. Auf
der anderen Seite aber droht uns der vollige Konfor-
mismus, und auch hier ist zu fragen: Konnen uns die
aus der Tradition stammenden Bilder von der in sich
geschlossenen Personlichkeit oder dem Menschen, der
in der Begegnung lebt, helfen? Was heisst Mensch sein
hier? Hier werden wir alle zu stottern anfangen, denn
es ist uns vollig klar, dass wir ganz am Anfang einer
Neuorientierung stehen und alle mehr oder weniger
hilflos sind. Wir sind von der heutigen Situation tiber-

12

In den Holzschnitten von Giani Castiglioni spiegelt sich
eine zutiefst empfundene Anteilnabhme am Menschen in
seiner Erbarmungswiirdigkeit, seiner Verzweiflung, sei-
ner in den Staub getretenen Grésse.



rannt worden, das heisst die technische Entwicklung
ist der seelisch-geistigen Bewiltigung weit vorangeeilt.
Ich will trotzdem versuchen, einige sehr unvollstindige
Gedanken herauszustellen.

Vielleicht miisste man als erstes sagen, dass Mensch-
sein in der heutigen Situation heisst, nicht abdanken,
nicht resignieren, nicht vor der Situation kapitulieren,
sondern sich engagieren und sich hingeben. Es gibt un-
endlich viele, die nicht mehr wirklich leben, die ihr
Leben nicht aktiv gestalten, sondern die sich sozusagen
leben lassen. Das wiirde ich als ein Abdanken bezeichnen.
Wir haben uns einzusetzen und unser Leben einer Sache
hinzugeben. Aber natiirlich stellt sich damit sofort die
Frage, in welcher Richtung und mit welcher Zielsetzung
sollen wir uns engagieren.

Nach allem Gesagten dirfte es klar sein, dass die
Richtung durch unsere Herkunft klar gegeben ist. Es
kann sich nur um ein Engagement auf den Menschen
hin und um des Menschen willen handeln. Das haben
wir unverlierbar vor allem aus der Bibel gelernt, dass
es zuletzt immer um den Menschen geht. Auch Gott
geht es bei dem, was er geschaffen hat, und bei seiner
Erl6sungstat um den Menschen. So kann es sich auch
fir uns nur darum handeln, dass wir uns um des Men-
schen willen engagieren und dass wir uns darum auch
mit Recht Gedanken machen, wie wir selber Mensch
bleiben kénnen in der heutigen Situation. Und viel-
leicht erweist sich diese bei niherem Zuschen als gar
nicht so unergiebig, wie wir zundchst gemeint haben.
Es konnte sein, dass manches, das wir als Gefahr und
Bedrohung empfinden méchten, sich im Gegenteil als
Chance erweist.

Eine solche Chance besteht zum Beispiel darin, dass
wir in den wechselnden Gruppierungen, in denen wir
heute zu arbeiten haben, immer wieder auf den mensch-
lichen Partner stossen, der mit uns in dieser Situation
steht. Thn zu entdecken und ernstzunehmen ist ein
Teil unseres Engagements und unserer Mitmenschlich-
keit. Es konnte sein, dass hier neue Formen von ge-
meinsamer Verantwortung entstehen wiirden, die wert-
voller wiren oder jedenfalls nicht weniger wertvoll
als das, was in der Vergangenheit in einer mehr per-
sonlichen Beziehung mdglich war. Auf alle Fille kann
man sagen, wenn man anfingt, die neuen Situationen
ernst zu nehmen, macht man immer neue Entdeckun-
gen und ist jedenfalls nicht in der Gefahr, zu kapitu-
lieren, dem Tramp zu verfallen und das Leben etwas
langweilig zu finden. Man kann dann auch dem Schema-
tismus entgehen. Und am Rande vermerkt: Was hier
vom kleinen Bereich unseres beruflichen Alltags ge-
sagt ist, gilt selbstverstindlich auch fir den grosseren
und grossen Bereich unseres dffentlichen Lebens. Auch
da geht es um das Entdecken und Ernstnehmen solcher
wechselnder Partnerschaften.

Ganz klar ist dabei, dass solche Mitmenschlich-
keit nur méglich ist, wenn wir auch die Last der heu-
tigen Organisationsformen auf uns nehmen. Sic ist
zum Beispiel nicht méglich ohne eine Kenntnis dieser
Formen. Gerade um des Menschen willen muss man
heute organisieren und planen, um des Menschen
willen muss man heute Dinge bewusst iiberlegen, die

sich frither spontan ereigneten. So braucht es heute ein
grosses Mass an Sachkenntnis der heutigen gesell-
schaftlichen Strukturen, wenn man in ithnen nicht un-
tergehen will. Und von unserer Tradition her bringen
wir wenig Voraussetzungen fiir eine solche Sachkennt-
nis mit. Blosse Freundlichkeit und Zugewandtheit ge-
niigen hier in sehr vielen Fillen nicht mehr. Ebenso-
wenig gentigt freilich die blosse Spezialkenntnis. Kon-
kret ausgedriickt kdnnte man sagen, gerade diejenigen,
denen es ernsthaft um den Menschen geht, miissen sich
heute in sehr niichternen Sach- und Organisations-
fragen engagieren. Das geht bis hinein in die Arbeit
der Berufsverbinde, das bedeutet aber auch, dass man
oft mithsame und scheinbar zeitraubende und unfrucht-
bare Gespriche um Fragen der Koordination, der Ab-
I6sung, der Arbeitseinteilung nicht scheut, sondern auf
sich nimmt. Wo das alles nicht geschieht, wo man nur
den direkten Kontakt, zum Beispiel zwischen der
Schwester und dem Patienten, sucht, da ist diesem
gerade am schlechtesten gedient.

Selbstverstindlich kann man sich all diesen zeit-
gemissen Aufgaben auch entziehen. Eine besonders
hdufige Form dieser Flucht ist der Ruckzug ins nur
persdnliche Leben. Dieser kann auf verschiedene Weise
erfolgen. Ich denke zum Beispiel daran, dass ein ganz
grosser Teil Frauen, die eine volle Ausbildung ge-
nossen haben, sehr kurz nach Abschluss dieser Aus-
bildung heiraten. Was geschieht dann? Heisst dieser
Schritt, dass sie fiir immer in der Intimsphire ihrer
Ehe und Familie gut aufgehoben und einem weiteren
Aufgabenkreis verloren sind? Ich meine nicht, dass
Heiraten dieses unbedingt bedeuten miusste. Aber ich
sehe noch wenig von einem konsequenten Lebensplan
der verheirateten Frau. Sollte es nicht heute so sein,
dass wir nach den verschiedensten Kombinationsmog-
lichkeiten von beiden Aufgaben, der im intimen Kreis
von Ehe und Familie und der im grosseren Kreis der
beruflichen Arbeit und der Oeffentlichkeit, suchen
missen? Misste es nicht mehr und mehr selbstver-
stindlich werden, dass verheiratete Frauen nach einer
Anzahl von Jahren in ihren Beruf zuriickzukehren und
dass sie auch wihrend der Jahre, in denen ihnen dies
nicht moglich ist, den Kontakt mit ihrem Beruf nie
ganz verlieren, so dass sie wenigstens einigermassen
auf dem laufenden bleiben und die Weiterentwicklung
mitverfolgen kénnen? Wenn dies nicht geschieht,
dann misste man doch ernsthaft fragen, ob das lebens-
lingliche Verharren im rein menschlich-personalen, in-
timen Bereich der Familie nicht eine Flucht vor der
weiter gestellten Aufgabe bedeutet. Mir scheint, dies
sei auch dann wahr, wenn es von weiten Kreisen un-
serer Bevolkerung gutgeheissen wird. Doch nicht nur
die verheiratete Frau ist in Gefahr, solche Fluchtwege
zu beschreiten. Auch die alleinstchende berufstitige
Frau bleibt davor nicht gefeit. Oder ist es etwas an-
deres, wenn so viele sich den oben geschilderten Auf-
gaben entzichen und sich beschrinken wollen auf den
allerengsten Bereich der Arbeit? Oder wenn andere
ihre Berufsarbeit mehr und mehr zum blossen «Job»
werden lassen, um in der Freizeit, wie sie meinen,
wahre Menschen zu sein, das heisst der Pflege ihrer

13



In einer Zeit der Verfinsterung, der Verwirrung der Gei-
ster, der Hilf- und Ratlosigkeit wird der Kinstler zum
Ankliger, Mahner, aber auch zum Wegweisenden, und
ans iibervollem Herzen ringt sich das Werk wie ein Schrei,
als Ausbruch und Ueberwindung zugleich.

14

Personlichkeit zu leben? Berufstitige Frauen gehdren
zu den dankbarsten Kunden im kulturellen Leben un-
serer Zeit, und das ist in Ordnung. Aber auch das
durfte nicht zu einem Ausweichen vor den Anforde-
rungen der Arbeitswelt werden, die gerade um des
Menschen willen auf Menschen angewiesen ist, die sich
in ihr tiber das Notwendige hinaus engagieren.

Schliesslich noch ein letztes. Angesichts der von
mir geschilderten Aufgaben und Anforderungen mag
man mit Recht die Frage stellen: Wer kann das, ist
das nicht zuviel verlangt? Hier kann ich nicht anders,
als eine personliche Antwort geben, und jeder ist
selbstverstandlich frei, fur sich selber eine andere Ant-
wort zu suchen. Ich selber jedenfalls kénnte mir nicht
vorstellen, wie ich ohne zwei Gegebenheiten in dieser
heutigen Welt existieren kdnnte. Das eine ist ein Wis-
sen um einen Auftrag, um das Eingeordnetsein in den
grossen Plan Gottes, von dem wir wissen, dass es Gott
eben um den Menschen geht und dass er um dieses
Menschen willen die Welt nicht aus seinen Hinden
lisst. Ohne dieses letzte Wissen, dass aller Einsatz fiir
den Menschen von diesem Plan Gottes getragen ist
und einen winzigen Teil dieses grossen Planes be-
deutet, weiss ich nicht, wo ich den Mut hernehmen
sollte, an die so komplexen und komplizierten Auf-
gaben unserer Zeit immer wieder neu heranzugehen. In
diesen Plan Gottes bin ich hineingenommen mit all
den vielen, mit denen ich durch meine Arbeit zusam-
menkomme. Ich weiss aber auch, dass sein Plan weit
tber uns alle hinausgeht und dass zu seiner Welt alle
die sachlichen Gegebenheiten gehéren, die mir oft
soviel Mithe machen. Durch Gott ist mir eine ganz
grosse Freiheit dieser Welt gegentiber gegeben, auch
eine Freiheit zur Mitarbeit an ihrer Gestaltung.

Dies wire nun aber trotz allem eine sehr einseitige
und auch unpersonliche Aussage. Darum mdochte ich
sie erginzen durch das andere: Nur in der Nachfolge
Jesu Christi, nur im Blick auf ihn scheint es mir, dass
wir immer wieder neu selber Mensch werden und et-
fahren koénnen, was Mitmensch sein bedeutet. In der
Nachfolge dessen, der sich selber zum Diener aller
gemacht hat, begreifen wir am besten, dass wir nicht
dazu da sind, um uns selbst zu entfalten, sondern um
uns hinzugeben. An seinem Bild kénnen wir ablesen,
was Liebe heisst. In ihm sind wir aber auch ange-
schlossen an einen Kraftstrom, der von Gott selber her
in die Welt fliesst. Man konnte also sagen, in ihm sind
wir sowohl selbst beschenkt, und es wird uns jeden
Tag neu geholfen, wir sind aber auch gerufen zu einer
aktiven Mitmenschlichkeit in den Formen unserer
eigenen Zeit. Wenn wir diesem Ruf Folge leisten,
erkennen wir, dass tatsichlich die wahre Menschlich-
keit eine Mitmenschlichkeit in der Nachfolge Jesu
Christi ist. In einer Zeit, in der diese Erkenntnisse
unseres Glaubens leicht verschiittet oder verdeckt wer-
den durch Formeln, die uns leer erscheinen, sollten wir
einander Mut machen, uns diese Botschaft trotzdem
sagen zu lassen. Wir werden dann erfahren, dass sie
uns tatsichlich trigt.

Ansprache, gehalten am Schwesterntag der Rotkreuz-Pflege-
rinnenschule Lindenhof, Bern, am 2. Mai 1965.



	Menschlichkeit und Mitmenschlichkeit

