Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 74 (1965)

Heft: 4

Artikel: Uber das Leid

Autor: Hausmann, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-974833

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-974833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER DAS LEID

Von Manfred Hausmann

Einer muss wachen heisst das Buch von Manfred Hausmann, aus dem wir nachstehend in
gekiirzter Fassung den Aufsatz «Ueber das Leid» bringen. Es gibt nur wenig Dichter, denen wie
Manfred Hausmann die Gabe eigen ist, in reichem, iiberreichem Gedankenfluss jenen Dingen
nachzusinnen, denen wir in unserem gehetzten Dasein selten, viel zu selten Beachtung schenken.
Betrachtungen, Briefe, Gedanken und Reden aus der Zeit von 1941 bis 1950 sind in dem 1950
im S. Fischer-Verlag, Frankfurt, Main, erschienenen Buch vereint.

Hausmann schrieb zwar verschiedene Romane, veroffentlichte zahlreiche Gedichte, widmete
sich dem modernen Schauspiel oder besser gesagt Mysterienspiel, aber die Kunstform, die seinem
Wesen am meisten zu entsprechen scheint, ist die Betrachtung, der Essay, vermag er doch auf
diese Weise am eindriicklichsten den Leser anzusprechen. Da ist kein Gedanke iiberflissig, da
fuhrt er vom Randgeschehen, von der Aeusserlichkeit eines Dinges, behutsam zum inneren
Wesen, zum Kern des Problems. Da gewinnt so vieles Unscheinbare an Bedeutung. Wie mit
Blindheit-geschlagen mag sich mancher vorkommen; denn viele der Betrachtungen des Dichters
eroffnen eine neue Sicht. Es ist, als lehre Hausmann seine Leser sehen und horen. Begabt mit der
Heiterkeit des Gemiites, mit schlichter Gliubigkeit weiss er zu iiberzeugen, wo Gedankenlosig-
keit und Zweifel wohnen.

«Das Buch iiberwindet die Zeit. Es trigt Geisteshelle in alle Riume der Welty, so schreibt
der Dichter in seinem Aufsatz «Von der dreifachen Natur des Buches.» Dieser Satz sei fir
einmal aus dem Gefiige, das ihm den tieferen Sinn verleiht, herausgerissen und auf jenes Buch
bezogen, aus dem wir mit freundlicher Genehmigung des Verlages den nachstehenden Auf-

satz abdrucken.

Wihrend die Frage, warum es Behagen, Freude
und Glick auf der Welt gibt, nur hochst selten auf-
geworfen wird, da jedermann dergleichen offenbar als
selbstverstindlich hinnimmt, kann sich der menschliche
Geist nicht genug tun, tber den tieferen Sinn von Leid,
Schmerz und Elend nachzugriibeln. Dabei diirfte doch
eigentlich kein Zweifel obwalten, dass beide Erschei-
nungsgruppen so untrennbar zueinander gehdren wie
Geburt und Tod, Berg und Tal, Tag und Nacht. Das
eine bedingt das andere, das eine misst sich am andern,
das eine vergeht mit dem anderen. Wenn der Tod
nicht wire, konnte keine Geburt sein, und wenn die
Geburt nicht wire, kénnte kein Tod sein. Ohne das Tal
gibe es keinen Berg, ohne den Berg kein Tal. Ohne
die Nacht keinen Tag, ohne den Tag keine Nacht.
Ohne das Leid kein Gliick, ohne das Gliick kein Leid.
Wiirde die Welt durch irgendeine Zauberei allen Lei-
des enthoben, so kénnte niemand mehr das Glick als
Gliick empfinden. Mit dem Leid wire auch das Glick
dahin.

Es verlohnte sich nicht, tiber diese Binsenwahrheit
auch nur ein einziges Wort zu verlieren, wenn die
Menschheit sich nur nicht aller Binsenwahrheit zum
Trotz, immer wieder der Hoffnung hingeben wollte,
sie konnte das Gliick mehren, indem sie das Leid und
den Schmerz in jeder Gestalt, also iiberhaupt das Un-
angenchme, minderte. Das wesentliche Bestreben der
Zivilisation besteht ja gerade darin, auf allen Gebieten
moglichst viel Glick und moglichst wenig Leid zu
schaffen. Dabei verhilt es sich in Wahrheit so, dass,
aufs Ganze gesehen, das Verhiltnis von Glick und

Leid immer das gleiche bleibt, mag die Menschheit
auch noch so cifrig um eine Verschiecbung zugunsten
des Gliicks bemiiht sein. Es ist gewiss weniger quilend,
ein Kind im Aectherrausch zur Welt zu bringen, als die
Schmerzen der Geburt auf sich zu nehmen. Aber wird
die Schmerzlosigkeit nicht dadurch erkauft, dass an-
dere in den Dinsten der chemischen Werke ihre Ge-
sundheit aufs Spiel setzen? Ganz abgesehen davon,
dass die schmerzenreiche Geburt eine Art von Gliick
mit sich bringt, wie es der narkotisierten Mutter nie
beschieden wird. Dieselbe Wissenschaft, die dem er-
kenntnissiichtigen Menschengeist die Hochgefiihle immer
wunderbarerer Einsichten in die unfassbare Unendlich-
keit des Weltalls und in die nicht weniger unfassbare
Unendlichkeit des Atoms bereitet, bringt auch das
Grauen des Gaskrieges und der Bombennichte mit sich.
Diese unheimlichen Entsprechungen lassen sich noch
bei den kleinsten Dingen des Alltags und bei den bei-
laufigsten seelischen Regungen aufzeigen. Mit einem
Wort: selbst wenn es der Zivilisation gelinge, die
Summe des Leides zu verringern, was aber noch lange
nicht ausgemacht ist, so wirde sie dadurch keinesfalls
das Gliick mehren. Das Gesetz heisst nicht: Je weniger
Leid, um so mehr Gliick, sondern es heisst: je weniger
Leid, um so weniger Glick. Wo immer Erwidgungen
itber den Sinn des Leides, des Schmerzes, des Elends
angestellt werden, gelten sie, obgleich unausgesprochen
und vielleicht auch unbewusst, gleichermassen dem Sinn
des Behagens, der Freude, des Gliicks.

Aus welchem Grunde und zu welchem Ende wird
also der Mensch gequilt? Was haben Krankheiten,



Schicksalsschlige, innere Bedringnisse letztlich zu
bedeuten? Warum fiigt der Mensch dem Menschen so
viel Bitteres zu? Warum hat die Natur so viel Jammer
fiir ihre Geschdpfe in Bereitschaft?

Diese Fragen meinen im Grunde nicht jedes Leid,
sondern nur jenes, dessen Zweck dem Betroffenen
nicht einleuchtet, sie meinen nur die «unnétige Qui-
lerei». Niemand beunruhigt sich dartber, dass ihm der
Finger weh tut, wenn er mit ihm dem Feuer zu nahe
kommt. Hier handelt sich’s ja um einen richtigen und
Uberaus wichtigen, um einen sinnvollen, um einen
warnenden Schmerz, der Schlimmeres verhiiten soll.
Aber warum wird zum Beispiel der Krebskranke die-
sen entsetzlichen Martern ausgesetzt, die nichts mehr
verhiiten kénnen, die anscheinend keinen anderen Sinn
haben als den, blindlings zu quilen, einen sowieso ver-
lorenen Menschen zu quilen, einer armseligen Kreatur
und denen, die ihr nahestehen, die letzten Stunden
zur Holle zu machen . . .

Aber auch diese Art von Leid ist es nicht eigentlich,
auf die sich jene Fragen beziechen. Ein fir andere er-
littenes Leid kann man nicht ohne weiteres sinnlos
nennen, wenngleich darin manche Unbegreiflichkeit
und manches Geheimnis, zum Beispiel das der Schuld,
der Gerechtigkeit, der Stellvertretung und der Erwihlt-
heit, waltet. Jene Fragen bezichen sich vielmehr auf das
ganz und gar sinnlose Leid, in dem keine Spur von
Gerechtigkeit mehr, auch nicht von transzendenter
Gerechtigkeit, zu erkennen ist. Aus welchem Grunde
und zu welchem Ende gibt es solches Leid?

Jeder hat in seiner Bekanntschaft einen Menschen
oder mehrere Menschen, die durch das Leid zu einer
merkwiirdigen Reife und Geldutertheit, wenn nicht gar
zu einer volligen Verkldrtheit gediehen sind. Sieht man
ndher zu, so stellt sich meist heraus, dass es ein sinn-
loses Leid war, das diese Wandlung bewirkt hat. Wie,
wenn das sinnlose Leid — ob korperlicher oder see-
lischer Natur, bleibt sich gleich — gerade wegen seciner
Sinnlosigkeit eine geheimnisvolle Frage aus der an-
deren Welt wire? Je sinnloser und furchtbarer ein
Leid erscheint, um so grosser ist ja die Wahrscheinlich-
keit, dass es wirklich eine solche jenseitige Frage dar-
stellt. Wie, wenn es so stinde, dass Gott den Men-
schen im Leid fragte, und dass der Leidende, der von
Gott geschlagene Mensch, gleichzeitig der begnadete
Mensch wire? Denn den unmittelbar von Gottes Un-
begreiflichkeit Angeriithrten muss man doch wohl einen
Begnadeten nennen. Dann wiirde Reifsein soviel be-
deuten wie fiir Gottes Fragen empfinglich sein . . .

Es gibt Leiden und Qualen, die jedes Mass tibet-
steigen und dem Betroffenen so grauenvoll zusetzen,
dass er nur noch schreien und ausser sich sein kann,
Leiden, die wahnsinnig, buchstiblich wahnsinnig machen,
Leiden, denen gegeniuber der Gedanke, sie seien Fra-
gen Gottes zundchst absurd und licherlich anmutet,
weil sie den Gefragten ja bis zur Unmenschlichkeit, bis
zum sich windenden Tier erniedrigen. Es gibt ferner
das Toben und Rasen der Irren in ihren Zellen, und
es gibt den grauenvollen Angststupor. Es gibt das keu-
chende Leiden derer, die einen liebsten Menschen, etwa

10

das hilflose Kind, leiden sehen — eine Art des Leides,
die noch iberwiltigender sein kann als das eigene —,
wie denn kaum einmal ein Leid auf den unmittelbar
Leidenden beschrankt bleibt, sondern Kreise um Kreise
zieht, da mit dem Leidenden alle, die thm nahestehen,
nach Massgabe ihrer inneren Verbundenheit ebenfalls
leiden. Was hat es mit solchem doppelt sinnlosen Leid
auf sich? Ist es nicht begreiflich und durchaus an-
gebracht, wenn immer wieder Menschen sich hinstellen
und verzweifelt oder zerrissen oder hohnisch fragen,
warum Gott all das Grissliche denn zulasse, warum er
angesichts all der Entsetzlichkeiten denn schweige?

Aber Gott schweigt ja keineswegs. Er redet, indem
er das Entsetzliche zuldsst. Nein, nicht nur zulidsst, son-
dern sogar bereitet. Soll er etwa noch vernehmlicher
reden? Sofern Gott der absolute und souverine Gott
ist, hat er auch die Raserei und den Angstkrampf der
Irren, hat er auch Krankheit und Schindung, Welt-
grauen und Kriegsnot, Hunger und Verbrennung, hat
er alles verhdngt, was sich auf Erden an Aeusserstem
ereignet. Nicht nzr die Raserei und das tibrige, gewiss
nicht, aber doch auch die Raserei. Es hilft nichts. Man
muss dem ins Auge sehen. Auch das Grauenvolle ist
letztlich Gottes ureigenstes Werk. Zuweilen hilt er es
fur angebracht, so, gerade so, zu den Menschen zu
sprechen, und er wird seine heiligen Griinde dafiir
haben. In manchen Fillen will es dem nachsinnenden
Menschen scheinen, als kdnne sogar er, der Mensch,
den einen und anderen Grund anfithren. Ob Gott die-
selben Griinde hat, steht dahin. Wahrscheinlich hat er
ganz andere, fir den Menschen nicht erfassbare. Wenn
aber der Mensch in seinem beschrinkten Erkenntnis-
vermdgen schon Griinde weiss, um wieviel mehr dann
Gott, der unbeschrinkte Herr der Welten und Aeonen.

Gott redet im Leid, Gott fragt im Leid. Es ist Sache
des Menschen, das Leid als Frage zu vernehmen. Es ist
ferner Sache des Menschen, die Frage als Gottes Frage
zu erkennen. Und es ist schliesslich Sache des Men-
schen, auf Gottes Frage zu antworten, so gut er es ver-
mag. Dann wird Gott in eine immer erschreckendere
Unbegreiflichkeit und Ferne riicken. Was der Mensch
am Bilde Gottes allenfalls noch zu begreifen vermeint,
also das von ihm Hineingedeutete, von ihm Erschaffene,
also das Gotzenhafte, wird mehr und mehr schwinden,
und tbrigbleiben wird nur die furchtbare Verborgen-
heit. Und dann wird sich’s zeigen, was fiir eine ver-
wegene, geradezu iibermenschlichen Mut erfordernde
Sache das Christentum ist. Es verlangt namlich als
Antwort auf Gottes unheimliche Frage die Ueberant-
wortung, es verlangt nicht mehr und nicht weniger
von jedem gliubigen Menschen, als dass er sich diesem
ritselvollen, unbegreiflichen, manchmal grauenvoll reden-
den, immer aber Verzweiflung schickenden Gott ohne
jeden Vorbehalt Uberantwortet, dass er im sinnlosen,
aber wirklich sinnlosen Leid den gottlichen Sinn er-
ahnt, und dass er in seiner Verzweiflung, dass er in
dem entsetzlichen Leid der Welt auf die unendliche,
wirklich unendliche Liebe eben dieses Gottes vertraut,
wirklich vertraut.



	Über das Leid

