
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 74 (1965)

Heft: 4

Artikel: Über das Leid

Autor: Hausmann, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-974833

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-974833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER DAS LEID

Von Manffed Hausmann

Einet muss wachen heisst das Buch von Manfred Hausmann, aus dem wir nachstehend in
gekürzter Fassung den Aufsatz «Ueber das Leid» bringen Es gibt nur wenig Dichter, denen wie
Manfred Hausmann die Gabe eigen ist, in reichem, ubeneichem Gedankenfluss jenen Dingen
nachzusinnen, denen wir in unserem gehetzten Dasein selten, viel zu selten Beachtung schenken
Betrachtungen, Briefe, Gedanken und Reden aus der Zeit von 1941 bis 1950 sind in dem 1950
im S F/schei-Vetlag, Ftankfutl, Main, erschienenen Buch vereint

Hausmann schneb zwar veischiedene Romane, veröffentlichte zahlreiche Gedichte, widmete
sich dem modernen Schauspiel oder bessei gesagt Mystenenspiel, aber die Kunstform, die seinem
Wesen am meisten zu entsprechen scheint, ist die Betrachtung, der Essay, vermag er doch auf
diese Weise am eindruckhchsten den Lesei anzusprechen Da ist kein Gedanke iibeiflussig, da
fühlt er vom Randgeschehen, von der Aeusseilichkeit eines Dinges, behutsam zum inneren
Wesen, zum Kern des Problems Da gewinnt so vieles Unscheinbaie an Bedeutung Wie mit
Blindheit geschlagen mag sich mancher vorkommen, denn viele der Betrachtungen des Dichteis
eroffnen eine neue Sicht Es ist, als lehre Hausmann seine Leser sehen und holen Begabt mit dei
Heiterkeit des Gemütes, mit schlichter Gläubigkeit weiss er zu ubeizeugen, wo Gedankenlosigkeit

und Zweifel wohnen
«Das Buch uberwindet die Zeit Es tragt Geisteshelle in alle Räume der Welt», so schreibt

der Dichtet in seinem Aufsatz «Von dei dreifachen Natur des Buches » Dieser Satz sei fur
einmal aus dem Gefuge, das ihm den tieferen Sinn verleiht, herausgerissen und auf jenes Buch
bezogen, aus dem wir mit fieundlichei Genehmigung des Verlages den nachstehenden Aufsatz

abdrucken

Während die Frage, warum es Behagen, Freude
und Glück auf der Welt gibt, nur höchst selten
aufgeworfen wird, da jedermann dergleichen offenbar als

selbstverständlich hinnimmt, kann sich der menschliche
Geist nicht genug tun, über den tieferen Sinn von Leid,
Schmerz und Elend nachzugrübeln. Dabei dürfte doch

eigentlich kein Zweifel obwalten, dass beide

Erscheinungsgruppen so untrennbar zueinander gehöien wie
Geburt und Tod, Berg und Tal, Tag und Nacht Das

eine bedingt das andere, das eine misst sich am andern,
das eine vergeht nut dem anderen. Wenn der Tod
nicht wäre, könnte keine Geburt sein, und wenn die

Geburt nicht wäre, könnte kein Tod sein Ohne das Tal
gäbe es keinen Berg, ohne den Berg kein Tal. Ohne
die Nacht keinen Tag, ohne den Tag keine Nacht.
Ohne das Leid kein Glück, ohne das Gluck kein Leid
Würde die Welt durch irgendeine Zaubeiei allen Leides

enthoben, so könnte niemand mehr das Glück als

Gluck empfinden Mit dem Leid wäre auch das Glück
dahin

Es verlohnte sich nicht, über diese Binsenwahrheit
auch nur ein einziges Wort zu verlieren, wenn die

Menschheit sich nur nicht aller Binsenwahrheit zum

Trotz, immer wieder der Hoffnung hingeben wollte,
sie könnte das Glück mehren, indem sie das Leid und
den Schmerz in jeder Gestalt, also überhaupt das

Unangenehme, minderte. Das wesentliche Bestreben der

Zivilisation besteht ja gerade darin, auf allen Gebieten

möglichst viel Glück und möglichst wenig Leid zu

schaffen Dabei verhält es sich in Wahrheit so, dass,

aufs Ganze gesehen, das Verhältnis von Gluck und

Leid immer das gleiche bleibt, mag die Menschheit
auch noch so eifrig um eine Verschiebung zugunsten
des Glücks bemüht sein. Es ist gewiss weniger quälend,
ein Kind im Aetherrausch zur Welt zu bringen, als die
Schmerzen der Geburt auf sich zu nehmen Aber wird
die Schmerzlosigkeit nicht dadurch erkauft, dass
andere in den Dunsten der chemischen Werke ihre
Gesundheit aufs Spiel setzen? Ganz abgesehen davon,
dass die schmerzenreiche Geburt eine Art von Glück
mit sich bringt, wie es der narkotisierten Mutter nie
beschieden wird. Dieselbe Wissenschaft, die dem
erkenntnissüchtigen Menschengeist die Hochgefühle immer
wunderbarerer Einsichten in die unfassbare Unendlichkeit

des Weltalls und in die nicht weniger unfassbare
Unendlichkeit des Atoms bereitet, bringt auch das

Grauen des Gaskrieges und der Bombennächte mit sich.
Diese unheimlichen Entsprechungen lassen sich noch
bei den kleinsten Dingen des Alltags und bei den
beiläufigsten seelischen Regungen aufzeigen. Mit einem
Wort selbst wenn es der Zivilisation gelange, die
Summe des Leides zu verringern, was aber noch langeo ' tr>

nicht ausgemacht ist, so wurde sie dadurch keinesfalls
das Glück mehren Das Gesetz heisst nicht Je weniger
Leid, um so mehr Glück, sondern es heisst: je weniger
Leid, um so weniger Glück Wo immer Erwägungen
über den Sinn des Leides, des Schmerzes, des Elends
angestellt werden, gelten sie, obgleich unausgesprochen
und vielleicht auch unbewusst, gleichermassen dem Sinn
des Behagens, der Freude, des Glucks.

Aus welchem Grunde und zu welchem Ende wird
also der Mensch gequält? Was haben Krankheiten,

9



Schicksalsschläge, innere Bedrängnisse letztlich zu
bedeuten? Warum fügt der Mensch dem Menschen so
viel Bitteres zu? Warum hat die Natur so viel Jammer
für ihre Geschöpfe in Bereitschaft?

Diese Fragen meinen im Grunde nicht jedes Leid,
sondern nur jenes, dessen Zweck dem Betroffenen
nicht einleuchtet, sie meinen nur die «unnötige
Quälerei». Niemand beunruhigt sich darüber, dass ihm der

Finger weh tut, wenn er mit ihm dem Feuer zu nahe
kommt. Hier handelt sich's ja um einen richtigen und
überaus wichtigen, um einen sinnvollen, um einen
warnenden Schmerz, der Schlimmeres verhüten soll.
Aber warum wird zum Beispiel der Krebskranke diesen

entsetzlichen Martern ausgesetzt, die nichts mehr
verhüten können, die anscheinend keinen anderen Sinn
haben als den, blindlings zu quälen, einen sowieso
verlorenen Menschen zu quälen, einer armseligen Kreatur
und denen, die ihr nahestehen, die letzten Stunden
zur Hölle zu machen

Aber auch diese Art von Leid ist es nicht eigentlich,
auf die sich jene Fragen beziehen. Ein für andere
erlittenes Leid kann man nicht ohne weiteres sinnlos

nennen, wenngleich darin manche Unbegreiflichkeit
und manches Geheimnis, zum Beispiel das der Schuld,
der Gerechtigkeit, der Stellvertretung und der Erwählt-
heit, waltet. Jene Fragen beziehen sich vielmehr auf das

ganz und gar sinnlose Leid, in dem keine Spur von
Gerechtigkeit mehr, auch nicht von transzendenter
Gerechtigkeit, zu erkennen ist. Aus welchem Grunde
und zu welchem Ende gibt es solches Leid?

Jeder hat in seiner Bekanntschaft einen Menschen
oder mehrere Menschen, die durch das Leid zu einer
merkwürdigen Reife und Geläutertheit, wenn nicht gar
zu einer völligen Verklärtheit gediehen sind. Sieht man
näher zu, so stellt sich meist heraus, dass es ein sinnloses

Leid war, das diese Wandlung bewirkt hat. Wie,
wenn das sinnlose Leid — ob körperlicher oder
seelischer Natur, bleibt sich gleich — gerade wegen seiner

Sinnlosigkeit eine geheimnisvolle Frage aus der
anderen Welt wäre? Je sinnloser und furchtbarer ein
Leid erscheint, um so grösser ist ja die Wahrscheinlichkeit,

dass es wirklich eine solche jenseitige Frage
darstellt. Wie, wenn es so stünde, dass Gott den
Menschen im Leid fragte, und dass der Leidende, der von
Gott geschlagene Mensch, gleichzeitig der begnadete
Mensch wäre? Denn den unmittelbar von Gottes
Unbegreiflichkeit Angerührten muss man doch wohl einen

Begnadeten nennen. Dann würde Reifsein soviel
bedeuten wie für Gottes Fragen empfänglich sein

Es gibt Leiden und Qualen, die jedes Mass
übersteigen und dem Betroffenen so grauenvoll zusetzen,
dass er nur noch schreien und ausser sich sein kann,
Leiden, die wahnsinnig, buchstäblich wahnsinnig machen,
Leiden, denen gegenüber der Gedanke, sie seien Fragen

Gottes zunächst absurd und lächerlich anmutet,
weil sie den Gefragten ja bis zur Unmenschlichkeit, bis

zum sich windenden Tier erniedrigen. Es gibt ferner
das Toben und Rasen der Irren in ihren Zellen, und
es gibt den grauenvollen Angststupor. Es gibt das

keuchende Leiden derer, die einen liebsten Menschen, etwa

das hilflose Kind, leiden sehen — eine Art des Leides,
die noch überwältigender sein kann als das eigene —,
wie denn kaum einmal ein Leid auf den unmittelbar
Leidenden beschränkt bleibt, sondern Kreise um Kreise
zieht, da mit dem Leidenden alle, die ihm nahestehen,
nach Massgabe ihrer inneren Verbundenheit ebenfalls
leiden. Was hat es mit solchem doppelt sinnlosen Leid
auf sich? Ist es nicht begreiflich und durchaus
angebracht, wenn immer wieder Menschen sich hinstellen
und verzweifelt oder zerrissen oder höhnisch fragen,
warum Gott all das Grässliche denn zulasse, warum er

angesichts all der Entsetzlichkeiten denn schweige?

Aber Gott schweigt ja keineswegs. Er redet, indem
er das Entsetzliche zulässt. Nein, nicht nur zulässt,
sondern sogar bereitet. Soll er etwa noch vernehmlicher
reden? Sofern Gott der absolute und souveräne Gott
ist, hat er auch die Raserei und den Angstkrampf der

Irren, hat er auch Krankheit und Schändung,
Weltgrauen und Kriegsnot, Hunger und Verbrennung, hat
er alles verhängt, was sich auf Erden an Aeusserstem

ereignet. Nicht nur die Raserei und das übrige, gewiss
nicht, aber doch auch die Raserei. Es hilft nichts. Man
muss dem ins Auge sehen. Auch das Grauenvolle ist
letztlich Gottes ureigenstes Werk. Zuweilen hält er es

für angebracht, so, gerade so, zu den Menschen zu

sprechen, und er wird seine heiligen Gründe dafür
haben. In manchen Fällen will es dem nachsinnenden
Menschen scheinen, als könne sogar er, der Mensch,
den einen und anderen Grund anführen. Ob Gott
dieselben Gründe hat, steht dahin. Wahrscheinlich hat er

ganz andere, für den Menschen nicht erfassbare. Wenn
aber der Mensch in seinem beschränkten Erkenntnisvermögen

schon Gründe weiss, um wieviel mehr dann

Gott, der unbeschränkte Herr der Welten und Aeonen.

Gott redet im Leid, Gott fragt im Leid. Es ist Sache

des Menschen, das Leid als Frage zu vernehmen. Es ist
ferner Sache des Menschen, die Frage als Gottes Frage
zu erkennen. Und es ist schliesslich Sache des

Menschen, auf Gottes Frage zu antworten, so gut er es

vermag. Dann wird Gott in eine immer erschreckendere

Unbegreiflichkeit und Ferne rücken. Was der Mensch
am Bilde Gottes allenfalls noch zu begreifen vermeint,
also das von ihm Hineingedeutete, von ihm Erschaffene,
also das Götzenhafte, wird mehr und mehr schwinden,
und übrigbleiben wird nur die furchtbare Verborgenheit.

Und dann wird sich's zeigen, was für eine

verwegene, geradezu übermenschlichen Mut erfordernde
Sache das Christentum ist. Es verlangt nämlich als

Antwort auf Gottes unheimliche Frage die Ueberant-

wortung, es verlangt nicht mehr und nicht weniger
von jedem gläubigen Menschen, als dass er sich diesem
rätselvollen, unbegreiflichen, manchmal grauenvoll redenden,

immer aber Verzweiflung schickenden Gott ohne

jeden Vorbehalt überantwortet, dass er im sinnlosen,
aber wirklich sinnlosen Leid den göttlichen Sinn
erahnt, und dass er in seiner Verzweiflung, dass er in
dem entsetzlichen Leid der Welt auf die unendliche,
wirklich unendliche Liebe eben dieses Gottes vertraut,
wirklich vertraut.

10


	Über das Leid

