Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 73 (1964)

Heft: 8

Artikel: Unsere Urteile besitzen nur Augenblicksgultigkeit : Erfahrungen in
unsern Tibeterheimen

Autor: Reinhard, Marguerite

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-974935

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-974935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

einfach. Sie sind schon zu alt, um die Schweizer
Schulen zu besuchen; man kann sie ja schliesslich nicht
zwischen die Erstklissler setzen. Da bleibt nur Privat-
unterricht in den Elementarfichern tibrig; aber auch
das geniigt kaum, um den theoretischen Stoff fiir das
Schwesternexamen bewiltigen zu konnen, der gute
Wille zum Pflegen allein reicht fiir diesen Beruf noch
nicht aus. Ein Midchen in Waldstatt (die Tibeter
sagen, es sei neunzehn, die Schweizer schitzen es auf
zwOlf oder dreizehn Jahre) ist in einer ihnlichen
Situation. In der Schule kam es nicht mit, darauf er-

hielt es privaten Unterricht im Lesen, Schreiben und
Rechnen, und nun lernt es bei einer Schweizer Familie
den Haushalt.

Auch mit all diesen kleinen Randproblemen miis-
sen sich diejenigen befassen, in deren Hinden die
Hilfsaktion fiir die tibetischen Fliichtlinge liegt, die
eine gemeinschaftliche Aufgabe des Vereins Tibeter
Heimstitten und des Schweizerischen Roten Kreuzes
ist. Ueber allem stcht aber der Rotkreuzgedanke: zu
helfen und Not zu lindern, wo in der Welt Elend
herrscht und Hilfe gebraucht wird.

UNSERE URTEILE BESITZEN NUR AUGENBLICKS-
GULTIGKEIT

Erfahrungen in unsern Tibeterheimen

Von Marguerite Reinhard

Noch ist die Zeitspanne, seit der die 235 Tibeter in
Gruppen in unserem Lande leben, zu kurz als dass wir
uns ein Utteil iiber Erfolg oder Nichterfolg ihres Ein-
lebens anmassen diirfen. Die meisten Schliisse, die wir
heute ziehen, besitzen Augenblicksgiiltigkeit und koén-
nen morgen schon iiberholt sein. Eines aber diirfen wir
fiiglich feststellen: Die Tibeter haben den ungeheuren
Schritt aus einem Ostlich-frithmittelalterlichen theo-
kratischen Feudalstaat in einen modernen, tiberzivili-
sierten westlichen Industriestaat erstaunlich gut voll-
zogen.

Wohl sind da und dort Schwierigkeiten aufgetreten,
deren Keim vor allem in unseren eigenen Auffassun-
gen und Erwartungen lag, die sich mit der 6stlich-mit-
telalterlichen Seele des tibetischen Volkes nicht immer
in Einklang bringen liessen. So bedurfte es und bedarf
es immer noch von beiden Seiten wohlwollender An-
strengungen, sich gegenseitig anzupassen und da, wo
die Sprachen sehr verschieden sind, in beidseitiger Be-
mithung eine neue Sprache des Verstindnisses zu finden.

So hatten wir zum Beispiel die Kluft, die zwischen
den verschiedenen sozialen Stinden einer mittelalter-
lichen Gesellschaft sehr tief ist, nicht in ihrer ganzen
Ausgeprigtheit in Betracht gezogen. Diese Kluft hat
sich anfinglich in einigen Gruppen — nicht in allen
— besonders unter den Frauen, die wegen ihrer be-
wahrenden Haltung weniger anpassungsfihig sind,

14

nachteilig ausgewirkt. Seien wir aber gerecht! Wenn
wir uns vorstellen, die Umstinde hitten vor einigen
Jahrhunderten bei uns eine stidtische Hocharistokratin,
eine Landedelfrau, einige Stallmigde und leibeigene
Frauen gezwungen, in einem kleinen, engen Haus zu-
sammenzuwohnen, am selben Tisch zu sitzen, diesel-
ben Arbeiten zu verrichten, der genau gleichen Be-
handlung teilhaftig zu werden ohne Unterscheidung
des Standes, so fithren wir uns ungefihr die Lage vor
den inneren Blick, der sich die tibetischen Frauen in
unseren Gruppen gegeniibersahen. Zuerst versuchten
die Frauen der héheren Stinde ihre Vorzugsstellung
zu wahren, doch hatten die aus dem Volk bereits in
Indien sehr wohl gelernt, dass es im Fliichtlingsdasein
keine Standesunterschiede mehr gibt. Diese Auffassung
fanden sie in unseren Heimen dadurch bestitigt, dass
die Betreucrinnen des Schweizerischen Roten Kreuzes
allen Frauen dieselben Rechte zugestanden und ihnen
dieselben Pflichten auferlegten. Da und dort holte cine
der ehemals hochgestellten Frauen ein durch alle Ge-
fahren der dramatischen Flucht mitgeschlepptes Photo-
album hervor, schlug die Seiten auf und wies anklagend
auf die Zeugen einstiger Bevorzugung: «Da! So Amala
einst gelebt. So! Grosses Haus. Viel Gesinde. Viel
Schmuck. Nie Arbeit. Nie!» Dann, die Hinde betrach-
tend, vorwurfsvoll: «Damals Amala schone Hand. Hier
viel arbeiten.»



Auch unsere Vorstellung von der Rolle, die die in
unser Land eingereisten Lamas innerhalb der Gruppen
hitten spiclen sollen, erwies sich in einigen Tibeter-
heimen als falsch. Man konnte uns vorwerfen, wir
hitten die Aufgaben der tibetischen Geistlichen mit
westlichen Augen betrachtet und dabei an die Titig-
keit unserer eigenen Geistlichkeit gedacht. Nein, das
taten wir nicht. Was uns aber nicht im ganzen Aus-
mass bewusst war, sind die grossen Unterschiede in den
Bildungsstufen, die die Monche erreichen, sowie das
Unvermogen vieler, die Sprache des einfachen Volkes
zu sprechen. So stellen denn die Tausenden und Tau-
senden von tibetischen Ménchen, die nach Indien ge-
flohen sind, sogar auch in diesem Asylland ein Pro-
blem ganz eigener Art dar, in einem Land also, in dem
der Buddhismus wurzelt und das der buddhistischen
Glaubensweise nahe steht.

In Tibet lebte cin grosser Teil der Geistlichkeit
in abgeschlossenen Klostern und bildete eine exklusive,
vom Volk durch ausserordentliche Vorrechte, Vergiin-
stigungen und Machtbefugnisse getrennte Klasse. Sie
gab sich in der Regel nicht mit dem Volk ab, sie unter-
richtete es kaum; denn der Buddhismus ist keine Volks-
religion, sondern eine geistig sehr anspruchsvolle, schwie-
rige, unanschauliche, abstrakte und metaphysische Er-
kenntnislehre, zu deren hdchsten Hohen nur einige
Auserwiihlte nach einem ein ganzes Leben wihrenden
Studium, verbunden mit ungezihlten Uebungen, zu
gelangen vermdgen. Die tibrigen befinden sich irgend-
wo auf dem langen und beschwerlichen Weg, ein je-
der an einer andern Stelle, die jingeren noch ganz am
Anfang, die ilteren so weit, als es thnen ihre Geistes-
gaben erlaubt haben.

Der Durchschnittsmdnch erreichte nur eine mis-
sige Hohe, die ihm aber erlaubte, die vorgeschriebenen
Gotterdienste im Verein mit den andern Mdnchen ab-
zuhalten und jene Geschifte zu erledigen, die dem
Kloster den Unterhalt sicherten. Nur die geistig be-
gabtesten wurden Mitglied einer der hoheren Fakul-
titen ihres Klosters und vertieften sich dort mit hoch-
stem geistigem Einsatz in jene Studien, die sie nach
und nach zu erstaunlichen Erkenntnissen und Fihig-
keiten fihren sollten. So kommt es, dass es Mdnche
der verschiedensten Ausbildungs- und Geistesstufen
gibt. Was sie in Tibet alle vereinte, war ihre kloster-
liche Gemeinschaft, waren aber vor allem auch die ge-
meinsamen Gebete und Gesinge, die aus diesen Rie-
senkldstern iibers ganze Land brausten und das ein-
fache Volk in einen Mantel des Schutzes und der Ge-
borgenheit hiillten. Das war ihre Art, mit dem Volk
zu sprechen, ihm zu dienen.

Manch einer der weniger begabten Ménche kehrte
in sein Dorf zuriick, um dort, von allen verehrt, die
volkstiimlichen kultischen Handlungen vorzunehmen,
die indessen mit ihrer Verehrung erdnaher Gotter
und der Bannung iibler Geister und Dimonen cher
in den Bereich der vorbuddhistischen Volksreligionen
gehdrten, von der buddhistischen Geistlichkeit als
hervorragende Kenner der menschlichen Seele aber
dennoch ausgeiibt wurden; denn im tibetischen Bud-
dhismus sind, als Frucht weiser Ueberlegung, hoher

Buddhismus und vorbuddhistische Ausdrucksformen
religiéser Gefithle miteinander verschmolzen; einmal
wiegt das eine, ein andermal das andere vor. Die
hochste Geistlichkeit indessen wendet sich ausschliess-
lich der reinen Lehre Buddhas zu.

Wenn wir uns diese grossen Unterschiede in Aus-
bildung und Haltung der tibetischen Monche ver-
gegenwirtigen, wenn wir uns den langen Weg, der
zur Erkenntnis fithrt, vorstellen, so verstehen wir, wes-
halb einige der Lamas ihre Aufgabe bei uns nicht in
der Weise zu erfiillen vermdgen, wie wir das erwartet
haben. Der junge Lama ist geistig und menschlich
noch zu wenig gefestigt, um einer Gruppe teilweise
kritisch gewordener Menschen vorstchen zu konnen,
der idltere, hoherstehende Lama findet aber den Weg
zum einfachen Volk nicht, denn er spricht eine jen-
seitige Sprache, das Volk aber eine diesseitige.

Rund zweitausend Monche fanden Aufnahme in
buddhistischen Kldstern Nordindiens und Nepals. T'iir
sie gibt es zurzeit keine Probleme; sie leben ihr ge-
wohntes klosterliches Leben in etwas anderer Um-
gebung weiter. Einige weitere Monche wirken in den
tibetischen Schulheimen Indiens als Lehrer. Die mei-
sten aber sahen sich von einem Tag auf den andern in
cin ihnen voéllig fremdes, ungeborgenes, als feindlich
empfundenes Leben hineingeworfen, dem sie sich nicht
gewachsen fithlten. Um iiberhaupt zu uberleben, er-
gaben sich viele dem Betteln. In richtiger Erkenntnis
der Gefahren dieses untitigen Verlorenseins ordnete
der Dalai Lama an, dass alle Monche, die ausserhalb
der Klboster lebten, ihren Lebensunterhalt mit irgend-
einer Arbeit zu verdienen hatten.

Von diesem Gebot erhielten auch die andern Fliicht-
linge Kunde, und so kam es, dass sich einige Minner
in unseren Gruppen weigerten — es waren frithere
Bewohner tibetischer Stidte, die die Autoritit der
Geistlichkeit nicht mechr voll anetkannten — zum
Unterhalt ihres Gruppenlamas etwas beizutragen. Die
jingeren Lamas ergriffen sofort aus eigener Initiative
die Gelegenheit, einer Arbeit nachzugehen, die sie der
geistigen Betreuung der Gruppe enthob, einer der
ilteren Lamas indessen vermag sich nicht mehr um-
zustellen; fir ihn ist die ehemalige Vorschrift an die
Ménche «Versammelt euch!» leerer Schall geworden.
Allein gelassen, ist er ohne Rat; fiir ihn muss eine an-
dere Losung gefunden werden. In einigen Gruppen
haben die Lamas dank ihrer kraftvollen, selbstindigen
Personlichkeit noch nichts an Autoritit eingebiisst;
sie sind der geistige Mittelpunkt der ihnen anver-
trauten Schar.

Ja, diese chemaligen Stidter, vor allem die friihe-
ren Bewohner Lhasas! Auch sie brachten Probleme;
denn sie fihlten sich in den Gruppen und vor allem
in den abgelegenen Gegenden nicht wohl; sie ver-
missten die rege Vielfalt der Stadt. Die Fesseln des
Gruppenlebens schnitten ihnen ins Fleisch. Seitdem
nun aber diese wenigen Familien einzeln und in etwas
grésseren Ortschaften untergebracht sind, geht es mit
ihnen ausgezeichnet. Die Minner arbeiten gut, die

15



Frauen haben sich soweit in unsere Haushaltfithrung
eingelebt, dass sie sich selbst zu helfen vermdgen.

In noch manch anderem Belang entsprach die
Wirklichkeit nicht unseren Vorstellungen. So gedach-
ten wir, den Minnern Arbeit in Bauernbetrieben oder
im Kleinhandwerk zu vermitteln und sie vor der allzu-
jihen Berithrung mit der Industrie zu bewahren. Welch
ein fehles Bestreben! Landwirtschaftliche Arbeit inter-
essierte sie nicht; was sie anzog, war die Arbeit in der
Fabrik oder, als ganz besonders faszinierend empfun-
den, die Arbeit in einer Garage. Auto! Ein vielgeprie-
senes Wunderwerk!

Da die meisten dieser Tibeter weder lesen noch
schreiben noch rechnen konnen, kommt fiir sie nur
eine Beschiftigung als Hilfsarbeiter, fiir einige viel-
leicht mit der Zeit als angelernte Arbeiter in Frage
Einigen der jungen Minner indessen, die eine gewisse
Schulbildung genossen haben, ist Gelegenheit zum
richtigen Erlernen eines Berufes geboten. So unter-
zieht sich zum Beispiel ein junger Adliger einer Zahn-
techniker-, ein junger Lama einer kaufminnischen
Lehre. Die Lehrmeister dussern sich anerkennend
tiber ihre Fortschritte.

Fast alle Minner sind fleissig und arbeiten gut.
Die Lohne werden ihnen deshalb den wachsenden
Leistungen entsprechend von Zeit zu Zeit erhéht. An-
finglich betrachteten einige der Tibeter diesen Lohn
als eine Summe, deren Verwendung fiir ihre ganz per-
sonlichen Bediirfnisse eine Selbstverstindlichkeit be-
deutete. Sie trauten ihren Ohren nicht, als ihnen die
Heimleiterin zu verstehen gab, dass sie mit dem ver-
dienten Geld ihren Unterhalt und — soweit es reichte
— auch jenen fiir ihre Familie zu bestreiten hatten.
Weshalb? Wofiir? Das Haus stand ja da, es musste
nicht erst gebaut werden. Es war bereits eingerichtet,
als sie einzogen, alles war ja da, dessen sie bedutften.
Auch die Lebensmittel waren da. Weshalb fiir etwas
bezahlen, das ohnehin da war?

Nach endlosen Diskussionen unter Beiziehung des
Dolmetschers begannen sie das Wesen des Haushalts-
geldes zu begreifen; was sie jedoch als ungerecht emp-
fanden, war der Umstand, dass jener, der mehrere
Kinder hatte, mehr bezahlen sollte als jener, der nur
eines besass, mehr auch als ein Junggeselle. Und wes-
halb sollten sie einmal fiir dreissig Tage, ein nich-
stes Mal aber fiir einundreissig Tage bezahlen? Da
ging etwas nicht mit rechten Dingen zu. Gesprich
nach Gesprich. Abend nach Abend. Bildhaftes Dar-
stellen auf der Wandtafel des Schulzimmers. Allmih-
liches Begreifen mit gelegentlichen Riickfillen.

Und das Sparen! Die Betreuer erklirten den
Minnern den Vorteil, erspartes Geld auf die Bank
zu bringen und in einem Sparheft anzulegen. Auch
das verstanden einige nach wiederholtem Erkliren.
Eines Tages aber war eines der Heime von grosser
Aufregung erfiillt. Einer hatte der ganzen Bank-
angelegenheit nie recht getraut, hatte die Noten, die
er dem Beamten iibergeben hatte, mit einem kleinen,
nur ihm bekannten Zeichen versehen, war eines Tages
wieder am Schalter erschienen, hatte sein Sparbiich-

16

lein vorgewiesen und verlangt, man mdge ihm sein
Geld zeigen. Der Beamte legte die der gesparten
Summe entsprechenden Noten vor den Mann. Doch
welche Emporung! Keine der Noten wies sein Zeichen
auf. Sein Geld, sein eigenes Geld war nicht mehr da!

Die Zumutung, Steuern bezahlen zu miissen, wie-
sen jene der ersten Gruppe, an die diese Frage heran-
kam, energisch zuriick. Was war nun wieder das?
Bezahlen! Wofiir? Die Betreuer versuchten zu er-
kliren. Die Strassen... «Strassen? Wir verlangen
keine Strassen, uns wiren gewohnliche Fusswege gut
genug.» — «Die Strassenbeleuchtung? Was geht sie
uns an? Wir brauchen nachts keine Lampen, wir blei-
ben ohnedies zu Hause.» — «Die Schule? Weshalb
fur die Schule? Witd denn der Lehrer nicht ohnchin
bezahlt ?»

So vieles bei uns ist fiir die Tibeter ganz anders
als in der alten Heimat! So vieles stiirzt auf sie ein,
das sie nur allmdhlich zu verstehen lernen, langsam,
langsam, da und dort noch von Misstrauen begleitet.

In alle die Fragen, die den tibetischen Erwachse-
nen heute noch so grosse Mithe bereiten, werden ihre
Kinder miithelos hineinwachsen. Und so mag uns manch-
mal scheinen, unsere Aufgabe gleiche jener des For-
sters, der junge Biume pflanzt, die erst in der nich-
sten oder ibernichsten Generation zu voller Kraft
erwachsen werden.

Sobald sich die Tibeter bei uns so weit eingelebt
haben, dass sie unserer unmittelbaren Betreuung nicht
mehr bediirfen, werden wir daran denken diirfen, die
Gruppen aufzuldsen und die Familien einzeln unter-
zubringen. Damit wird manch eine Schwierigkeit be-
hoben werden kénnen. Die Standes- und Stammes-
unterschiede sind zu gross, um ein jahrelanges fried-
liches Zusammenleben auf engstem Raum zu gewiht-
leisten. Der Tibeter ist kein Heiliger. Er ist ein Mensch
aus Fleisch und Blut mit allen Vorziigen und Fehlern,
die der menschlichen Psyche anhaften. Zudem ist er
ein ausgesprochener Individualist. Es gibt prichtige
Menschen darunter, aber auch einige Hitzképfe und
einige unvertrigliche Frauen, die Spannungen ver-
ursachen und das Zusammenleben belasten. Am mei-
sten betriibt dariiber sind die Tibeter selbst; sie flehen
nach einem Streit die Betreuerin an, die Haustiir zu-
mauern zu lassen und irgendwo an einer wenig augen-
filligen Stelle eine neue auszubrechen, die die Geister
der Zwietracht nicht mehr finden kénnten. Nach eini-
gen Gesprichen geben sie sich dann auch mit einem
Opferfeuer vor der gefihrlichen Haustiir zufrieden.

Hiiten wir uns davor, uns weiser zu wihnen als die
Tibeter! Sie versuchen, ihre iiblen Geister aus dem
Haus zu bannen, projizieren sie also nach aussen; wir
aber versuchen, sie in die Tiefe unserer Seele zu ban-
nen, von wo sie eines Tages bei einer Massenpsychose
oder beim Ausbruch von Neurosen mit ungeheurer
Kraft herausbrechen kénnen. Diese Dimonen, Gebilde
unserer eigenen Secle, mannhaft und mutig zum Kampf
herauszufordern und sie zu besiegen, gelingt hiiben
und driiben nur einer kleinen Zahl Auserwihlter. Wit
andern aber haben keinen Grund, die Bannungsver-



suche der Tibeter zu belicheln; denn sie und wir wer-
den gleichermassen von unseren Dimonen heimgesucht.

Manchmal werden wir gefragt, ob es nicht besser
gewesen wire, die Tibeter in Indien zu lassen und sie
nicht in eine ihnen ginzlich fremde Welt zu ver-
pflanzen. Wenn wir bei dieser oder jener Schwierig-
keit selbst zu zweifeln beginnen, miissen wir unsern

Blick bloss auf die vielen wenden, denen der Aufent-
halt in der Schweiz zum Segen geworden ist. Nur
einige davon:

Da ist der kleine Palden. In Indien war er sterbens-
krank. Alle sind sich einig, dass er heute nicht mehr
lebte, hitte er nicht zu uns kommen konnen. Sein gan-
zer Korper war eine einzige Eiterbeule. Er war zu

17



cinem Skelett abgemagert und so schwach, dass er ge-
tragen werden musste. Arzt und Betreuerin rangen
um sein Leben. Langsam, sehr langsam erholte er sich.
Heute ist Palden der gesiindeste, lebendigste, fréh-
lichste Junge; man nennt ihn liebevoll das Mostkopf-
lein.

Bedenken wir den erschépften Zustand, in dem
manch eine Frau aus den Strassenarbeitslagern zu uns
kam! Diese mageren, tiberzarten Frauen hatten in In-
dien eine Fehlgeburt nach der andern erlitten. Sehen
wir sie jetzt vor uns: strahlend in ihrer wiedergesunde-
ten Miitterlichkeit, das erste ausgetragene, wohlgestal-
tete Kind an der Brust!

Und Pasang. Er ist der gliicklichste Mensch; denn
sein Arbeitgeber, der ihn versteht und den er liebt,
wie ein Sohn den Vater liebt, hat ihm aus den Ferien
ein Picklein gebracht. Pasang freut sich jeden Tag auf
die Arbeit, auf das Zusammensein mit seinem Meister.
In Indien aber war er ungliicklich.

Dann Hreycho, die Nomadenfrau. Thr Stamm war
in Tibet verachtet. Diese Verachtung zog auch hinter
ihr her nach Indien ins Arbeitslager, wie ein iibler
Schweif. Hier aber, im Schweizer Heim, wurden ihre
Leistungen von der geliebten Memsa, der Rotkreuz-
Heimleiterin, immer wieder besonders hervorgehoben,
so dass die Verachtung bei den andern Frauen immer
mehr verblasste und eines Tages ganz verschwunden

war. Man kann nicht gut etwas aufrechterhalten, das
von der Memsa, vom Dortf, vom Lehrer, der Hreychos
kleine Midchen in der Dorfschule unterrichtet, ganz
einfach nicht zur Kenntnis genommen wird.

Schen wir Karsang Chodrons alten Vater! Er sitzt
mit gekreuzten Beinen auf dem Boden des Wohnzim-
mers, flickt strahlend und zufrieden die Wische und
Kleider der Gruppe. Lange hat Karsan Chodron, die
mit der ersten Gruppe in unser Land ecinreiste, um den
betagten Vater gebangt. Immer wieder hat sie uns be-
stirmt: «Sucht ihn! Er lebt irgendwo in Not! In Nepals
Bergen. Ich viel weinen, immer weinen, bis er da ist.»
Jetzt ist er da. Karsang Chodron sitzt neben thm am
Webstuhl. Sie ist gliicklich.

«Viel weinen!» Das horen wir oft, wenn die Tibe-
ter von ihren zuriickgeblicbenen Angehdrigen spre-
chen. «Bringt sie uns! Sie viel, viel weinen, immer
weinen. Hier nicht mehr weinen.»

So koénnten wir Beispiel an Beispiel reihen. Und
plotzlich schmelzen die Schwierigkeiten in der warmen
Sonne des erstaunlich vielen Schonen und Begliicken-
den. Zuriick bleiben nur mehr oder weniger grosse
Aufgaben, die zu l8sen uns aufgegeben sind, zuriick
bleibt manchmal auch ein wenig Ratlosigkeit, die uns
zwingt, uns in die Ritselhaftigkeit der menschlichen
Seele, der ostlichen und der westlichen, zu vertiefen.

DIE TIBETER UND UNSER DENKEN
IN KAHLEN BEGRIFFEN

Zur Beurteilung der «Intellektnellen Fibigkeit» der Tibeterkinder im westlichen Exil

Vergleicht man die intellektuelle Leistungsfihig-
keit von Angehorigen verschiedener Kulturen, so muss
man die soziale Definition des respektive zugrunde
gelegten Intelligenzbegriffes beriicksichtigen. Dazu
fehlen uns vorliufig die exakten Kenntnisse der tibe-
tischen Verhiltnisse. Die iiber die sprachliche Formu-
lierung erfassbare begriffliche Prignanz, auf welche
die meisten unserer Tests abstellen, darf nicht bei jenen
Kindern erwartet werden, die nur zweieinhalb Jahre
oder weniger in unserem Lande leben,

Nach einer kiirzeren Assimilationszeit versprechen
die Kinder dank ihrer oft bemerkenswerten natiirlichen
geistigen Beweglichkeit und dank ihrer oft geradezu

18

hinreissenden Wachheit, mit der sie spontan den neuen
Forderungen zu begegnen wissen, viel mehr, als sie zu
halten vermdgen, sobald sie einmal in unsere Schulen
eingegliedert sind. Dort sind nimlich die kleinen
Tibeter mit einem Mal gezwungen, sich mit den Grund-
sitzen unserer Didaktik und Methodik auseinanderzu-
setzen. Thre Aufnahmebereitschaft bleibt zwar ohne
jeden Zweifel gross, michtiger als sie jedoch und ver-
hiltnismissig schnell setzt eine deutliche Ermiidung
ein. Voreilig wird diese Erscheinung vielfach dahin
interpretiert, dass den Tibeterkindern offensichtlich
die nétige Konzentrationsfahigkeit fehle. Aber es liegt
auf der Hand, dass eine Sittigung durch die Reize des



	Unsere Urteile besitzen nur Augenblicksgültigkeit : Erfahrungen in unsern Tibeterheimen

