
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 73 (1964)

Heft: 8

Artikel: Unsere Urteile besitzen nur Augenblicksgültigkeit : Erfahrungen in
unsern Tibeterheimen

Autor: Reinhard, Marguerite

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-974935

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-974935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


einfach. Sie sind schon zu alt, um die Schweizer
Schulen zu besuchen; man kann sie ja schliesslich nicht
zwischen die Erstklässler setzen. Da bleibt nur Privat-
Unterricht in den Elementarfächern übrig; aber auch

das genügt kaum, um den theoretischen Stoff für das

Schwesternexamen bewältigen zu können, der gute
Wille zum Pflegen allein reicht für diesen Beruf noch

nicht aus. Ein Mädchen in Waldstatt (die Tibeter

sagen, es sei neunzehn, die Schweizer schätzen es auf
zwölf oder dreizehn Jahre) ist in einer ähnlichen
Situation. In der Schule kam es nicht mit, darauf er-

hielt es privaten Unterricht im Lesen, Schreiben und
Rechnen, und nun lernt es bei einer Schweizer Familie
den Haushalt.

Auch mit all diesen kleinen Randproblemen müs-
sen sich diejenigen befassen, in deren Eländcn die
Hilfsaktion für die tibetischen Flüchtlinge liegt, die
eine gemeinschaftliche Aufgabe des Vereins Tibeter
Heimstätten und des Schweizerischen Roten Kreuzes
ist. Ueber allem steht aber der Rotkreuzgedanke: zu
helfen und Not zu lindern, wo in der Welt Elend
herrscht und Hilfe gebraucht wird.

UNSERE URTEILE BESITZEN NUR AUGENBLICKS
GÜLTIGKEIT

Erfahrungen in unsern Tibeterheimen

Ho« AL;rg//er/7<? Rc/w/wr/

Noch ist die Zeitspanne, seit der die 235 Tibeter in

Gruppen in unserem Lande leben, zu kurz als dass wir
uns ein Urteil über Erfolg oder Nichterfolg ihres Ein-
lebens anmassen dürfen. Die meisten Schlüsse, die wir
heute ziehen, besitzen Augenblicksgültigkeit und kön-
nen morgen schon überholt sein. Eines aber dürfen wir
füglich feststellen: Die Tibeter haben den ungeheuren
Schritt aus einem östlich-frühmittelalterlichen theo-
kratischen Feudalstaat in einen modernen, überzivili-
sierten westlichen Industriestaat erstaunlich gut voll-
zogen.

Wohl sind da und dort Schwierigkeiten aufgetreten,
deren Keim vor allem in unseren eigenen Auffassun-

gen und Erwartungen lag, die sich mit der östlich-mit-
telalterlichen Seele des tibetischen Volkes nicht immer
in Einklang bringen Hessen. So bedurfte es und bedarf
es immer noch von beiden Seiten wohlwollender An-
strengungen, sich gegenseitig anzupassen und da, wo
die Sprachen sehr verschieden sind, in beidseitiger Be-

mühung eine neue Sprache des Verständnisses zu finden.
So hatten wir zum Beispiel die Kluft, die zwischen

den verschiedenen sozialen Ständen einer mittelalter-
liehen Gesellschaft sehr tief ist, nicht in ihrer ganzen
Ausgeprägtheit in Betracht gezogen. Diese Kluft hat
sich anfänglich in einigen Gruppen — nicht in allen

— besonders unter den Frauen, die wegen ihrer be-

wahrenden Haltung weniger anpassungsfähig sind,

nachteilig ausgewirkt. Seien wir aber gerecht! Wenn
wir uns vorstellen, die Umstände hätten vor einigen
Jahrhunderten bei uns eine städtische Hocharistokratin,
eine Landedelfrau, einige Stallmägde und leibeigene
Frauen gezwungen, in einem kleinen, engen Haus zu-
sammenzuwohnen, am selben Tisch zu sitzen, diesel-
ben Arbeiten zu verrichten, der genau gleichen Be-

handlung teilhaftig zu werden ohne Unterscheidung
des Standes, so führen wir uns ungefähr die Lage vor
den inneren Blick, der sich die tibetischen Frauen in

unseren Gruppen gegenübersahen. Zuerst versuchten
die Frauen der höheren Stände ihre Vorzugsstellung
zu wahren, doch hatten die aus dem Volk bereits in
Indien sehr wohl gelernt, dass es im Flüchtlingsdasein
keine Standesunterschiede mehr gibt. Diese Auffassung
fanden sie in unseren Heimen dadurch bestätigt, dass

die Betreuerinnen des Schweizerischen Roten Kreuzes
allen Frauen dieselben Rechte zugestanden und ihnen
dieselben Pflichten auferlegten. Da und dort holte eine
der ehemals hochgestellten Frauen ein durch alle Gc-
fahren der dramatischen Flucht mitgeschlepptes Photo-
album hervor, schlug die Seiten auf und wies anklagend
auf die Zeugen einstiger Bevorzugung: «Da! So Amala
einst gelebt. So! Grosses Haus. Viel Gesinde. Viel
Schmuck. Nie Arbeit. Nie!» Dann, die Hände betrach-
tend, vorwurfsvoll: «Damals Amala schöne Hand. Hier
viel arbeiten.»

14



Auch unsere Vorstellung von der Rolle, die die in

unser Land eingereisten Lamas innerhalb der Gruppen
hätten spielen sollen, erwies sich in einigen Tibeter-
heimen als falsch. Man könnte uns vorwerfen, wir
hätten die Aufgaben der tibetischen Geistlichen mit
westlichen Augen betrachtet und dabei an die Tätig-
keit unserer eigenen Geistlichkeit gedacht. Nein, das

taten wir nicht. Was uns aber nicht im ganzen Aus-
mass bewusst war, sind die grossen Unterschiede in den

Bildungsstufen, die die Mönche erreichen, sowie das

Unvermögen vieler, die Sprache des einfachen Volkes
zu sprechen. So stellen denn die Tausenden und Tau-
senden von tibetischen Mönchen, die nach Indien ge-
Hohen sind, sogar auch in diesem Asylland ein Pro-
blcm ganz eigener Art dar, in einem Land also, in dem
der Buddhismus wurzelt und das der buddhistischen
Glaubensweise nahe steht.

In Tibet lebte ein grosser Teil der Geistlichkeit
in abgeschlossenen Klöstern und bildete eine exklusive,
vom Volk durch ausserordentliche Vorrechte, Vergün-
stigungen und Machtbefugnisse getrennte Klasse. Sie

gab sich in der Regel nicht mit dem Volk ab, sie unter-
richtete es kaum; denn der Buddhismus ist keine Volks-

religion, sondern eine geistig sehr anspruchsvolle, schwie-

rige, unanschauliche, abstrakte und metaphysische Er-

kenntnislehre, zu deren höchsten Höhen nur einige
Auserwählte nach einem ein ganzes Leben währenden

Studium, verbunden mit ungezählten Uebungen, zu

gelangen vermögen. Die übrigen befinden sich irgend-

wo auf dem langen und beschwerlichen Weg, ein je-
der an einer andern Stelle, die jüngeren noch ganz am

Anfang, die älteren so weit, als es ihnen ihre Geistes-

gaben erlaubt haben.

Der Durchschnittsmönch erreichte nur eine mäs-

sige Höhe, die ihm aber erlaubte, die vorgeschriebenen
Götterdienste im Verein mit den andern Mönchen ab-

zuhalten und jene Geschäfte zu erledigen, die dem

Kloster den Unterhalt sicherten. Nur die geistig be-

gabtesten wurden Mitglied einer der höheren Fakul-

täten ihres Klosters und vertieften sich dort mit hoch-

stem geistigem Einsatz in jene Studien, die sie nach

und nach zu erstaunlichen Erkenntnissen und Fähig-
keiten führen sollten. So kommt es, dass es Mönche
der verschiedensten Ausbildungs- und Geistesstufen

gibt. Was sie in Tibet alle vereinte, war ihre klöster-
liehe Gemeinschaft, waren aber vor allem auch die ge-
meinsamen Gebete und Gesänge, die aus diesen Rio-

senklöstern übers ganze Land brausten und das ein-
fache Volk in einen Mantel des Schutzes und der Ge-

borpenheit hüllten. Das war ihre Art, mit dem Volk
zu sprechen, ihm zu dienen.

Manch einer der weniger begabten Mönche kehrte
in sein Dorf zurück, um dort, von allen verehrt, die
volkstümlichen kultischen Handlungen vorzunehmen,
die indessen mit ihrer Verehrung erdnaher Götter
und der Bannung übler Geister und Dämonen eher
in den Bereich der vorbuddhistischen Volksreligionen
gehörten, von der buddhistischen Geistlichkeit als

hervorragende Kenner der menschlichen Seele aber
dennoch ausgeübt wurden; denn im tibetischen Bud-
dhismus sind, als Frucht weiser Ueberlegung, hoher

Buddhismus und vorbuddhistische Ausdrucksformen
religiöser Gefühle miteinander verschmolzen; einmal
wiegt das eine, ein andermal das andere vor. Die
höchste Geistlichkeit indessen wendet sich ausschliess-

lieh der reinen Lehre Buddhas zu.

Wenn wir uns diese grossen Unterschiede in Aus-

bildung und Haltung der tibetischen Mönche ver-
gegenwärtigen, wenn wir uns den langen Weg, der

zur Erkenntnis führt, vorstellen, so verstehen wir, wes-

halb einige der Lamas ihre Aufgabe bei uns nicht in
der Weise zu erfüllen vermögen, wie wir das erwartet
haben. Der junge Lama ist geistig und menschlich
noch zu wenig gefestigt, um einer Gruppe teilweise
kritisch gewordener Menschen vorstehen zu können,
der ältere, höherstehende Lama findet aber den Weg
zum einfachen Volk nicht, denn er spricht eine jen-
seitige Sprache, das Volk aber eine diesseitige.

Rund zweitausend Mönche fanden Aufnahme in
buddhistischen Klöstern Nordindiens und Nepals. Für
sie gibt es zurzeit keine Probleme; sie leben ihr ge-
wohntes klösterliches Leben in etwas anderer Um-
gebung weiter. Einige weitere Mönche wirken in den
tibetischen Schulheimen Indiens als Lehrer. Die mei-
sten aber sahen sich von einem Tag auf den andern in
ein ihnen völlig fremdes, ungeborgenes, als feindlich
empfundenes Leben hineingeworfen, dem sie sich nicht
gewachsen fühlten. Um überhaupt zu überleben, er-
gaben sich viele dem Betteln. In richtiger Erkenntnis
der Gefahren dieses untätigen Verlorenseins ordnete
der Dalai Lama an, dass alle Mönche, die ausserhalb
der Klöster lebten, ihren Lebensunterhalt mit irgend-
einer Arbeit zu verdienen hatten.

Von diesem Gebot erhielten auch die andern Flücht-
linge Kunde, und so kam es, dass sich einige Männer
in unseren Gruppen weigerten — es waren frühere
Bewohner tibetischer Städte, die die Autorität der
Geistlichkeit nicht mehr voll anerkannten —, zum
Unterhalt ihres Gruppenlamas etwas beizutragen. Die
jüngeren Lamas ergriffen sofort aus eigener Initiative
die Gelegenheit, einer Arbeit nachzugehen, die sie der
geistigen Betreuung der Gruppe enthob, einer der
älteren Lamas indessen vermag sich nicht mehr um-
zustellen; für ihn ist die ehemalige Vorschrift an die
Mönche «Versammelt euch!» leerer Schall geworden.
Allein gelassen, ist er ohne Rat; für ihn muss eine an-
dere Lösung gefunden werden. In einigen Gruppen
haben die Lamas dank ihrer kraftvollen, selbständigen
Persönlichkeit noch nichts an Autorität eingebüsst;
sie sind der geistige Mittelpunkt der ihnen anver-
trauten Schar.

Ja, diese ehemaligen Städter, vor allem die frühe-
ren Bewohner Lhasas! Auch sie brachten Probleme;
denn sie fühlten sich in den Gruppen und vor allem
in den abgelegenen Gegenden nicht wohl; sie ver-
missten die rege Vielfalt der Stadt. Die Fesseln des

Gruppcnlebens schnitten ihnen ins Fleisch. Seitdem

nun aber diese wenigen Familien einzeln und in etwas

grösseren Ortschaften untergebracht sind, geht es mit
ihnen ausgezeichnet. Die Männer arbeiten gut, die

15



Frauen haben sich soweit in unsere Haushaltführung
eingelebt, dass sie sich selbst zu helfen vermögen.

In noch manch anderem Belang entsprach die
Wirklichkeit nicht unseren Vorstellungen. So gedach-
ten wir, den Männern Arbeit in Bauernbetrieben oder
im Kleinhandwerk zu vermitteln und sie vor der allzu-
jähen Berührung mit der Industrie zu bewahren. Welch
ein fehles Bestreben! Landwirtschaftliche Arbeit inter-
essierte sie nicht; was sie anzog, war die Arbeit in der

Fabrik oder, als ganz besonders faszinierend empfun-
den, die Arbeit in einer Garage. Auto! Ein vielgeprie-
senes Wunderwerk!

Da die meisten dieser Tibeter weder lesen noch
schreiben noch rechnen können, kommt für sie nur
eine Beschäftigung als Hilfsarbeiter, für einige viel-
leicht mit der Zeit als angelernte Arbeiter in Frage
Einigen der jungen Männer indessen, die eine gewisse

Schulbildung genossen haben, ist Gelegenheit zum

richtigen Erlernen eines Berufes geboten. So unter-
zieht sich zum Beispiel ein junger Adliger einer Zahn-
techniker-, ein junger Lama einer kaufmännischen
Lehre. Die Lehrmeister äussern sich anerkennend
über ihre Fortschritte.

Fast alle Männer sind fleissig und arbeiten gut.
Die Löhne werden ihnen deshalb den wachsenden

Leistungen entsprechend von Zeit zu Zeit erhöht. An-
fänglich betrachteten einige der Tibeter diesen Lohn
als eine Summe, deren Verwendung für ihre ganz per-
sönlichen Bedürfnisse eine Selbstverständlichkeit be-

deutete. Sie trauten ihren Ohren nicht, als ihnen die
Heimleiterin zu verstehen gab, dass sie mit dem ver-
dienten Geld ihren Unterhalt und — soweit es reichte

— auch jenen für ihre Familie zu bestreiten hatten.
Weshalb? Wofür? Das Haus stand ja da, es musste
nicht erst gebaut werden. Es war bereits eingerichtet,
als sie einzogen, alles war ja da, dessen sie bedurften.
Auch die Lebensmittel waren da. Weshalb für etwas
bezahlen, das ohnehin da war?

Nach endlosen Diskussionen unter Beiziehung des

Dolmetschers begannen sie das Wesen des Flaushalts-
geldes zu begreifen; was sie jedoch als ungerecht emp-
fanden, war der Umstand, dass jener, der mehrere
Kinder hatte, mehr bezahlen sollte als jener, der nur
eines besass, mehr auch als ein Junggeselle. Und wes-
halb sollten sie einmal für dreissig Tage, ein näch-
stes Mal aber für einundreissig Tage bezahlen? Da
ging etwas nicht mit rechten Dingen zu. Gespräch
nach Gespräch. Abend nach Abend. Bildhaftes Dar-
stellen auf der Wandtafel des Schulzimmers. Allmäh-
liches Begreifen mit gelegentlichen Rückfällen.

Und das Sparen Die Betreuer erklärten den

Männern den Vorteil, erspartes Geld auf die Bank
zu bringen und in einem Sparheft anzulegen. Auch
das verstanden einige nach wiederholtem Erklären.
Eines Tages aber war eines der Heime von grosser
Aufregung erfüllt. Einer hatte der ganzen Bank-

angelegenheit nie recht getraut, hatte die Noten, die

er dem Beamten übergeben hatte, mit einem kleinen,
nur ihm bekannten Zeichen versehen, war eines Tages
wieder am Schalter erschienen, hatte sein Sparbüch-

lein vorgewiesen und verlangt, man möge ihm sein
Geld zeigen. Der Beamte legte die der gesparten
Summe entsprechenden Noten vor den Mann. Doch
welche Empörung! Keine der Noten wies sein Zeichen
auf. Sein Geld, sein eigenes Geld war nicht mehr da!

Die Zumutung, Steuern bezahlen zu müssen, wie-

sen jene der ersten Gruppe, an die diese Frage heran-
kam, energisch zurück. Was war nun wieder das?

Bezahlen! Wofür? Die Betreuer versuchten zu er-
klären. Die Strassen... «Strassen? Wir verlangen
keine Strassen, uns wären gewöhnliche Fusswege gut
genug.» — «Die Strassenbeleuchtung? Was geht sie

uns an? Wir brauchen nachts keine Lampen, wir blei-
ben ohnedies zu Hause.» -— «Die Schule? Weshalb
für die Schule? Wird denn der Lehrer nicht ohnehin
bezahlt?»

So vieles bei uns ist für die Tibeter ganz anders
als in der alten Heimat! So vieles stürzt auf sie ein,
das sie nur allmählich zu verstehen lernen, langsam,
langsam, da und dort noch von Misstrauen begleitet.

In alle die Fragen, die den tibetischen Erwachse-

nen heute noch so grosse Mühe bereiten, werden ihre
Kinder mühelos hineinwachsen. Und so mag uns manch-
mal scheinen, unsere Aufgabe gleiche jener des För-
sters, der junge Bäume pflanzt, die erst in der näch-

sten oder übernächsten Generation zu voller Kraft
erwachsen werden.

Sobald sich die Tibeter bei uns so weit eingelebt
haben, dass sie unserer unmittelbaren Betreuung nicht
mehr bedürfen, werden wir daran denken dürfen, die

Gruppen aufzulösen und die Familien einzeln unter-
zubringen. Damit wird manch eine Schwierigkeit bc-

hoben werden können. Die Standes- und Stammes-
unterschiede sind zu gross, um ein jahrelanges fried-
liches Zusammenleben auf engstem Raum zu gewähr-
leisten. Der Tibeter ist kein Heiliger. Er ist ein Mensch

aus Fleisch und Blut mit allen Vorzügen und Fehlern,
die der menschlichen Psyche anhaften. Zudem ist er
ein ausgesprochener Individualist. Es gibt prächtige
Menschen darunter, aber auch einige Hitzköpfe und
einige unverträgliche Frauen, die Spannungen ver-
Ursachen und das Zusammenleben belasten. Am mei-
sten betrübt darüber sind die Tibeter selbst; sie flehen
nach einem Streit die Betreuerin an, die Haustür zu-

mauern zu lassen und irgendwo an einer wenig äugen-
fälligen Stelle eine neue auszubrechen, die die Geister
der Zwietracht nicht mehr finden könnten. Nach eini-

gen Gesprächen geben sie sich dann auch mit einem

Opferfeuer vor der gefährlichen Haustür zufrieden.

Hüten wir uns davor, uns weiser zu wähnen als die
Tibeter Sie versuchen, ihre üblen Geister aus dem
Haus zu bannen, projizieren sie also nach aussen; wir
aber versuchen, sie in die Tiefe unserer Seele zu ban-

nen, von wo sie eines Tages bei einer Massenpsychose
oder beim Ausbruch von Neurosen mit ungeheurer
Kraft herausbrechen können. Diese Dämonen, Gebilde
unserer eigenen Seele, mannhaft und mutig zum Kampf
herauszufordern und sie zu besiegen, gelingt hüben
und drüben nur einer kleinen Zahl Auserwählter. Wir
andern aber haben keinen Grund, die Bannungsver-

16



suche der Tibeter zu belächeln; denn sie und wir wer-
den gleichermassen von unseren Dämonen heimgesucht.

Manchmal werden wir gefragt, ob es nicht besser

gewesen wäre, die Tibeter in Indien zu lassen und sie

nicht in eine ihnen gänzlich fremde Welt zu ver-
pflanzen. Wenn wir bei dieser oder jener Schwierig-
keit selbst zu zweifeln beginnen, müssen wir unsern

Blick bloss auf die vielen wenden, denen der Aufent-
halt in der Schweiz zum Segen geworden ist. Nur
einige davon:

Da ist der kleine Palden. In Indien war er Sterbens-

krank. Alle sind sich einig, dass er heute nicht mehr
lebte, hätte er nicht zu uns kommen können. Sein gan-
zer Körper war eine einzige Eiterbeule. Er war zu

17



einem Skelett abgemagert und so schwach, dass er ge-
tragen werden musste. Arzt und Betreuerin rangen
um sein Leben. Langsam, sehr langsam erholte er sich.
Heute ist Palden der gesündeste, lebendigste, früh-
lichste Junge; man nennt ihn liebevoll das Mostköpf-
lein.

Bedenken wir den erschöpften Zustand, in dem
manch eine Frau aus den Strassenarbeitslagern zu uns
kam! Diese mageren, überzarten Frauen hatten in In-
dien eine Fehlgeburt nach tier andern erlitten. Sehen

wir sie jetzt vor uns: strahlend in ihrer wiedergesunde-
ten Mütterlichkeit, das erste ausgetragene, wohlgestal-
tete Kind an der Brust!

Und Pasang. Er ist der glücklichste Mensch; denn
sein Arbeitgeber, der ihn versteht und den er liebt,
wie ein Sohn den Vater liebt, hat ihm aus den Ferien
ein Päcklein gebracht. Pasang freut sich jeden Tag auf
die Arbeit, auf das Zusammensein mit seinem Meister.
In Indien aber war er unglücklich.

Dann Hreycho, die Nomadenfrau. Ihr Stamm war
in Tibet verachtet. Diese Verachtung zog auch hinter
ihr her nach Indien ins Arbeitslager, wie ein übler
Schweif. Hier aber, im Schweizer Heim, wurden ihre

Leistungen von der geliebten Memsa, der Rotkreuz-
Heimleiterin, immer wieder besonders hervorgehoben,
so dass die Verachtung bei den andern Frauen immer
mehr verblasste und eines Tages ganz verschwunden

war. Man kann nicht gut etwas aufrechterhalten, das

von der Memsa, vom Dorf, vom Lehrer, der Hreychos
kleine Mädchen in der Dorfschule unterrichtet, ganz
einfach nicht zur Kenntnis genommen wird.

Sehen wir Karsang Chodrons alten Vater! Er sitzt
mit gekreuzten Beinen auf dem Boden des Wohnzim-
mers, flickt strahlend und zufrieden die Wäsche und
Kleider der Gruppe. Lange hat Karsan Chodron, die
mit der ersten Gruppe in unser Land einreiste, um den

betagten Vater gebangt. Immer wieder hat sie uns be-

stürmt: «Sucht ihn! Er lebt irgendwo in Not! In Nepals
Bergen. Ich viel weinen, immer weinen, bis er da ist.»

Jetzt ist er da. Karsang Chodron sitzt neben ihm am
Webstuhl. Sie ist glücklich.

«Viel weinen!» Das hören wir oft, wenn die Tibe-
ter von ihren zurückgebliebenen Angehörigen spre-
chen. «Bringt sie uns! Sie viel, viel weinen, immer
weinen. Hier nicht mehr weinen.»

So könnten wir Beispiel an Beispiel reihen. Und
plötzlich schmelzen die Schwierigkeiten in der warmen
Sonne des erstaunlich vielen Schönen und Beglücken-
den. Zurück bleiben nur mehr oder weniger grosse
Aufgaben, die zu lösen uns aufgegeben sind, zurück
bleibt manchmal auch ein wenig Ratlosigkeit, die uns
zwingt, uns in die Rätselhaftigkeit der menschlichen
Seele, der östlichen und der westlichen, zu vertiefen.

DIE TIBETER UND UNSER DENKEN
IN KAHLEN BEGRIFFEN

Zw r&r «/«/«//<?zé/w//«« .Fà^/g/te'/» r/<y 7ï£*/«rjè//ft&r Lw wr/Ahfe« Fx/V

Vergleicht man die intellektuelle Leistungsfähig-
keit von Angehörigen verschiedener Kulturen, so muss

man die soziale Definition des respektive zugrunde
gelegten Intelligenzbegriffes berücksichtigen. Dazu
fehlen uns vorläufig die exakten Kenntnisse der tibe-
tischen Verhältnisse. Die über die sprachliche Formu-
lierung erfassbare begriffliche Prägnanz, auf welche
die meisten unserer Tests abstellen, darf nicht bei jenen
Kindern erwartet werden, die nur zweieinhalb Jahre
oder weniger in unserem Lande leben.

Nach einer kürzeren Assimilationszeit versprechen
die Kinder dank ihrer oft bemerkenswerten natürlichen

geistigen Beweglichkeit und dank ihrer oft geradezu

hinreissenden Wachheit, mit der sie spontan den neuen

Forderungen zu begegnen wissen, viel mehr, als sie zu
halten vermögen, sobald sie einmal in unsere Schulen

eingegliedert sind. Dort sind nämlich die kleinen
Tibeter mit einem Mal gezwungen, sich mit den Grund-
sätzen unserer Didaktik und Methodik auscinanderzu-
setzen. Ihre Aufnahmebereitschaft bleibt zwar ohne

jeden Zweifel gross, mächtiger als sie jedoch und ver-
hältnismässig schnell setzt eine deutliche Ermüdung
ein. Voreilig wird diese Erscheinung vielfach dahin

interpretiert, dass den Tibeterkindern offensichtlich
die nötige Konzentrationsfähigkeit fehle. Aber es liegt
auf der Hand, dass eine Sättigung durch die Reize des

18


	Unsere Urteile besitzen nur Augenblicksgültigkeit : Erfahrungen in unsern Tibeterheimen

