
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 73 (1964)

Heft: 6

Artikel: Geheimnisvolles Afrika

Autor: Leuenberger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-974921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-974921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mehr Bedeutung. Hinsichtlich des Erfolgs kommt es

entscheidend darauf an, dass es den Mitgliedern un-
serer Equipe gelingt, eine wirkliche Zusammenarbeit
auf gleicher Ebene zu erreichen. Voraussetzung dafür
ist aber, dass der Weisse den Zugang zur Seele des

Schwarzen findet. Das erfordert von ihm viel Geduld,
Ruhe und Verständnis. Ist er nicht willens, diese Eigen-
schalten aufzubringen, so wird er den Schwarzen nie
verstehen, sondern ihn als faul, unzuverlässig und
unterentwickelt bezeichnen. Lernt er hingegen den
Schwarzen wirklich kennen und erforscht seine Seele,

wird er ihn als liebenswürdigen Menschen zu schätzen

wissen, der bereit ist, verantwortliche Arbeit zu leisten.
Die Aufgabe, die das Schweizerische Rote Kreuz

im Auftrag des Bundes seit vier Jahren im Kintambo-
spital in Léopoldville erfüllt, ist bescheiden im Ver-
gleich zu den übrigen schweren Problemen, die es im
Kongo zu bewältigen gilt. Aber die Auswirkungen
dieser humanitären Arbeit reichen erstaunlich weit
und entfalten ihren Segen. Die Schweiz kann auf diese

Weise einen nicht zu unterschätzenden Beitrag leisten

zur Verständigung zwischen Schwarz und Weiss.

GEHEIMNISVOLLES AFRIKA

In zahlreichen Reisen durch die Länder des afrikanischen Kontinents hat sich Hz/wr Lez/zv/ie/^cr

— Globetrotter und Schriftsteller aus Leidenschaft —• ein Wissen und Verständnis der afri-
kanischen Bräuche und Eigenarten erworben, wie es nur selten anzutreffen ist. Die Bereitschaft,
Vorurteile gegenüber dem Schwarzen zu überwinden, mag Leuenberger geholfen haben, den

Zugang zur Seele des schwarzen Menschen zu finden und seine oft eigentümlich anmutenden

Sitten •—• beispielsweise den unbeirrbaren Glauben an jene magischen Kräfte im All, die Tod
und Leben beherrschen —, nicht mit dem Masstab europäischer Wertung zu messen.

Sein jüngstes Afrikabuch, D/V S/z/zz/A i/er jc/uc/nzezz Ato/zer, birgt auf seinen mehr als drei-
hundert Seiten eine Fülle von Erlebnissen, wie sie sich nur dem offenbaren konnten, der ein

offenes Auge und Ohr mitbrachte, zu sehen und zu hören, was die Menschen des dunklen
Kontinents bewegt, es zu deuten und doch das Rätsel der Andersartigkeit unberührt zu lassen,

wo es sein Geheimnis zu bewahren trachtete. Mit freundlicher Genehmigung des Verfassers

und des £x-L/im-Fez-/zzgej-, Zürich, in dem das Buch vor kurzem in Neuauflage erschienen ist,

drucken wir auszugsweise zwei Kapitel aus Hans Leuenbergers Buch ab.

DER KREIS DER MAGIE

AloazvV, /oa/'o/zr.r //« /><?« ra/ew/V

Auf den jahrelangen Reisen durch Afrika wurde
ich mehr und mehr gezwungen, Begriffe wie «Magie»,
«Medizin», «Tabu», «Totem» und «Hexerei» in mein
Weltbild aufzunehmen. Denn gleichgültig, ob jemand
an Geister, an ein Leben nach dem Tod und an die

Wiederkunft der Seelen glaubt oder nicht, es genügt,
dass es Menschen gibt, die an alle diese Kräfte glauben,
damit sie auch für die «Ungläubigen» zu Faktoren
ihres Daseins zu werden vermögen.

Afrika wird von einer lebenden Minderheit und

von einer toten Mehrheit «belebt». Leben und Tod
gehen ineinander über und scheinen oft umkehrbar.
Dass die Afrikaner, wie gern behauptet wird, in stän-

diger Furcht vor Dämonen aller Art leben, trifft nicht

ganz zu. Denn für sie wird das Böse in einer Weise
durch Gutes aus der Geistcrwelt bekämpft, die für
einen ständigen Ausgleich zwischen beiden, zwischen
Freude und Furcht sorgt. Darin unterscheidet sich

also das Dasein der Afrikaner nicht allzusehr von dem

der Völker im Bereich der verschiedenen Weltreli-
gionen.

Aus der Welt Europas heraus betrachtet, erscheint

uns der dunkle Kontinent Zugegebenermassen recht
unheimlich. Ich möchte einen bekannten französischen

Ausspruch etwa so abwandeln: «Mourir, c'est toujours
un peu revenir». (Der Tod ist immer ein wenig Wie-
derkunft). Eine lange Aussprache mit einem Magier
in Nordostafrika schien mir zu bestätigen, dass viele

Neger das Reich der Toten als ein Spiegelbild der

Welt der Lebenden betrachten. In diesem Spiegel

12



kann man wohl geisterhafte Abbilder der Lebenden

sehen, kann sie aber nicht greifen. Nur vermag sich

ein Neger einen Geist nicht ganz substanzlos vorzu-
stellen. Und einen Hauch von Substanz vermutet er

sicherlich, wenn er seinen Toten Trank und Nahrung
hinstellt. Ein Uebertritt jedoch aus der Geisterwelt in
die Welt der Lebenden scheint die Benützung eines

körperhaften «Vehikulums» vorauszusetzen. Die Gei-

ster der Toten benützen daher Körper lebender Tiere

oder Menschen als Hülle für ihre Fahrten durch die

Welt der Lebenden. Für die Zeit dieser Exkursionen

werden die Geister oder Seelen, die diese «Vehikel»

ja immerhin bewohnen, kurzerhand ausgetrieben und

verbleiben «im Spiegel». Erst wenn der andere Geist

seine LUille verlässt, kehren sie wieder in sie zurück.

Mancher Europäer bestätigt mir, dass er in Afrika
immer von Verstorbenen aus dem Kreis seiner Bekann-

ten oder Angehörigen träume, und zwar viel häufiger
als in seiner Heimat. Was es damit auf sich haben mag,

wurde mir aber erst recht bewusst, als ich Afrika von
Ghana aus im Schiff verliess. Ich hatte plötzlich den

Eindruck, ich sei aus der Umhüllung durch eine dunkle,

mysteriöse Wolke entlassen worden. Die alten Aegypter

vermuteten in den äquatorialen primären Urwäldern

die Heimat der toten Seelen. Man muss durch diese

Primärurwälder gewandert sein, um ihre Auffassung

zu verstehen. Es gibt nichts Stilleres, Lebloseres als

einen solchen unheimlichen Wald aus finsteren Baum-

säulen, zwischen die nur Feuchtigkeit, nicht Licht und

Wärme gelangt. Im vollen Mittag, unter dem Aequa-

tor, fröstelte es mich dort, und ich stellte mir vor, dass

die Seelen der Toten einfrieren und in Form feiner

Nadelkristalle zwischen den blattlosen Lianen und

glatten Stämmen schweben.

Die vielen Nächte, die ich im Innern des Primär-

urwaldes verbracht habe, sind in meiner Erinnerung

eigentlich als Träume haften geblieben. Totenstille

herrschte. Nur dann und wann fiel ein Wassertropfen

aus sechzig oder mehr Meter Höhe auf totes Laub.

Unvermittelt hallte ein Todesschrei durchs Dunkel,

der sich zwei-, dreimal wiederholte, dann in ein Wim-

mern überging und allmählich in Röcheln erstarb. Ich

erstarrte bis ins Mark, obwohl ich annahm, dass es sich

um Waldtiere handeln musste. Nach längerer Unter-

brechung ertönte dann wohl ein neuer, beinahe mensch-

licher Aufschrei, der sich entfernte, sich dann wieder

näherte. Vermutlich war es ein Nachtvogel. Baum-

bären, Pottos, Galagos, Waldeulen und andere Bewoh-

ner der Baumkronen gaben sich in den Hallen der

toten Seelen ein Stelldichein. Ich atmete immer erst

auf, wenn das lärmende «kura kura guuk guuk» des

grossen Pflanzenfressers hoch oben über dem Blätter-

dach den Morgen verkündete.

Den Seelen Verstorbener helfen die Neger immer

bereitwillig auf den Weg ins Jenseits. So gern man die

guten Dienste der Geister in Anspruch nimmt, so froh
ist man doch, wenn sie möglichst im Rahmen des Spie-

gels verweilen und das Diesseits meiden.

Im Land der Kunama erzählte mir ein getaufter
Mann des Stammes, es sei furchtbar, dass viele heid-

nische Kunama frühzeitig durch die Schuld ihrer An-

gehörigen stürben. «Was meist du damit?» fragte ich
den Mann, der bereit schien, ein altes Stammesgeheim-
nis preiszugeben. «Wenn ein heidnischer Kunama
Todesahnungen hat und diese unvorsichtigerweise
äussert, wird er von seinen Angehörigen womöglich
auf seinem Schnürbett (Angareb) festgebunden. Alle
Oeffnungen seines Körpers werden mit Fasern und
Lehm verstopft, damit seine Seele bei Eintritt des Todes

nicht schon in der Hütte aus dem Körper entweicht und

unweigerlich in dieser Hütte Wohnung nimmt. Seelen

gehören in die unterirdischen Kammern, die die Kunama

nach einem wohl vom alten Aegypten übernommenen
Brauch für die Toten gegraben haben. Gehen sie dann

nach kurzer Eingewöhnung zu ihren lebenden An-
gehörigen auf Besuch, finden sie auch wieder in die

ihnen vorbehaltene Behausung zurück.» Ich fragte im
Laufe der Zeit in einigen Kunamadörfern, ob das, was

mir erzählt worden war, noch üblich sei und erlebte

jedesmal, dass auf das Nachbardorf gezeigt wurde, mit
dem Bemerken, «nur noch dort» komme so etwas vor.

Das Verhalten der Afrikaner zu den Seelen ihrer
Verstorbenen und zu deren materieller Hülle variiert
sehr, je nach den Stämmen. Während die Kunama ihre

Toten weit entfernt vom Dorf unterbringen, ziehen die

Giriama im Hinterland der Küste des Indischen Ozeans

in Kenia — es vor, die Leichen vor ihren Hütten
senkrecht einzugraben. Ich hatte mich schon darüber

gewundert, dass ich in Giriamakrals immer wieder über

kleine, harte Höcker stolperte, bis ich erfuhr, dass sich

darunter die Schädel ehrenvoll behüteter Angehöriger
befanden. In vielen Fällen stellen die Giriama aber zu

jedem dieser Gräber ein Totenbrett — je nach der

Wichtigkeit des Verstorbenen ein simpler Pfahl oder

aber eine roh geschnitzte menschliche Figur in Pfahl-
form. Die Aeltesten der Sippen sorgen dafür, dass den

Seelen der Toten jeden Tag ein Spritzer Palmwein und

etwas Nahrung zugeteilt wird. Wird ein Mitglied der

Sippe krank, so erhalten die Seelen grössere Zutei-

hingen, vor allem vom Palmwein (den sonst eben die

Sippenältesten allzugern bis auf wenige Tropfen selber

trinken), da man vermutet, dass sich der eine oder an-

dere unter den Ahnengeistern vernachlässigt fühlt und

sich rächt. Stirbt ein Sippenglied fern seinem Kral,
so muss seine Leiche unbedingt geholt und in seinem

Sippenkral begraben werden.

Wir dürfen ja nicht glauben, dass die Afrikaner im
Zusammenhang mit ihren Ansichten über Tod und
Geisterwelt nicht zu spassen wüssten. «Todesernst» ist

nicht sehr verbreitet. Ein Giriama-Aeltester, den ich

gerade aufsuchte, als er einige Spritzer Wasser auf
sieben Gräberhöcker verteilte, lächelte, als ich ihn über

einen Dolmetscher fragte, ob er in der Zuteilung auch

gerecht verfahre. Er antwortete: «Ich habe die Stelle

für mein Grab schon markiert und meinen Söhnen

gesagt, dass ich mindestens einmal in der Woche Palm-

wein erwarte und mich rächen werde, wenn man meine
Seele vernachlässigt.» Einer seiner Söhne, der das

mitanhörte, grinste und fügte hinzu: «Wir werden es

genau so machen wie du, wenn du die Kalebasse mit
dem Palmwein verlangst. Du sagst, du habest den

Wein in gerechten Mengen verteilt. Ich habe das Loch

13



unten in der Kalebasse schon entdeckt, aus dem du

trinkst, wenn ich sie zu hoch gehängt habe, damit du
sie nicht herunterholen kannst. Glaube ja nicht, ich
hätte den kleinen Holzpfropfen, den du hineinsteckst,
nicht bemerkt!» Dieses Gespräch ist bezeichnend für
Afrikaner, die fast immer zu lachender Toleranz bereit
sind.

Das heisst aber nicht, dass man nicht überall auf
Beispiele dramatischen Geschehens trifft. Monsieur
Dupuis, der eine Baumwollfaktorei im nördlichen
Belgisch-Kongo leitete, zeigte im Gespräch auf einen
seiner Arbeiter: «Dieser Mann trägt einen neuen An-

zug, den ich ihm schenken musste. Einer seiner Kol-
legen hatte ihm vorausgesagt, er werde bald sterben.
Darauf ging er weg, verbrannte seine ganze Kleidung
irgendwo im Busch, kehrte mit einem Lendentuch be-

kleidet zurück und flehte um neue Kleidung, die aber
der alten nicht gleichen dürfe. Er hoffte, auf diese

Weise dem Dämon zu entrinnen, der ihn jetzt in seiner

Verkleidung nicht wieder erkennen würde!

Auf Grund unserer Jugendlektüre sind wir bereit,
wenn wir in Afrika nach Magiern Ausschau halten
wild aussehende, bemalte, maskierte Gesellen zu er-
warten. Wir sind dann enttäuscht, wenn sie uns in zer-
schlissenen Khakihosen, einem aus Fetzen bestehenden
Unterhemd und in verwittertem Schlapphut barfuss

entgegentreten und uns scheinbar teilnahmslos in die

Augen schauen. Begegnen wir ihnen, ohne sie zu ken-

nen, innerhalb ihrer Dorfgemeinschaft, so sind wir
geneigt, sie unter die Bettler einzureihen. Manche die-

ser zerlumpten Erscheinungen sind mächtiger als der
schwarze Häuptling oder gar König, dem sie nur
scheinbar unterstehen. Ein grosser Teil Afrikas wird
also durch Menschen regiert, die ihrer Erscheinung
nach bei uns in die tiefste Kategorie der sozialen
Stufenleiter gehören.

Einer neuen Art «Zauberern», schwarzen Politikern
mit Doktorhut und allerlei neuen Rangabzeichen, ge-
lingt es jetzt zwar, ebenso neue, fürs Auge erkennbare
Ordnungen innerhalb der schwarzen Gemeinschaft zu
erzwingen. Trotzdem gilt für ganz Afrika immer noch
die Persönlichkeit, das Wesen und nicht die Erscheinung,
der Mensch —- unabhängig von gelben Schuhen, grell-
farbigen Socken und dunkler Brille. Wir müssen als
Weisse unsere Vorurteile über das Verhältnis zwischen
äusserer Erscheinung und innerem Wert eines Men-
sehen fallenlassen, was gar nicht so leicht ist. Ich habe
mich selber bei solchen Fehlurteilen immer wieder

ertappt.
Ganz abgesehen von positiven Diensten, die diese

Magier Afrikas ihren Stämmen leisten, erschienen sie

mir fast immer als grosse Schlaumeier. Die meisten

unter ihnen haben den weissen Mann schon lange
durchschaut. Sie wissen, dass er aus Unkenntnis afri-
kanischer Lebenswertung heraus ihre Aufgabe ver-
kennt und sie gerne belächelt. Das hat zur Folge, dass

sie sich meist sehr abweisend zeigen, wenn ein weisses

Gesicht auftaucht. Sie haben ein feines Empfinden

und sind sehr oft scharfe Psychologen, und sie fühlen
sofort, wenn wir uns ihnen auf menschlicher Ebene

nähern. Mit Erstaunen stand ich immer wieder vor
schwarzen Magiern, die bereit waren, mich offen und
ehrlich über ihre Aufgabe aufzuklären, wie jener
Magier, der mir den Wortschatz einer Geheimsprache
anvertraute, die er medial veranlagte Frauen seines

Stammes lehrte.
Es ist sehr wichtig, dass wir «Weisse» von «Schwar-

zen» Magiern unterscheiden lernen. Sie halten sich in
den meisten Stämmen die Waage, vertreten Gut und
Böse im ewigen Widerspiel. Fühlt sich ein Stammes-

glied von Dämonen bedroht, so sucht es Schutz bei
seinem «Weissen» Magier, allerdings nicht, ohne ihn
in Natura oder Geld zu bezahlen. Dieser Mann ist
dann bemüht, durch allerlei Riten das Böse abzuwen-
den. Um der Erhaltung seiner Macht und auch seines

Auskommens willen hat der «Weisse» Magier aber
ein Interesse an jenen finsteren Magiern, die ihm
Kundschaft zuführen. In manchen Fällen arbeiten die
beiden Schlaumeier unter einer Decke zusammen.

Es ist nicht paradox, wenn ich behaupte, dass

Weisse Magier — die ja grösstenteils gleichzeitig
Medizinmänner im Sinn der Heilkunst sind — diese

Hauptaufgabe leichter erfüllen, weil man ihnen über-
menschliche Kräfte zumutet. Der Glaube an das Kön-
nen des Medizinmannes spielt in der für Afrika be-

zeichnenden «psychosomatischen» Medizin eine grosse
Rolle. Die Medizinmänner hüten sich, ihr Prestige da-

durch zu schwächen, dass sie hoffnungslos Erkrankte
behandeln. In diesen Fällen gibt es immer die Er-

klärung, dass die Betreffenden von den Ahnengeistern
bestraft worden und keiner Hilfe würdig seien. Dafür
aber kann der Magier mit um so mehr Erfolg psych-
iatrischen Fällen nachgehen, die immer wieder ver-
blüffende Heilungen ermöglichen und seinen guten
Ruf erhöhen. Wer diese Zusammenhänge kennt, ver-
steht auch, dass viele Magier ohne weiteres bereit sind,
Kranke ihres Stammes an weisse und schwarze Aerzte
weiterzuleiten, sobald es sich um Krankheiten handelt,
für die die Medizin sichere Gegenmittel besitzt.

«/VW/z/«» ««*/

Es gibt für Afrikaner wohl kaum einen Gegen-
stand, der nicht als «Medizin» verwendbar wäre, und
das gleiche gilt von Lebewesen. Für Menschen, die

glauben, dass auch Flüsse, Bäume und Felsen Teile
einer belebten oder beseelten Welt sind, liegt der

Gedanke, dass eben alles, was es auf dieser Erde gibt,
«medizinische», also heilsame Wirkungen ausüben

kann, sehr nahe.
Ich war immer wieder überrascht, wenn ich solche

«Medizin» zu sehen bekam. Die meisten der Gegen-
stände, die eine magische Wirkung ausüben sollten,
waren ausgesprochen rohe, sinnlos scheinende, häss-

liehe Objekte: Lumpen, Papierfetzen, zerbrochene
Stäbe, halbe Kalebassen, mit Erde gefüllt, alte Medi-
zinflaschen mit Ziegenblut, Pflanzenknollen oder Scher-

ben, Knochenstücke oder rostige Nägel, um nur einige
zu nennen. Ich musste an meine Kindheit zurückden-

14



ken, um diese Dinge mit Ernst betrachten zu können.

Damals war ein angebrochener Ziegelstein für mich

eine Eisenbahn, die auf der «Schiene» eines Geländers

fuhr. Der Ziegel war nicht ein Symbol für die Eisen-

bahn, er war clie Eisenbahn selber. Aehnlich müssen,

wir wohl «Medizin» afrikanischer Medizinmänner

sehen.

Es gibt wahrlich nichts, das nicht zu «Medizin»

werden könnte. Im belgischen Kongo erlebte ich, wie

gerade ein Flugzeug einen neuen Flugplatz überflog
und zur Landung ansetzte. Die Frauen eines am Rande

des Platzes liegenden Dorfes waren erschreckt ge-

flohen. «Wir sind jetzt alle unfruchtbar geworden!»
erklärte eine von ihnen. «Die Medizin des weissen

Vogels, der uns überflog, ist schuld daran.» Der bei-

gische Verwaltungsbeamte, dem diese Gegend unter-

stand, wusste schon Bescheid in solchen Angelegen-

heiten. Als die Tanks des Flugzeugs gerade mit Brenn-

stoff versehen wurden, versammelte er alle Frauen

auf dem Flugplatz. Jede erhielt einen kleinen Schluck

des Feuerwassers, wodurch die sterilisierende Wirkung
der «Medizin» — also des Flugzeugs — aufgehoben

war. Benzin wurde in diesem Fall zur «Gegenmedizin».

Wer sich natürlich am besten auf Medizin und

Gegenmedizin versteht, das sind die Magier. Die

«Weissen» Magier sind ständig damit beschäftigt,

«Schwarze» Medizin der «Schwarzen» Magier durch

«Weisse» Gegenmedizin in ihrer Wirkung aufzuheben.

Von diesem Ausgleich medizinischer Wirkungen musste

sogar seinerzeit die britische Regierung in Kenia

Gebrauch machen, als sie den Mau-Mau-Geheimbund

und einen Zweig von ihm, die Utsi an der Küste, be-

kämpfte.
Die Mau-Mau-Gehcimgesellschaft, die aus dem

Bantustamm der Kikuyu hervorgegangen war, bediente

sich einer komplizierten Form der Eidabnahme bei

allen neuen Mitgliedern. Um den Eid rituell zu unter-

bauen, wurden «Medizinen» ausgelegt, durch deren

Berührung der Schwörende sich eng an die Gesell-
schaft band und gleichzeitig zusätzliche Kräfte und
Fähigkeiten gewann. Eidbruch war gleichbedeutend
mit Hinrichtung durch ein Femegericht. Die engli-
sehen Kenner der magischen Bräuche der Kikuyu hat-

ten bald heraus, wie sie einen zum Eid gezwungenen
(und das waren die meisten) von seinem Gelübde
«reinwaschen» konnten. Gegen sehr hohe Bezahlung
fanden sich einzelne Kikuyumagier bereit, in Massen-

Versammlungen Cleansing oaths —- also Reinigungs-
eiJe — abzunehmen. Tausende von Kikuyus lösten sich

auf diese Weise aus der magischen Verstrickung, in die

sie unter Todesandrohung hineingeraten waren.
Die Magier — die man heute in ethnologischen

Kreisen nicht mehr gerne als Medizinmänner oder
Zauberer bezeichnet — sind gute Kenner vor allem

pflanzlicher Gifte. Immer hörte ich von Opfern ihrer
Giftkuren. Besonders unheimlich sind Gifte, die zum
Gedächtnisschwund oder zum völligen Verlust des

Gedächtnisses führen. In Westafrika sammelte ich
einmal die Rinden eines Baumes, den die Ewondo als

«Elon» bezeichnen. Es handelt sich um die Leguminose

Erythropleum, auch als wohlriechende Follaca oder
Gerichtsmavia bekannt. Unter der Rinde befindet sich,

in gallertartiger Form, ein äusserst starkes Gift, das

den Magiern zu «Gottesgerichten» dient. Aus einer
Reihe von Verdächtigen, denen man ein wenig von
diesem Gift verabreicht, wird der Schuldige heraus-

gesucht. Er wird auf diese Weise nicht nur gefunden,
sondern auch gleich hingerichtet. Die Unschuldigen
nämlich erbrechen das Gift und überstehen den Schock.

Ein Ewondo gab mir die Erklärung dafür: die Magier
wissen genau, wen sie beseitigen wollen. Ihm geben sie

das reine Gift, vermutlich unter Zugabe eines Stoffes,

der ihn am Erbrechen hindert, während den «Unschul-

digen» das Gift zusammen mit einem starken, rasch

wirkenden Brechmittel verabreicht wird.

HAUTFARBE ALS SCHICKSAL

«Gott befahl den Menschen, die gesündigt hatten,

sich vor ihre Grashütten zu stellen und ihre Hände

auf den Dachrand zu legen. Dann pinselte er sie mit
schwarzer Farbe an, um sie für ihre vielen Untaten zu

strafen. Er übersah dabei die aufgelegten Handflächen

und die Fussohlen.»
Diese Erklärung hörte ich von den Kunama in

Eritrea. Ich hatte sie sehr im Verdacht, eine missio-

narische, christliche These weiterzugeben, die vielleicht

vor langer Zeit übernommen worden war, und was

mich dabei bedrückte, war die Feststellung, dass die

Christen unter diesen liebenswürdigen, sozial hoch-

stehenden «Wilden» ohne weiteres die ewige Schuld

für einen grossen Teil der Menschheit auf sich genom-

men haben. Hätte sich die Sündenvergebung durch

den Uebertritt zum Christentum auf die Flautfarbe

einiger Kunamas ausgewirkt, so wäre sicher der ganze

Stamm schon zu einer einzigen Christengemeinde ge-

worden.
Eine schwarze Flaut ist also eine Strafe Gottes.

Kreuz und quer durch Afrika, bei vielen Stämmen unci

einzelnen Negern, ist mir diese Ansicht in mancherlei

Abwandlungen begegnet. Was soll ein Weisser tun,

wenn er Neger mit dem Gedanken einer weltweiten

15



Brüderlichkeit zu trösten versucht und hört, dass diese
schon die Schuld für ihre dunkle Hautfarbe auf sich

genommen haben? Was soll er tun, wenn ihn die
Schwarzen ganz ehrlich um seine weisse Haut benei-
den, die ihn an jeder nur allzu sichtbaren Machtfülle
der weissen Welt teilhaben lässt? Dass es so ist, wird
an einer Geschichte deutlich, die ich bei den Aschanti
in Ghana hörte:

«Gott schuf am Anfang der Welt drei schwarze und
drei weisse Männer und ebenso viele Frauen. Er be-

schloss, sie selber das Gute oder Böse wählen zu lassen,

um zu verhindern, dass sie sich später bei ihm beschwer-

ten. Er legte eine grosse, schwere Truhe und eine ver-
schnürte Schriftrolle vor sie hin und ersuchte die zwei

Gruppen, das eine oder das andere zu wählen. Zuerst
durften die schwarzen Männer sich entscheiden und

griffen gierig nach der Tuhe. Darin fanden sie Gold,
Silber und andere Metalle, die ihnen noch nicht be-

kannt waren. Die Weissen öffneten das ihnen ver-
bliebene Schriftstück, das ihnen alles sagte, so dass

sie weise wurden. Gott liess die Schwarzen im Wald
zurück und führte die Weissen an den Meeresstrand.

Dort zeigte er ihnen, wie man ein Schiff baut. Und
darin segelten die weissen Leute übers Meer in ein
fernes Land. Viel, viel später kehrten sie zurück und
brachten allerlei wunderbare Güter mit. Sie tauschten
diese gegen Gold, Silber und andere Dinge, die sie bei
den Schwarzen fanden, die ebensogut das erste Volk
der Welt hätten sein können.»

Es fehlte aber auch nicht an Versuchen, die Neger
mit etwas positiveren Erklärungen zu trösten.

In Moçambique besuchte ich ein Spital, in dem

gerade ein halbes Dutzend schwarzer Babies geboren

war. Schwarz ist nicht genau gesagt. Sie waren noch
dunkelrot. Eine schwarze Krankenschwester sah mein
Erstaunen und erklärte mir, aus tiefster Ueberzeugung,
wie mir schien: «Alle Menschen waren einmal weiss.

Diejenigen, die unter der heissen Sonne Afrikas ge-
boren wurden, dunkelten rasch nach, wenn sie ans
Sonnenlicht gelangten. Da sich dies während vieler
Jahrtausende wiederholte, wurde die schwarze Haut
vererbt. Wenn ihr Weissen einmal einige Dutzend
Generationen in Afrika zählen werdet, wird es mehr
und mehr ,schwarze Weisse' geben!»

Afrikanische Naturmenschen bringen Abnormi-
täten aller Art gerne mit Himmel und Geisterwelt, mit
Göttern und Dämonen in Verbindung, so dass eben
auch die seltsamen durchsichtigen Wesen, die vor Jahr-
hunderten plötzlich auf dem dunklen Kontinent auf-
tauchten, metaphysisch erklärt werden musslen. Unsere
über- und unterirdische Herkunft hängt uns heute an.
Wir sind gezwungen, unsere göttliche —• oder dämo-
nische —• Rolle auf der afrikanischen Bühne weiter-
zuspielen, ob uns dies gefällt oder nicht!

Die eigentlich unbewusste Einstellung zur Frage
der Körperfarbe wird bei den Negern ähnlich wie bei

uns selber durch den symbolischen Wert von schwarz
und weiss, hell und dunkel beeinflusst. Schwarz, dun-
kel ist die Nacht, weiss, hell der Tag. Hell ist die
Sonne, und dunkel ist die Welt der Geister. Weiss sind
die Umwurftücher, wenn sie sauber oder neu sind;

grau und schwarz werden sie im Gebrauch und wenn
sie schmutzen. Weiss sind gesunde Zähne, dunkel die

fauligen und altersschwachen. Gibt es Abwehrmittel
gegen das erdrückende Gewicht solcher Farben- und

Lichtsymbolik?

KLEINE KOMGOLESXSCEIE MÜTTER

5/é/zze« w« «'«<?/» BéuarÂ

Von Dr. Henri Perret

Ich möchte Ihnen eine kongolesische Mutter vor-
stellen, die ins Kintambospital von Léopoldville, der

grossen Stadt am Kongofluss, gekommen ist, um ihr
Kind untersuchen zu lassen. Sie trägt es auf dem Rük-
ken in einer Art Beutel, der aus einem Teil ihres

Ueberkleides gebildet und über dem Leib geknotet
wird. Das Kleine schmiegt sich so fest an die Mutter,
dass jede ihrer Bewegungen wie ein sanftes Wiegen ist.

Es schläft friedlich, warm und geborgen.

*

Die kongolesische Mutter verlässt ihr Kind nie.
Das ist der Grund, warum die Kinderabteilungen in
allen Spitälern von Frauen bevölkert sind, die am Bett
ihrer kleinen Kranken leben. Die Mutter beruhigt ihr
Kleines, pflegt es, gibt ihm zu essen, hält es sauber,

legt es nieder und bringt es zum Einschlummern.
Wenn die «Mundèlé», die Weissen, kommen, legt

sie es auf den Tisch zur Untersuchung und spricht ihm
zu, während der Arzt sich mit ihm beschäftigt.

Fortsetzung Seite 25

16


	Geheimnisvolles Afrika

