
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 73 (1964)

Heft: 4

Artikel: Das Herz wird mir schwer, wenn ich an die Tibeterkinder in Dharamsala
denke

Autor: Anderhub, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-974903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-974903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS HERZ WIRD MIR SCHWER, WENN ICH
AN DIE TI BETERKIND ER IN DHARAMSALA DENKE

Fo« D/'.

Seit einiger Zeit bereits weilt Fräulen Dr. Anderhub, die während acht Monaten die Kinder-
station in Dharamsala im indischen Punjab betreute, wieder in der Schweiz. Aber noch manches-
mal kehren ihre Gedanken zu den Menschen zurück, die sie in Dharamsala pflegte, zu den
Kleinen und Grossen, die sie dort kennen und lieben lernte. In einem Vortrag, den sie vor dem
Schweizerischen Verband diplomierter Krankenschwestern und Krankenpfleger hielt, wurden
die Erlebnisse aus Dharamsala lebendig.

Dharamsala liegt im Norden Indiens, nahe der
Grenze von Kashmir, im Bereiche der westlichen Aus-
läufer des Himalaya. Heute ist es weltbekannt; denn
es ist seit fast vier Jahren das Exil des Dalai Lama, der
tibetischen Regierung, des Kashag, und es ist der Ort,
an dem die Kleinsten unter den Flüchtlingen, die zu-

künftigen Träger der tibetischen Nation, eine vor-
läufige Heimat gefunden haben.

Das Klima in diesem nordwestlichen Teil Indiens,
in 1500 Meter Höhe, ist mild und trocken, und die

Gegend von zauberhafter Schönheit. Die verschneiten

Gipfel des Himalaya gemahnen ans schweizerische

Hochgebirge, doch zu ihren Füssen liegen die grünen,
gestuften Reisfelder und die rotleuchtenden Rhodo-

dendrenwälder, in denen nebst Raben und Geiern
auch die wundervollsten tropischen Vögel leben.

NorÄ Zw//

Das Kinderheim in Dharamsala besteht aus zwei

Häusern, die etwa fünfzehn Minuten voneinander ent-

lernt liegen. In dem oberen Haus sind die grösseren
Kinder im Alter von sechs bis zehn Jahren unter-
gebracht, in der weiter unten gelegenen Station woh-

nen die Kleinen. Ursprünglich sollte das Lager nur
dreihundert Kindern Unterkunft bieten, doch schon
im Januar 1962 waren es ihrer fünfhundert, und im
Juni 1963 galt es, für eintausenddreihundert Kinder
Obdach zu finden.

Der Flüchtlingsstrom besonders aus Ladak und
Sikkim brach nicht ab: Immer und immer wieder tra-
fen Gruppen von zwanzig und vierzig Kindern aller
Altersstufen ein. Einige allerdings kamen nur für
wenige Tage, um den Dalai Lama zu sehen und wur-
den dann in die Schulen von Mussooric oder Dal-
housie, gelegentlich auch in die nächstgelegenen von
Dharamsala und von Kangra, weitergeleitet. Aber es

blieben dennoch viel zu viele für die wenigen uns zur
Verfügung stehenden Unterkünfte. Es gelang mir
nicht, dem immerwährenden Zustrom Einhalt zu ge-
bieten; denn die Leute begriffen nicht, wie gefährlich
es vom medizinischen Standpunkt war, all diese Kin-
der von «irgendwoher», deren Geschichte niemand
kannte, über deren Gesundheitszustand keiner Siehe-

res wusste, ohne Quarantäne einfach aufzunehmen und
auf die bereits überfüllten Schlafsäle zu verteilen. So

war es denn die verantwortungsvolle Aufgabe des

Arztes, die Neuankömmlinge sofort einer ersten Un-
tersuchung zu unterziehen und alle verdächtigen Fälle
ins Spital einzuweisen. Viele dieser schweigsamen, ern-
sten, struppigen Kinder waren einfach todmüde, sie be-

durften der Ruhe, des ungestörten Schlafes und einer

richtigen Ernährung. Es brauchte viel Zeit, bis sich

wieder ein Lächeln in ihre Augen und um ihre Lippen
schlich. Wer konnte ahnen, welches ihr Weg, welches
ihre Erlebnisse gewesen waren, bis sie zu uns ins Heim
kamen? Wer hatte sie auf der Reise, auf der Flucht
betreut? Wo waren die Eltern?

£/«e //«• ««rcr

Bevor ich meine Tätigkeit als Rotkreuzärztin in
Dharamsala aufgenommen hatte, waren gelegentlich
Patientchen in die Spitäler von Dharamsala und Kangra
evakuiert worden, doch konnte es sich stets nur um
eine geringe Anzahl von absolut Spitalbedürftigen
handeln. Dharamsala verpflichtete sich in der Epi-
demiezeit, vier bis fünf Tibeterli aufzunehmen, das

Missionsspital war entgegenkommender. Wir mussten
aber immer eigene Ayas zur Pflege unserer Kinder
mitschicken, und es kam nicht selten zu Auseinander-

Setzungen zwischen diesen und den indischen Spital-
Schwestern. Als die Zahl unserer Schützlinge zunahm,
wurde es zur dringlichen Notwendigkeit, dass wir eine

weitgehend selbständige Krankenstation bekamen, um
von den Spitälern möglichst unabhängig zu werden.
Es sollten nur noch die chirurgischen und hochinfek-
tiösen Fälle nach Dharamsala und Kangra überwiesen
werden. Für die übrigen Patientchen unseres Pleimes
wurde das Dispensarium, das aus zwei mittelgrossen
Zimmern bestand, als Spital eingerichtet. Nur so ge-
lang es, Ueberblick und Kontrolle über die grosse Zahl
der kranken Kinder zu behalten, die Ayas anzuleiten
und in der Pflege zu überwachen. Neben den zwei
Schlafsälen hatten wir in unserem Spital ein söge-
nanntes Ambulatorium, das jedoch auch als Ess-, Wohn-
und Waschraum dienen musste. Die beiden Schlafsäle
zählten insgesamt dreizehn Betten. Meine Kleinen

29



wurden quer zu viert oder mehr in einem Bett unter-
gebracht, im Winter jedes in seinem eigenen, hoch-

kompliziert gefalteten Schlafsack aus Leintuch und
Wolldecke. Im Anfang stand mir Dorna, eine seit
ihrem 12. Lebensjahr in Indien lebende, etwa 35jäh-
rige Tibeterin, die gut Englisch und Hindi sprach, zur
Seite, und die drei Ayas Lhama, Sötschö und Kesang.
Während einiger Stunden des Tages kam die indische
Krankenschwester Joel aus Dharamsala herauf, um
mit geübter Hand Injektionen vorzunehmen, Ver-
bände anzulegen und mir bei kleineren chirurgischen
Eingriffen zu helfen. Die Ayas sprachen nur tibetisch,
und obwohl ich mich bald zur Not mit ihnen ver-
ständigen lernte, empfand ich es immer als grossen
Nachteil, class ich so gar nichts von tibetischer Kultur
und Wesensart wusste und mich kaum in das Denken
meiner Helferinnen und Patientchen einfühlen konnte.
Was mir in Europa selbst in den abgelegenen Berg-
tälern des Wallis stets so leicht gelang, eben den Kon-
takt mit den Mitmenschen zu schaffen, das scheiterte
hier schon an den rein äusserlichen Gegensätzen
zwischen Ost und West, der asiatischen Ruhe und der

europäischen Gehetztheit.

At

Die Arbeitseinteilung musste nach ganz anderen

Gesichtspunkten vorgenommen werden. Die tibetische

Lagerleitung beorderte junge Mädchen ins Spital, ohne
nach deren Eignung zum Pflegeberuf oder deren

Wunsch, denselben zu erlernen, zu fragen. Viele
waren unwillig, unglücklich und strebten von Anfang
an wieder fort. Sie blieben oft nur wenige Tage und
liefen zuweilen ohne Ankündigung oder Entschuldi-

gung einfach davon, die ihnen anvertrauten Kinder
ihrem Schicksal überlassend. Mein Organisationspro-
gramm musste ein denkbar einfaches sein; denn nur
so durfte ich darauf hoffen, dass es befolgt würde. Es

war wichtig, dass die Ayas begriffen, was ich mit
meinen Verordnungen und der eisern verfolgten Dis-

ziplin anstrebte, dass ich sie, die Erwachsenen und die
Kinder, vor den Gefahren der Umstellung auf ein
ihnen fremdes, ungewohntes Klima und andere Le-

bensbedingungen schützen wollte. Aber es ist schwer,
einem ehemaligen Nomadenstamm Reinlichkeit und
Ordnung beizubringen und diesen Leuten die ver-
änderte Situation ihres Lebens vor Augen zu führen.
Vieles, was ich anordnete, taten sie nicht aus Einsicht,
sondern um mich durch ihre Willfährigkeit zu er-
freuen.

Die Aufgabe des Rotkreuzarztes in Dharamsala ist
nebst der ärztlichen Tätigkeit vor allem die, tibetische
Mädchen und Frauen in allen Arbeiten im Spital an-
zuleiten, ihnen je nach Talent und Interesse eine be-

stimmte Verantwortung zu übertragen und um ihre
Weiterausbildung besorgt zu sein. Auf diese Weise ist
es möglich, dass das Spital mit der Zeit über einen
soliden Grundstock tibetischen Personals verfügen
kann, über Köchinnen, Wäscherinnen, Büglerinnen,
Näherinnen, Putzerinnen und Pflegerinnen. Die Er-

Ziehung tibetischer Frauen zu einem Beruf ist aller-

dings nicht einfach: Man stösst bereits auf Schwierig-
keiten, wenn man versucht, die jungen Mädchen
dauernd auf einem Posten zu behalten. Es wäre falsch,

wenn wir unsere westlichen Gewohnheiten einfach
aufs tibetische Milieu übertragen wollten. Das tro-

pische Klima verlangt spezielle Hygiene, Kleidung
und Ernährung. Reinlichkeit ist natürlich eines der

ersten Gebote im Lager, um Krankheiten vorzubeugen;
aber auch die Massnahmen, sie zu verwirklichen,
müssen den indischen Verhältnissen angepasst werden.
So ist zum Beispiel das regelmässige Aufwaschen der

Fussböden in den Krankenzimmern, das Kochen der

Bettwäsche keine Selbstverständlichkeit. Wir besassen

in unserem kleinen Spital nur einen einzigen Wasser-

hahn, der jedoch keinen Tropfen hergab, wenn der

Brunnenlauf im Hof in Betrieb war. Bei heftigen
Regenfällen blieben wir oft überhaupt ohne Wasser,
eine unvorstellbare Schwierigkeit! jeden Tag gab es

mindestens dreissig Nachthemden und eine Anzahl
Bettücher zu waschen und zu trocknen, und wir be-

sassen ausser dem Plolzofen keine Wärmequelle, an

der wir die Wäsche bei schlechtem Wetter hätten

trocknen können. Während der Regen auf das Pflaster
der Terrasse platschte, hingen die Ayas im Schutze des

Vordaches die Wäsche zum illusorischen Trocknen
auf. Unter unendlichen Mühen wurde gelegentlich ein

Feuer entfacht, um Leintücher und Nachthemden so-

bald als möglich wieder gebrauchsfertig zu haben.

Eine Waschmaschine, die grossmütige Spender ver-

sprachen, hätte ebensowenig in unserem winzigen

Spital Platz gefunden wie ein Kühlschrank für Medi-

kamente. Auch wären solche Maschinen westlicher
Präzision wohl ebenso unbenützt geblieben, wie der

uns leihweise zur Verfügung gestellte Sterilisator, den

wir nicht anschliessen konnten.
Es gab viel Ungeziefer, Ratten, Mäuse, zahllose

Insekten, Fliegen, Spinnen, Skorpione. Ich erinnere

mich an mein Erschrecken, als ich kurz nach meiner

Ankunft zum erstenmal eine riesige Spinne an der

Wand über meinem Bett erblickte und verzweifelt
nach Baba, meinem Freund und Diener, rief: «Baba,

Baba, kyoko, kyoko cho, torn chempo chempo chic!»

Lächelnd und hilflos sah er sich das Tier an, aber un-

gern nur befreite er mich davon. Mit der Zeit ge-
wohnte ich mich an die seltsamen Zimmergefährten
und lernte es, sie eigenhändig ins Freie zu befördern.

Und nun zum eigentlichen Spitalbetrieb: In meinem

schlauchartigen, leider etwas dunklen Schlafraum

richtete ich ein Labor ein, in dem ich Senkungen,

Urin- und Blutstaten, ja sogar bakteriologische Unter-

suchungen vornehmen konnte. Dazu improvisierte ich

einfache Färb- und Trocknungsanlagen. Die diagno-
stische Abklärung war nun, da wir nicht mehr unbe-

schränkt unsere Kinder in die Lokalspitäler einweisen

durften, ein ernstes Gebot. Medikamente konnte ich

mühelos in Dharamsala beschaffen. Mit charmantem
Lächeln und grossem kaufmännischem Geschick pries
der Apotheker mir seine Produkte an. Wir hatten

stets das Notwendige in unserer Spitalapotheke, aber

ich kaufte nie zu viel auf einmal ein, denn in der

warmen Jahreszeit verdarben die Medikamente nur

30



allzu rasch. Im allgemeinen verhielt ich mich mit der
Ausgabe von Tabletten zurückhaltend. Die Tibeter
wussten ja nicht viel von unseren westlichen pharma-
zeutischen Produkten, ich musste ihre Empfindlichkeit
testen und auch gegen die in Europa so bekannte
Tablettensucht kämpfen. Die Mütter, Väter und Ayas
verlangten für sich und ihre Kleinkinder unentwegt
Arzneien, sogar auf Vorrat, mit der sehr häufigen Be-

gründung, das Baby habe furchtbare Kopfschmerzen.
Sogar die Gebildeten unter den Tibetern suchten
Medikamente zu hamstern und hofften stets, etwas aus
den neueintreffenden Rotkreuzsendungen beiseite
schaffen zu können. Sie wollten nicht begreifen, dass

gewisse Antibiotika nicht einfach als Allerweltsheil-
mittel, sondern eben nur bei ganz bestimmten Infek-
tionen nutzbringend angewendet werden können. Ich
glaube, dass ihr Eifer, Mittel zu sammeln und aufzu-

stapeln, genausosehr ein Wesenszug der Flüchtlings-
psychologie ist, wie das Anhäufen von Vorräten aller
Art und die ängstliche Sorge, etwas von dem wenigen
Neugewonnenen wieder zu verlieren. Wer je Besitz
sein eigen genannt hat, möchte wieder zu Wohlstand
gelangen, wer beraubt worden, möchte sich vor wei-
terer Ausplünderung schützen, und vielleicht wird
manch einer dabei zum Geizhals. Die Spannung mag
sich wohl später wieder lösen, dann, wenn das Leben
dieser Menschen neugeordnet und gesichert sein wird.

Um einen Ueberblick über meine Patientchen und
den Verlauf ihres Leidens zu gewinnen, brauchte ich

Fieberblätter, die ich nach einfachem Muster in Dhar-
amsala drucken liess. Schwester Joel gab sich unend-
liehe Mühe, den Ayas das kunstgerechte Fieber- und
Pulsmessen beizubringen und ihnen zu zeigen, wie sie

die Resultate auf das Kurvenblatt eintragen mussten.
Ausserdem sollten die Ayas lernen, die Kinder zu
beobachten, um mir später bei der Visite zu melden,
was ihnen an ihren Schützlingen aufgefallen war, das

medizinisch von Interesse sein konnte. Auf der Fieber-
kurve war für solche Beobachtungen eine besondere

Spalte eingerichtet: Erbrechen, Durchfall, Husten,
Appetitlosigkeit. An Krankheiten gab es in unse-

rem Spital so ziemlich alles, was man sich denken
kann. Die intern medizinische Behandlung bereitete

nur selten Schwierigkeiten, sogar Infusionen konnten
wir verabreichen. Komplizierter gestalteten sich in-
dessen chirurgische Eingriffe, da wir stets Mühe
hatten, die Operation möglichst steril durchzuführen.
Wir hatten ja nur eine einzige elektrische Platte, auf
der wir Spritzen und Instrumente auskochen konnten,
und sehr oft blieben wir mehrere Stunden lang ohne

Strom, so dass wir uns mit Gasolin behelfen mussten.

Bei Sonnenschein durften meine Schützlinge schon
nach dem Fiebermessen um sechs Uhr morgens auf
den Spielplatz vor dem Haus. Wenn ich dann zur
Morgenvisite erschien, rief ich den Kindern zu «Booku

ganga, namasteil», worauf die ganze Schar, die Händ-
chen flach aneinandergelegt und vor das Gesicht er-
hoben, im Chor zwitscherte «Namastei, namastei !» Sie

liebten es, untersucht zu werden, und es kam nicht
selten vor, dass sich ein Knirps, nachdem er die Visite
hinter sich hatte, von neuem in die Reihe der Warten-
den schlich. Mit Interesse sahen sie mir bei der Arbeit
zu und mischten sich wichtig ein, wenn sich gelegent-
lieh Verständigungsschwierigkeiten zwischen mir und
einem Patientchen ergaben. Sie halfen einander aber
auch gegenseitig mit rührender Geduld und Umsicht
beim An- und Auskleiden und brachten den Bettlägeri-
gen das Essen.

Im allgemeinen waren die Kinder ruhig und sehr

genügsam. Wenn sie sich an Regentagen nicht im
Freien aufhalten durften, so kauerten sie sich ganz zu-
frieden zu sechs und acht auf die wenigen Betten oder
auf die Wolldecken am Fussboden und unterhielten
sich leise miteinander. Zuweilen sassen sie auch schweig-
sam mit untergeschlagenen Beinchen, und ich konnte

mir nicht vorstellen, was in den Köpfchen vorging.

Er Uw« /Wtw Trfg «/« ök'c g/e/c/ac 57/v«7e

Nach der frühmorgendlichen Visite im Spital und
der Untersuchung der Neuaufnahmen hielt ich Sprech-
stunde für die Erwachsenen der umliegenden Lager,
ich behandelte diese Tibeter sehr gerne. Es zeigten
sich einige recht interessante, aber auch menschlich

erschütternde Fälle. Viele glaubten, meine europäischen
Medizinen könnten Wunder vollbringen. Mit welch
verzweifelt ernstem Gesicht sagte mir ein junger Lama,

der indische Doktor habe ihm mitgeteilt, dass für ihn
keine Hoffnung bestehe, denn er leide an einer tod-

bringenden Krankheit. Ich untersuchte ihn und fand

bald, dass er an einer lepromatösen Lepra litt. Aber ich

sah auch, dass sein schwerstes Leiden nicht das körper-
liehe war, sondern die Hoffnungslosigkeit, und ich

versuchte in meinem so mangelhaften, unzulänglichen
Tibetisch zu ihm zu sprechen. Er sollte wissen, dass es

gute Medizinen gegen Lepra gibt, dass heute viele ge-
heilt werden und dass auch seiner die Erlösung harrt.
Er sollte Mut fassen und den guten Göttern seines

Karmas vertrauen Er kam jeden Tag um die gleiche
Stunde in unsern Garten, setzte sich abseits von den

Kindern auf den Boden, betete und meditierte stun-

denlang. Ich gab ihm zu essen und zu trinken und ver-

sorgte ihn mit Arzneien Aber eines Tages blieb er

fort, und auf meine Fragen erfuhr ich, dass ihm die

Lagerleitung den Zutritt zum Spital verboten hatte.

Wo lebt er wohl heute? Wer sorgt für ihn, und wer
nimmt sich seiner Verzweiflung an? Was bedeutet

Mitleid, Mitleid als höchstes Gebot buddhistischer

Frömmigkeit?
Im allgemeinen kamen nur die jungen, emanzipier-

ten Frauen zur Schwangerschaftskontrolle und wünsch-

ten meine Hilfe bei der Niederkunft. Sonst besorgten
die tibetischen Ehemänner höchst persönlich die Ent-

bindung und taten das sogar recht gut. An Ostern im

vergangenen Jahr, als ich beim Momo-Essen vor un-

serem Spital sass, kam atemlos ein junger Mann ge-

laufen, um mir zu melden, dass es bei seiner Frau nun
so weit sei... Dorna und ich packten schnell unsere
Sachen und eilten in das etwa eine Viertelstunde Wegs

31



von unserem Heim entfernt liegende Haus. Nach
einigen bangen Stunden gebar Yschi ein kleines Mäd-
chen. Doch die Freude der Eltern war nicht unein-

geschränkt: Das junge Paar, das, wie ich später erfuhr,
gegen den Willen der Familie geheiratet hatte, hatte
einen Stammhalter erwartet.

Eines Tages wurde ich zu einer älteren Tibeterin
gerufen, die bereits niedergekommen war. Das Kind
war ein Junge. Der Vater, ein freundlicher Mann mit
schwarzen Zöpfen um den Kopf, hatte die Entbindung
selbst besorgt. Doch er schwebte in Sorge um seinen

Knaben, da von all seinen Kindern bis jetzt nur die
Mädchen am Leben geblieben waren. Daher verlangte
er nach der «Amshila», die helfen sollte, diesen Jüng-
sten, seinen Sohn, am Leben zu erhalten. Der Kleine
lag in einem Kleiderbündel auf dem Fenstersims und

strampelte zufrieden, als er gebadet wurde.
Im Dorf, wo ich gelegentlich Krankenbesuche zu

machen hatte, lebten viele durch die Machtübernahme
Chinas verarmte Tibeter in einem oder zwei Zimmern.
Es war den Vornehmen ihre Herkunft gleich anzumer-
ken; denn sie setzten alles daran, im Exil so weit als

möglich die alten Gewohnheiten beizubehalten. Wenn
ich diese Menschen besuchte, wurde mir immer tibeti-
scher Buttertee serviert, der — sofern er ganz heiss

ist — absolut trinkbar, aber für meinen Geschmack

nicht gerade ein Labsal ist. Der Gastgeber reichte mir
die Schale, die er in beiden Händen trug, mit einer Ver-

beugung, und ich nahm sie lächelnd und mit danken-
dem Kopfnicken entgegen.

t/«z r/s« FWsz/s« c/sr Sss/s z« //«r/s«

An besonderen Festtagen wird beim Eintritt ins

Haus die geschmückte Reisschale dargeboten, man
muss ein paar Körnchen aufnehmen und sie über die

Schulter hinter sich werfen, um die bösen Geister ab-

zuweisen. Für uns westliche Menschen sind die Ge-
schehnisse im Bereich des Uebersinnlichen meist unver-
ständlich und fragwürdig; aber wir dürfen sie nicht
nach unseren Masstäben beurteilen. Erst heute begreife
ich, dass ich mich oft der Achtlosigkeit und Verletzung
fremden Heiligtums schuldig gemacht habe, wenn ich
den religiösen Gebräuchen der Tibeter in selbstsicherer,
lächelnder Ueberlegenheit einfach zusah, ohne mich
nach deren tieferem Sinn zu fragen. Ahnten sie meine

Gleichgültigkeit, verletzte sie meine innere Distanz,
spürten sie rein gefühlsmässig, wie fern ich ihnen war,
auch wenn ich es ohne weiteres erlaubte, dass sie bunte
Gebetsfahnen und kleine, in weisse Säckchen genähte
Amulette ins Spital mitbrachten, wenn ich freundlich
die Lamas willkommen hiess, die durch Gebete und
das Formen kleiner Götterfiguren aus Tsampa die

bösen, zornigen Geister aus den Krankenzimmern ver-
bannen sollten?—• Ja, die Geister spielen eine grosse
Rolle im Leben des tibetischen Volkes. Oft begeben
sich Leute in Bedrängnis oder Krankheit zu einem
weisen Lama, der dann die heiligen Bücher befragt,
was der Gläubige zu tun habe, ob Hoffnung bestehe,
ob ein Leidender den Arzt aufsuchen solle, den eignen
Amshila oder den Weissen aus dem Westen. Es würde

Unglück bringen, den Worten und Weisungen der
Lamas zuwider zu handeln, es würde Ungehorsam den
Sünder mit Fluch beladen. Um den Zorn der Götter
abzuwenden und Frieden Her Seele zu finden, kamen
viele Tibeter von sehr weit her nach Dharamsala, um
dem Dalai Lama zu huldigen. Auch wenn dieser ihnen
keine Audienz gewähren konnte, zogen sie dankbar
singend stundenlang um den Palast, unablässig ihre
Gebetsmühlen schwingend.

Einmal wurde ich mitten in der Nacht zu einem
sterbenden hohen Lamapriester gerufen. Ich hatte ihn
noch nie zuvor gesehen. Er wohnte in Mc Leodganj.
Als ich dort eintraf, erwarteten mich bereits Männer
vom Kashag, um mir zu sagen, der alte Lama sei ge-
storben. Sie führten mich zu ihm, in einen kleinen, be-

scheidenen Raum, dessen Wände mit tibetischen Sei-

dendrucken buddhistischer Motive reich geschmückt
waren. Der Tote sass auf einem Thron von Kissen in
einem hohen Sessel, sein kahler Kopf war vornüber-
geneigt, das zerfurchte edle Gesicht zeigte den Aus-
druck absoluten Friedens. Ich durfte ihn nicht beriih-
ren, und wahrscheinlich erlaubte man mir nur des-

wegen ihn zu sehen, weil ich noch zu seinen Lebzeiten

gerufen worden war. Man berichtete mir nachher, er
werde wohl, weil er ein sehr hoher Lama gewesen sei,

einbalsamiert, vergoldet und dann im Tempel aus-

gestellt werden. So soll es im alten Tibet bei bedeu-
tenden Lamapriestern geschehen sein.

Die Leichenbestattung wird erst nach den Tagen
des Bardo vollzogen. Der Bardo ist die Zwischenzeit
zwischen Tod und Wiedergeburt, eine Zeitspanne, die

Tage oder Wochen dauern kann, je nachdem wie
schnell der Entschlafene unter Mithilfe der Lamas

von Erleuchtung zu Erleuchtung schreitet. Geschieht

es, dass er sich vollkommen vom Irdischen zu trennen
und das Allicht zu schauen vermag, so wird er ein-

gehen ins Nirwana, und der Lauf der Wiedergeburten
ist vollendet.

Die Totenbestattung wird noch heute auf verschie-
denste Art und Weise vollzogen: Menschen höherer
Gesellschaftsklassen werden in Begleitung mehrerer
Lamas und der Angehörigen auf einen hohen Berg
gebracht und unter rituellen Zeremonien verbrannt.
Die einfachen Leute aus dem Volk dagegen dürfen
nicht einmal mit der Anwesenheit eines Lamas rech-

nen. Ihre Leichen werden am Fluss zerstückelt und
verbrannt, die Asche wird dem Wasser anvertraut.
Eine andere Art der Bestattung ist die Luftbestattung,
bei der man die Toten einfach den Geiern zum Frass

vorwirft. Meine toten Kinder jedoch wurden in eine

grosse Schachtel gelegt und am frühen Morgen von
einem der Männer abgeholt und am nahen Fluss ver-
brannt. Keine Angehörigen und keine heiligen Miin-
ner waren je zugegen, und ich frage mich wirklich,
wie die frommen Buddhisten sich das Sterben und die

Wiedergeburt dieser Kleinsten, Unschuldigsten ihres
Volkes vorstellen? Ob sie auch ihnen eine Wieder-
geburt in neuer Gestalt oder das ewige Licht zubilligen?

Es waren meist die Jüngsten, die uns durch den
Tod entrissen wurden. Vielleicht spielte es eine nicht
zu unterschätzende Rolle, dass die Babies der Mutter

32



entbehrten und dass ihnen, die ja selbst noch keinen
richtigen Kontakt mit der Umwelt herzustellen im-
stände sind, so jegliche affektive Bindung zum Leben
fehlte.

Das Herz wird mir schwer, wenn ich an meine
tibetischen Kinder denke, die in Dharamsala eh wie je
kommen und gehen, geboren werden und sterben, in
der Gemeinschaft eines Heimes aufwachsen und die

Geborgenheit im Familienkreis niemals kennenlernen.
Und doch scheinen sie gar nicht so unglücklich zu sein

in unserem Kinderheim.
Wenn man an das Schicksal des tibetischen Volkes

denkt, das über die ganze Welt verstreut, fern der

vom Feind besetzten Heimat eine neue tibetische Zu-
kunft aufzubauen versucht, so wird man verstehen,
dass trotz begründeter Einwände gegen die so frühe
Trennung dieser Kinder von ihren meist beim incli-
sehen Strassenbau beschäftigten Eltern, das Bestreben,
sie um den Dalai Lama zu scharen und gemeinsam in
der buddhistischen Tradition heranwachsen zu lassen,

gewisse Opfer rechtfertigt.

SéVi?« MW «»j <r/tv ie-MV/w/

Der Westen ist in der Vorstellung der jungen
Tibeter in Indien das Land der unbegrenzten Möglich-
keiten, das Paradies, und alle, die Aussicht haben, ein-
mal dahin reisen zu dürfen, bereiten sich eifrig darauf
vor. So auch meine Ayas, die im Spital wirklich viel
Arbeit zu bewältigen haben, sei es bei der Pflege der
kleinen Patienten, sei es beim Putzen, Kochen oder
Waschen. Und dennoch nahmen sie regelmässig nach

dem späten Abendessen ihre tibetischen und eng-
lischen Lehrbücher zur Hand und widmeten sich eifrig
und mit grosser Ausdauer dem Studium. Bis tief in die

Nacht hinein lernten sie im trüben Kerzenlicht ihre
Lektionen. Viele von ihnen träumten wachend von

dem Glück, in Europa, in der Schweiz, ein neues Leben
aufzubauen. Wenige gaben sich wohl Rechenschaft
darüber, welch gewaltige Umstellung ein Leben in
Europa von ihnen fordern würde. So sehr aber Fern-
weh sie trieb und bessere Lebensbedingungen sie lock-
ten, wenn es ans Abschiednehmen ging, fiel es keinem

ganz leicht, die gewohnte Umgebung, Freunde und
Bekannte zu verlassen. Hie und da kam es sogar in
letzter Stunde noch zum freiwilligen Verzicht.

Aber ich habe auch Tränen in den Augen derjeni-
gen gesehen, die dem Scheidenden die weisse Glücks-
schleife um den Hals legten, und dann in echter Ver-
zweiflung darüber, dass sie selbst zurückbleiben muss-
ten, in Schluchzen ausbrachen. Wieviel Freude, zu den

Auserwählten zu gehören, und wieviel Traurigkeit
über eine Zurücksetzung brachte jeweils so ein Ab-
schied mit sich

Die Bemühungen, Tibet zu helfen, sind bei uns in
der Schweiz sehr mannigfaltig. Es ist schwer zu ent-
scheiden, ob es überhaupt einen einzigen, allein rieh-

tigen Weg gibt; erst die Zukunft wird uns lehren, ob

unser Einsatz zweckmässig war. So vielfältig die
Charaktere der Menschen sind, so unterschiedlich zei-

gen sich auch die Möglichkeiten, dem einzelnen oder
aber ganzen Gruppen Entwurzelter und Unglücklicher
zu helfen.

Seien wir uns der Verantwortung bewusst, die un-
sere tibetische Flüchtlingshilfe uns auferlegt: Es ist
ein grosses Unterfangen, Menschen eines uns ganz
fremden Kulturkreises und Glaubensbekenntnisses zu
einer neuen Lebensgestaltung zu verhelfen. Doch man
muss nicht unbedingt alles verstehen, was des andern
Wesen ausmacht; es genügt fürs erste, einfach zu hei-
fen, so zu helfen, wie man glaubt, helfen zu können,
mit den Mitteln, die einem zur Verfügung stehen, mit
der einem gegebenen Einsicht für die Bedürfnisse der
Leidenden, in selbstverständlicher Nächstenliebe.

SIE HUNGERN NACH LIEBE

Dem Bericht von Fräulein Dr. Anderhub möchten
wir einige Ausschnitte aus Briefen hinzufügen, die

wir kürzlich aus Dharamsala erhalten haben, wo Dr.
Oliver Senn im Auftrag des Schweizerischen Roten
Kreuzes die tibetischen Flüchtlingskinder der Kinder-
station ärztlich betreut.

D/wrtfwWtf, rféw 22.—28. 7964

Nun befinden wir uns glücklich im Jahre des

hölzernen Drachens. Am Neujahrstag wurde ich schon

um 4 Uhr morgens geweckt. Man brachte mir eine
heisse Habergrütze, zubereitet mit Reiswein, Milch und
sehr viel Zucker. Es schwammen auch grosse Käse-

klumpen darin herum. Das Gericht hatte einen recht

eigentümlichen Geschmack, und ich hatte grosse Mühe,
diese Brühe meinem nüchternen Magen einzuverleiben.

Je früher man an diesem Morgen aufstand, um so

mehr Glück hat man das Jahr über; viele Tibeter
gingen deshalb gar nicht erst zu Bett.

Um 6 Uhr wurde uns köstlich dampfender tibeti-
scher Tee eingeschenkt, und nachdem die Lamas ein
Gebet gesprochen hatten, begann jedermann genies-
serisch aus seiner Tasse zu schlürfen. Wir huldigten
dem Bild des Dalai Lama und legten davor die weissen
Schals nieder, welche man sich jeweils bei feierlichen
und wichtigen Anlässen überreicht. Auf dem Altar

33


	Das Herz wird mir schwer, wenn ich an die Tibeterkinder in Dharamsala denke

