Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 73 (1964)

Heft: 4

Artikel: Das Herz wird mir schwer, wenn ich an die Tibeterkinder in Dharamsala
denke

Autor: Anderhub, Annemarie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-974903

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-974903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS HERZ WIRD MIR SCHWER, WENN ICH
AN DIE TIBETERKINDER IN DHARAMSALA DENKE

Von Dr. Annemarie Anderbub

Seit einiger Zeit bereits weilt Friulen Dr. Anderhub, die wihrend acht Monaten die Kinder-
station in Dharamsala im indischen Punjab betreute, wieder in der Schweiz. Aber noch manches-
mal kehren ihre Gedanken zu den Menschen zuriick, die sie in Dharamsala pflegte, zu den
Kleinen und Grossen, die sie dort kennen und lieben lernte. In einem Vortrag, den sie vor dem
Schweizerischen Verband diplomierter Krankenschwestern und Krankenpfleger hielt, wurden
die Erlebnisse aus Dharamsala lebendig.

Dharamsala liegt im Norden Indiens, nahe der
Grenze von Kashmir, im Bereiche der westlichen Aus-
liufer des Himalaya. Heute ist es weltbekannt; denn
es ist seit fast vier Jahren das Exil des Dalai Lama, der
tibetischen Regierung, des Kashag, und es ist der Ort,
an dem die Kleinsten unter den Flichtlingen, die zu-
kinftigen Triger der tibetischen Nation, eine vor-
liufige Heimat gefunden haben.

Das Klima in diesem notrdwestlichen Teil Indiens,
in 1500 Meter Hohe, ist mild und trocken, und die
Gegend von zauberhafter Schonheit. Die verschneiten
Gipfel des Himalaya gemahnen ans schweizerische
Hochgebirge, doch zu ihren Fiissen liegen die griinen,
gestuften Reisfelder und die rotleuchtenden Rhodo-
dendrenwilder, in denen nebst Raben und Geiern
auch die wundervollsten tropischen Vgel leben.

Noch immer hilt der Eliichtlingsstrom an

Das Kinderheim in Dharamsala besteht aus zwei
Hiusern, die etwa finfzehn Minuten voneinander ent-
fernt liegen. In dem oberen Haus sind die grosseren
Kinder im Alter von sechs bis zehn Jahren unter-
gebracht, in der weiter unten gelegenen Station woh-
nen die Kleinen. Urspriinglich sollte das Lager nur
dreihundert Kindern Unterkunft bieten, doch schon
im Januar 1962 waren es ihrer fiinfhundert, und im
Juni 1963 galt es, fiir eintausenddreihundert Kinder
Obdach zu finden.

Der Fliichtlingsstrom besonders aus Ladak und
Sikkim brach nicht ab: Immer und immer wieder tra-
fen Gruppen von zwanzig und vierzig Kindern aller
Altersstufen ein. Einige allerdings kamen nur fir
wenige Tage, um den Dalai Lama zu sehen und wur-
den dann in die Schulen von Mussoorie oder Dal-
housie, gelegentlich auch in die nichstgelegenen von
Dharamsala und von Kangra, weitergeleitet. Aber es
blieben dennoch viel zu viele fiir die wenigen uns zur
Verfiigung stehenden Unterkiinfte. Es gelang mir
nicht, dem immerwihrenden Zustrom Einhalt zu ge-
bieten; denn die Leute begriffen nicht, wie gefihrlich
es vom medizinischen Standpunkt war, all diese Kin-
der von «irgendwoher», deren Geschichte niemand
kannte, tiber deren Gesundheitszustand keiner Siche-

res wusste, ohne Quarantine einfach aufzunehmen und
auf die bereits uberfiillten Schlafsile zu verteilen. So
war es denn die verantwortungsvolle Aufgabe des
Arztes, die Neuankommlinge sofort einer ersten Un-
tersuchung zu unterziehen und alle verdichtigen Fille
ins Spital einzuweisen. Viele dieser schweigsamen, ern-
sten, struppigen Kinder waren einfach todmiide, sie be-
durften der Ruhe, des ungestérten Schlafes und einer
richtigen Erndhrung. Es brauchte viel Zeit, bis sich
wieder ein Licheln in ihre Augen und um ihre Lippen
schlich. Wer konnte ahnen, welches ihr Weg, welches
ihre Erlebnisse gewesen waren, bis sie zu uns ins Heim
kamen? Wer hatte sie auf der Reise, auf der Flucht
betreut? Wo waren die Eltern?

Eine Krankenstation fiir unser Kinderheim

Bevor ich meine Titigkeit als Rotkreuzirztin in
Dharamsala aufgenommen hatte, waren gelegentlich
Patientchen in die Spitiler von Dharamsala und Kangra
evakuiert worden, doch konnte es sich stets nur um
eine geringe Anzahl von absolut Spitalbediicftigen
handeln. Dharamsala verpflichtete sich in der Epi-
demiezeit, vier bis fiinf Tibeterli aufzunehmen, das
Missionsspital war entgegenkommender. Wir mussten
aber immer eigene Ayas zur Pflege unserer Kinder
mitschicken, und es kam nicht selten zu Auseinander-
setzungen zwischen diesen und den indischen Spital-
schwestern. Als die Zahl unserer Schiitzlinge zunahm,
wurde es zur dringlichen Notwendigkeit, dass wir eine
weitgehend selbstindige Krankenstation bekamen, um
von den Spitilern mdglichst unabhingig zu werden.
Es sollten nur noch die chirurgischen und hochinfek-
tiésen Fille nach Dharamsala und Kangra {iberwiesen
werden. Fir die tibrigen Patientchen unseres Heimes
wurde das Dispensarium, das aus zwei mittelgrossen
Zimmern bestand, als Spital eingerichtet. Nur so ge-
lang es, Ueberblick und Kontrolle tiber die grosse Zahl
der kranken Kinder zu behalten, die Ayas anzuleiten
und in der Pflege zu iiberwachen. Neben den zwei
Schlafsilen hatten wir in unserem Spital ein soge-
nanntes Ambulatorium, das jedoch auch als Ess-, Wohn-
und Waschraum dienen musste. Die beiden Schlafsile
zihlten insgesamt dreizehn Betten. Meine Kleinen

29



wurden quer zu viert oder mehr in einem Bett unter-
gebracht, im Winter jedes in seinem eigenen, hoch-
kompliziert gefalteten Schlafsack aus Leintuch und
Wolldecke. Im Anfang stand mir Doma, eine seit
threm 12. Lebensjahr in Indien lebende, etwa 35jih-
rige Tibeterin, die gut Englisch und Hindi sprach, zur
Seite, und die drei Ayas Lhama, S6tscho und Kesang.
Wihtend einiger Stunden des Tages kam die indische
Krankenschwester Joel aus Dharamsala herauf, um
mit geiibter Hand Injektionen vorzunehmen, Ver-
binde anzulegen und mir bei kleineren chirurgischen
Eingriffen zu helfen. Die Ayas sprachen nur tibetisch,
und obwohl ich mich bald zur Not mit ihnen ver-
standigen lernte, empfand ich es immer als grossen
Nachteil, dass ich so gar nichts von tibetischer Kultur
und Wesensart wusste und mich kaum in das Denken
meiner Helferinnen und Patientchen einfithlen konnte.
Was mir in Europa selbst in den abgelegenen Berg-
tilern des Wallis stets so leicht gelang, eben den Kon-
takt mit den Mitmenschen zu schaffen, das scheiterte
hier schon an. den rein &dusserlichen Gegensitzen
zwischen Ost und West, der asiatischen Ruhe und det
europiischen Gehetztheit.

Reinlichkeit ist oberstes Gebot

Die Arbeitseinteilung musste nach ganz anderen
Gesichtspunkten vorgenommen werden. Die tibetische
Lagerleitung beorderte junge Midchen ins Spital, ohne
nach deren Eignung zum Pflegeberuf oder deren
Wunsch, denselben zu erlernen, zu fragen. Viele
waren unwillig, ungliicklich und strebten von Anfang
an wieder fort. Sie blieben oft nur wenige Tage und
liefen zuweilen ohne Ankiindigung oder Entschuldi-
gung einfach davon, die ihnen anvertrauten Kinder
ihrem Schicksal tiberlassend. Mein Organisationspro-
gramm musste ein denkbar einfaches sein; denn nut
so dutfte ich darauf hoffen, dass es befolgt wiirde. Es
wat wichtig, dass die Ayas begriffen, was ich mit
meinen Verordnungen und der eisern verfolgten Dis-
ziplin anstrebte, dass ich sie, die Erwachsenen und die
Kinder, vor den Gefahren der Umstellung auf ein
ihnen fremdes, ungewohntes Klima und andere Le-
bensbedingungen schiitzen wollte. Aber es ist schwer,
einem chemaligen Nomadenstamm Reinlichkeit und
Ordnung beizubringen und diesen Leuten die ver-
inderte Situation ihres Lebens vor Augen zu fithren.
Vieles, was ich anordnete, taten sie nicht aus Einsicht,
sondern um mich dutch ihte Willfihrigkeit zu et-
freuen.

Die Aufgabe des Rotkreuzarztes in Dharamsala ist
nebst der drztlichen Titigkeit vor allem die, tibetische
Midchen und Frauen in allen Arbeiten im Spital an-
zuleiten, ihnen je nach Talent und Interesse eine be-
stimmte Verantwortung zu iibertragen und um ihre
Weiterausbildung besorgt zu sein. Auf diese Weise ist
es moglich, dass das Spital mit der Zeit tiber einen
soliden Grundstock tibetischen Personals verfiigen
kann, iiber Kochinnen, Wischerinnen, Biiglerinnen,
Niherinnen, Putzerinnen und Pflegerinnen. Die Et-
zichung tibetischer Frauen zu einem Beruf ist aller-

30

dings nicht einfach: Man stosst bereits auf Schwierig-
keiten, wenn man versucht, die jungen Midchen
dauernd auf einem Posten zu behalten. Es wire falsch,
wenn wir unsere westlichen Gewohnheiten einfach
aufs tibetische Milieu tbertragen wollten. Das tro-
pische Klima verlangt spezielle Hygiene, Kleidung
und Ernihrung. Reinlichkeit ist natiitlich eines der
ersten Gebote im Lager, um Krankheiten vorzubeugen;
aber auch die Massnahmen, sie zu verwirklichen,
miissen den indischen Verhiltnissen angepasst werden.
So ist zum Beispiel das regelmissige Aufwaschen der
Fussbéden in den Krankenzimmern, das Kochen der
Bettwische keine Selbstverstindlichkeit. Wir besassen
in unserem kleinen Spital nur einen einzigen Wasset-
hahn, der jedoch keinen Tropfen hergab, wenn der
Brunnenlauf im Hof in Betrieb war. Bei heftigen
Regenfillen blieben wir oft iiberhaupt ohne Wasser,
eine unvorstellbare Schwierigkeit! Jeden Tag gab es
mindestens dreissig Nachthemden und eine Anzahl
Bettiicher zu waschen und zu trocknen, und wir be-
sassen ausser dem Holzofen keine Wirmequelle, an
der wir die Wische bei schlechtem Wetter hitten
trocknen konnen. Wihrend der Regen auf das Pflaster
der Terrasse platschte, hingen die Ayas im Schutze des
Vordaches die Wische zum illusorischen Trocknen
auf. Unter unendlichen Mithen wurde gelegentlich ein
Feuer entfacht, um Leintiicher und Nachthemden so-
bald als mdglich wieder gebrauchsfertig zu haben.
Eine Waschmaschine, die grossmiitige Spender ver-
sprachen, hitte ebensowenig in unserem winzigen
Spital Platz gefunden wie ein Kiihlschrank fiir Medi-
kamente. Auch wiren solche Maschinen westlicher
Prizision wohl ebenso unbeniitzt geblieben, wie der
uns leihweise zur Verfiigung gestellte Sterilisator, den
wir nicht anschliessen konnten.

Es gab viel Ungeziefer, Ratten, Miuse, zahllose
Insekten, Fliegen, Spinnen, Skorpione. Ich erinnere
mich an mein Erschrecken, als ich kurz nach meiner
Ankunft zum erstenmal eine riesige Spinne an der
Wand iiber meinem Bett erblickte und verzweifelt
nach Baba, meinem Freund und Diener, rief: «Baba,
Baba, kyoko, kyoko cho, tom chempo chempo chic!»
Lichelnd und hilflos sah er sich das Tier an, aber un-
gern nur befreite er mich davon. Mit der Zeit ge-
wohnte ich mich an die seltsamen Zimmergefihrten
und lernte es, sie eigenhindig ins Freie zu beférdern.

Und nun zum eigentlichen Spitalbetrieb: In meinem
schlauchartigen, leider etwas dunklen Schlafraum
richtete ich ein Labor ein, in dem ich Senkungen,
Urin- und Blutstaten, ja sogar bakteriologische Unter-
suchungen vornehmen konnte. Dazu improvisierte ich
einfache Firb- und Trocknungsanlagen. Die diagno-
stische Abklirung war nun, da wir nicht mehr unbe-
schrinkt unsere Kinder in die Lokalspitiler einweisen
durften, ein ernstes Gebot. Medikamente konnte ich
miihelos in Dharamsala beschaffen. Mit charmantem
Licheln und grossem kaufminnischem Geschick pries
der Apotheker mir seine Produkte an. Wir hatten
stets das Notwendige in unserer Spitalapotheke, aber
ich kaufte nie zu viel auf einmal ein, denn in der
warmen Jahreszeit verdarben die Medikamente nur



allzu rasch. Im allgemeinen verhielt ich mich mit der
Ausgabe von Tabletten zuriickhaltend. Die Tibeter
wussten ja nicht viel von unseren westlichen pharma-
zeutischen Produkten, ich musste ihre Empfindlichkeit
testen und auch gegen die in Europa so bekannte
Tablettensucht kimpfen. Die Miitter, Viter und Ayas
verlangten fiir sich und ihre Kleinkinder unentwegt
Arzneien, sogar auf Vorrat, mit der sehr hdufigen Be-
griindung, das Baby habe furchtbare Kopfschmerzen,
Sogar die Gebildeten unter den Tibetern suchten
Medikamente zu hamstern und hofften stets, etwas aus
den neueintreffenden Rotkreuzsendungen beiseite
schaffen zu konnen. Sie wollten nicht begreifen, dass
gewisse Antibiotika nicht einfach als Allerweltsheil-
mittel, sondern eben nur bei ganz bestimmten Infek-
tionen nutzbringend angewendet werden kénnen. Ich
glaube, dass ihr Eifer, Mittel zu sammeln und aufzu-
stapeln, genausosehr ein Wesenszug der Fliichtlings-
psychologie ist, wie das Anhdufen von Vorriten aller
Art und die dngstliche Sorge, etwas von dem wenigen
Neugewonnenen wieder zu verlieren. Wer je Besitz
sein eigen genannt hat, mdchte wieder zu Wohlstand
gelangen, wer beraubt worden, mdchte sich vor wei-
terer Auspliinderung schiitzen, und vielleicht wird
manch einer dabei zum Geizhals. Die Spannung mag
sich wohl spiiter wieder 16sen, dann, wenn das Leben
dieser Menschen neugeordnet und gesichert sein wird.

Um einen Ueberblick iiber meine Patientchen und
den Verlauf ihres Leidens zu gewinnen, brauchte ich
Fieberblitter, die ich nach einfachem Muster in Dhat-
amsala drucken liess. Schwester Joel gab sich unend-
liche Miihe, den Ayas das kunstgerechte Fieber- und
Pulsmessen beizubringen und ihnen zu zeigen, wie sic
die Resultate auf das Kurvenblatt eintragen mussten.
Ausserdem sollten die Ayas lernen, die Kinder zu
beobachten, um mir spiter bei der Visite zu melden,
was ihnen an ihren Schiitzlingen aufgefallen war, das
medizinisch von Interesse sein konnte. Auf der Fieber-
kurve war fiir solche Beobachtungen eine besondere
Spalte eingerichtet: Erbrechen, Durchfall, Husten,
Appetitlosigkeit ... An Krankheiten gab es in unse-
rem Spital so ziemlich alles, was man sich denken
kann. Die intern medizinische Behandlung bereitete
nur selten Schwierigkeiten, sogar Infusionen konnten
wir verabreichen. Komplizierter gestalteten sich in-
dessen chirurgische Eingriffe, da wir stets Miihe
hatten, die Operation moglichst steril durchzufithren.
Wir hatten ja nur eine einzige elektrische Platte, auf
der wir Spritzen und Instrumente auskochen konnten,
und sehr oft blieben wir mehrere Stunden lang ohne
Strom, so dass wir uns mit Gasolin behelfen mussten.

Booku ganga, namastei!

Bei Sonnenschein durften meine Schiitzlinge schon
nach dem Fiebermessen um sechs Uhr morgens auf
den Spielplatz vor dem Haus. Wenn ich dann zur
Morgenvisite erschien, rief ich den Kindern zu «Booku
ganga, namastei!», worauf die ganze Schar, die Hind-
chen flach aneinandergelegt und vor das Gesicht er-
hoben, im Chor zwitscherte «Namastei, namastei!» Sie

liebten es, untersucht zu werden, und es kam nicht
selten vor, dass sich ein Knirps, nachdem er die Visite
hinter sich hatte, von neuem in die Reihe der Warten-
den schlich. Mit Interesse sahen sie mir bei der Arbeit
zu und mischten sich wichtig ein, wenn sich gelegent-
lich Verstindigungsschwierigkeiten zwischen mir und
einem Patientchen ergaben. Sie halfen einander aber
auch gegenseitig mit rithrender Geduld und Umsicht
beim An- und Auskleiden und brachten den Bettligeri-
gen das Essen.

Im allgemeinen waren die Kinder ruhig und sehr
genligsam. Wenn sie sich an Regentagen nicht im
Freien aufhalten durften, so kauerten sie sich ganz zu-
frieden zu sechs und acht auf die wenigen Betten oder
auf die Wolldecken am Fussboden und unterhielten
sich leise miteinander. Zuweilen sassen sie auch schweig-
sam mit untergeschlagenen Beinchen, und ich konnte
mir nicht vorstellen, was in den Képfchen vorging.

Ly kam jeden Tag num die gleiche Stunde

Nach der frithmorgendlichen Visite im Spital und
der Untersuchung der Neuaufnahmen hielt ich Sprech-
stunde fiir die Erwachsenen der umliegenden Lager.
Ich behandelte diese Tibeter sehr gerne. Es zeigten
sich einige recht interessante, aber auch menschlich
erschiitternde Fille. Viele glaubten, meine europiischen
Medizinen konnten Wunder vollbringen. Mit welch
verzweifelt ernstem Gesicht sagte mir ein junger Lama,
der indische Doktor habe ihm mitgeteilt, dass fiir ihn
keine Hoffnung bestehe, denn er leide an einer tod-
bringenden Krankheit. Ich untersuchte ihn und fand
bald, dass er an einer lepromatdsen Lepra litt. Aber ich
sah auch, dass sein schwerstes Leiden nicht das korper-
liche war, sondern die Hoffnungslosigkeit, und ich
versuchte in meinem so mangelhaften, unzulinglichen
Tibetisch zu thm zu sprechen. Er sollte wissen, dass es
gute Medizinen gegen Lepra gibt, dass heute viele ge-
heilt werden und dass auch seiner die Erlosung harrt.
Er sollte Mut fassen und den guten Gottern seines
Karmas vertrauen . . . Er kam jeden Tag um die gleiche
Stunde in unsern Garten, setzte sich abseits von den
Kindern auf den Boden, betete und meditierte stun-
denlang. Ich gab ihm zu essen und zu trinken und ver-
sorgte thn mit Arzneien ... Aber eines Tages blieb er
fort, und auf meine Fragen erfuhr ich, dass ihm die
Lagerleitung den Zutritt zum Spital verboten hatte.
Wo lebt er wohl heute? Wer sorgt fiir ihn, und wer
nimmt sich seiner Verzweiflung an? Was bedeutet
Mitleid, Mitleid als hdchstes Gebot buddhistischer
Frommigkeit?

Im allgemeinen kamen nur die jungen, emanzipier-
ten Frauen zur Schwangerschaftskontrolle und wiinsch-
ten meine Hilfe bei der Niederkunft. Sonst besorgten
die tibetischen Eheminner hochst personlich die Ent-
bindung und taten das sogar recht gut. An Ostern im
vergangenen Jaht, als ich beim Momo-Essen vor un-
serem Spital sass, kam atemlos ein junger Mann ge-
laufen, um mir zu melden, dass es bei seiner Frau nun
so weit sei... Doma und ich packten schnell unsere
Sachen und eilten in das etwa eine Viertelstunde Wegs

31



von unserem Heim entfernt liegende Haus. Nach
einigen bangen Stunden gebar Yschi ein kleines Mid-
chen. Doch die Freude der Eltern war nicht unein-
geschrinkt: Das junge Paar, das, wie ich spiter erfuhr,
gegen den Willen der Familie geheiratet hatte, hatte
einen Stammbhalter erwartet.

Eines Tages wurde ich zu ciner dlteren Tibeterin
gerufen, die bereits niedergekommen war. Das Kind
war ein Junge. Der Vater, ein freundlicher Mann mit
schwarzen Zépfen um den Kopf, hatte die Entbindung
selbst besorgt. Doch er schwebte in Sorge um seinen
Knaben, da von all seinen Kindern bis jetzt nur die
Midchen am Leben geblieben waren. Daher verlangte
er nach der «Amshila», die helfen sollte, diesen Jiing-
sten, seinen Sohn, am Leben zu erhalten. Der Kleine
lag in einem Kleiderbiindel auf dem Fenstersims und
strampelte zufrieden, als er gebadet wurde.

Im Dorf, wo ich gelegentlich Krankenbesuche zu
machen hatte, lebten viele durch die Machtiibernahme
Chinas verarmte Tibeter in einem oder zwei Zimmern.
Es war den Vornehmen ihre Herkunft gleich anzumer-
ken; denn sie setzten alles daran, im Exil so weit als
méglich die alten Gewohnheiten beizubehalten. Wenn
ich diese Menschen besuchte, wurde mir immer tibeti-
scher Buttertee serviert, der — sofern er ganz heiss
ist — absolut trinkbar, aber fiir meinen Geschmack
nicht gerade ein Labsal ist. Der Gastgeber reichte mir
die Schale, die er in beiden Hinden trug, mit einer Ver-
beugung, und ich nahm sie lichelnd und mit danken-
dem Kopfnicken entgegen.,

Um den Frieden der Seele zu finden

An besonderen Festtagen wird beim Eintritt ins
Haus die geschmiickte Reisschale dargeboten, man
muss ein paar Kérnchen aufnehmen und sie tiber die
Schulter hinter sich werfen, um die bésen Geister ab-
zuweisen. Fiir uns westliche Menschen sind die Ge-
schehnisse im Bereich des Uebersinnlichen meist unver-
stindlich und fragwiirdig; aber wir dirfen sie nicht
nach unseren Masstiben beurteilen. Erst heute begreife
ich, dass ich mich oft der Achtlosigkeit und Verletzung
fremden Heiligtums schuldig gemacht habe, wenn ich
den religidsen Gebriuchen der Tibeter in selbstsicherer,
lichelnder Ueberlegenheit einfach zusah, ohne mich
nach deren tieferem Sinn zu fragen. Ahnten sie meine
Gleichgiiltigkeit, verletzte sie meine innere Distanz,
spiirten sie rein gefithlsmissig, wie fern ich ihnen war,
auch wenn ich es ohne weiteres erlaubte, dass sie bunte
Gebetsfahnen und kleine, in weisse Sickchen genihte
Amulette ins Spital mitbrachten, wenn ich freundlich
die Lamas willkommen hiess, die durch Gebete und
das Formen kleiner Gotterfiguren aus Tsampa die
bosen, zornigen Geister aus den Krankenzimmern ver-
bannen sollten?— Ja, die Geister spielen eine grosse
Rolle im Leben des tibetischen Volkes. Oft begeben
sich Leute in Bedringnis oder Krankheit zu einem
weisen Lama, der dann die heiligen Biicher befragt,
was der Gliubige zu tun habe, ob Hoffnung bestche,
ob ein Leidender den Arzt aufsuchen solle, den eignen
Amshila oder den Weissen aus dem Westen. Es wiirde

32

Unglick bringen, den Worten und Weisungen der
Lamas zuwider zu handeln, es wiirde Ungehorsam den
Stinder mit Fluch beladen. Um den Zorn der Gotter
abzuwenden und Frieden der Seele zu finden, kamen
viele Tibeter von sehr weit her nach Dharamsala, um
dem Dalai Lama zu huldigen. Auch wenn dieser ihnen
keine Audienz gewihren konnte, zogen sie dankbar
singend stundenlang um den Palast, unablissig ihre
Gebetsmithlen schwingend.

Einmal wurde ich mitten in der Nacht zu einem
sterbenden hohen Lamapriester gerufen. Ich hatte ihn
noch nie zuvor geschen. Er wohnte in Mc Leodganj.
Als ich dort eintraf, erwarteten mich bereits Minner
vom Kashag, um mir zu sagen, der alte Lama sei ge-
storben. Sie fiihrten mich zu ihm, in einen kleinen, be-
scheidenen Raum, dessen Winde mit tibetischen Sei-
dendrucken buddhistischer Motive reich geschmiickt
watren. Der Tote sass auf cinem Thron von Kissen in
einem hohen Sessel, sein kahler Kopf war vorniiber-
geneigt, das zerfurchte edle Gesicht zeigte den Aus-
druck absoluten Friedens. Ich dutfte ihn nicht beriih-
ren, und wahrscheinlich erlaubte man mir nur des-
wegen ihn zu sehen, weil ich noch zu seinen Lebzeiten
gerufen worden war. Man berichtete mir nachher, er
werde wohl, weil er ein schr hoher Lama gewesen sei,
einbalsamiert, vergoldet und dann im Tempel aus-
gestellt werden. So soll es im alten Tibet bei bedeu-
tenden Lamapriestern geschehen sein.

Die Leichenbestattung wird erst nach den Tagen
des Bardo vollzogen. Der Bardo ist die Zwischenzeit
zwischen Tod und Wiedergeburt, eine Zeitspanne, die
Tage oder Wochen dauern kann, je nachdem wie
schnell der Entschlafene unter Mithilfe der Lamas
von Erleuchtung zu Erleuchtung schreitet. Geschieht
es, dass er sich vollkommen vom Irdischen zu trennen
und das Allicht zu schauen vermag, so wird er ein-
gehen ins Nirwana, und der Lauf der Wiedergeburten
ist vollendet.

Die Totenbestattung wird noch heute auf verschie-
denste Art und Weise vollzogen: Menschen hdherer
Gesellschaftsklassen werden in  Begleitung mehrerer
Lamas und der Angehérigen auf cinen hohen Berg
gebracht und unter rituellen Zeremonien verbrannt.
Die einfachen Leute aus dem Volk dagegen diitfen
nicht einmal mit der Anwesenheit eines Lamas rech-
nen. lhre Leichen werden am Fluss zerstiickelt und
verbrannt, die Asche wird dem Wasser anvertraut.
Eine andere Art der Bestattung ist die Luftbestattung,
bei der man die Toten einfach den Geiern zum Frass
vorwirft. Meine toten Kinder jedoch wurden in eine
grosse Schachtel gelegt und am frithen Morgen von
einem der Minner abgeholt und am nahen Fluss ver-
brannt. Keine Angehdrigen und keine heiligen Min-
ner waren je zugegen, und ich frage mich witklich,
wie die frommen Buddhisten sich das Sterben und die
Wiedergeburt dieser Kleinsten, Unschuldigsten ihres
Volkes vorstellen? Ob sie auch ihnen eine Wiedet-
geburt in neuer Gestalt oder das ewige Licht zubilligen?

Es waren meist die Jingsten, die uns durch den
Tod entrissen wurden. Vielleicht spielte es eine nicht
zu unterschitzende Rolle, dass die Babies der Mutter



entbehrten und dass ihnen, die ja selbst noch keinen
richtigen Kontakt mit der Umwelt herzustellen im-
stande sind, so jegliche affektive Bindung zum Leben
fehlte.

Das Herz wird mir schwer, wenn ich an meine
tibetischen Kinder denke, die in Dharamsala eh wie je
kommen und gehen, geboren werden und sterben, in
der Gemeinschaft eines Heimes aufwachsen und die
Geborgenheit im Familienkreis niemals kennenlernen.
Und doch scheinen sie gar nicht so ungliicklich zu sein
in unserem Kinderheim.

Wenn man an das Schicksal des tibetischen Volkes
denkt, das iber die ganze Welt verstreut, fern der
vom Feind besetzten Heimat eine neue tibetische Zu-
kunft aufzubauen versucht, so wird man verstehen,
dass trotz begriindeter Einwinde gegen die so frithe
Trennung dieser Kinder von ihren meist beim indi-
schen Strassenbau beschiftigten Eltern, das Bestreben,
sic um den Dalai Lama zu scharen und gemeinsam in
der buddhistischen Tradition heranwachsen zu lassen,
gewisse Opfer rechtfertigt.

Seien wir uns der Verantwortung bewusst

Der Westen ist in der Vorstellung der jungen
Tibeter in Indien das Land der unbegrenzten M&glich-
keiten, das Paradies, und alle, die Aussicht haben, ein-
mal dahin reisen zu diitfen, bereiten sich eifrig darauf
vor. So auch meine Ayas, die im Spital wirklich viel
Arbeit zu bewiltigen haben, sei es bei der Pflege der
kleinen Patienten, sei es beim Putzen, Kochen oder
Waschen. Und dennoch nahmen sie regelmissig nach
dem spiten Abendessen ihre tibetischen und eng-
lischen Lehrbiicher zur Hand und widmeten sich eifrig
und mit grosser Ausdauer dem Studium. Bis tief in die
Nacht hinein lernten sie im triiben Kerzenlicht ihre
Lektionen. Viele von ihnen triumten wachend von

dem Gliick, in Europa, in der Schweiz, ein neues Leben
aufzubauen. Wenige gaben sich wohl Rechenschaft
dariiber, welch gewaltige Umstellung ein Leben in
Europa von ihnen fordern wiirde. So schr aber Fern-
weh sie trieb und bessere Lebensbedingungen sie lock-
ten, wenn es ans Abschiednehmen ging, fiel es keinem
ganz leicht, die gewohnte Umgebung, Freunde und
Bekannte zu verlassen. Hie und da kam es sogar in
letzter Stunde noch zum freiwilligen Verzicht.

Aber ich habe auch Trinen in den Augen dertjeni-
gen geschen, die dem Scheidenden die weisse Gliicks-
schleife um den Hals legten, und dann in echter Ver-
zweiflung dariiber, dass sie selbst zuriickbleiben muss-
ten, in Schluchzen ausbrachen. Wieviel Freude, zu den
Auserwihlten zu gehdren, und wieviel Traurigkeit
uber eine Zurlicksetzung brachte jeweils so ein Ab-
schied mit sich!

Die Bemithungen, Tibet zu helfen, sind bei uns in
der Schweiz schr mannigfaltig. Es ist schwer zu ent-
scheiden, ob es iiberhaupt einen einzigen, allein rich-
tigen Weg gibt; erst die Zukunft wird uns Iehren, ob
unser Einsatz zweckmissig war. So vielfiltig die
Charaktere der Menschen sind, so unterschiedlich zei-
gen sich auch die Moglichkeiten, dem cinzelnen oder
aber ganzen Gruppen Entwurzelter und Ungliicklicher
zu helfen.

Seien wir uns der Verantwortung bewusst, die un-
sere tibetische Fliichtlingshilfe uns auferlegt: Es ist
ein grosses Unterfangen, Menschen eines uns ganz
fremden Kulturkreises und Glaubensbekenntnisses zu
ciner neuen Lebensgestaltung zu verhelfen. Doch man
muss nicht unbedingt alles verstechen, was des andern
Wesen ausmacht; es geniigt fiirs erste, einfach zu hel-
fen, so zu helfen, wie man glaubt, helfen zu konnen,
mit den Mitteln, die einem zur Verfiigung stehen, mit
der einem gegebenen Einsicht fiir die Bediirfnisse der
Leidenden, in selbstverstindlicher Nichstenliebe.

SIE HUNGERN NACH LIEBE

Dem Bericht von Friulein Dr. Anderhub mdchten
wir einige Ausschnitte aus Briefen hinzufiigen, die
wir kiirzlich aus Dharamsala erhalten haben, wo Dr.
Oliver Senn im Auftrag des Schweizerischen Roten
Kreuzes die tibetischen Fliichtlingskinder der Kinder-
station drztlich betreut.

Dbaramsala, den 22.—28. Februyar 1964

... Nun befinden wir uns gliicklich im Jahre des
holzernen Drachens. Am Neujahrstag wurde ich schon
um 4 Uht motgens geweckt. Man brachte mir eine
heisse Habergriitze, zubereitet mit Reiswein, Milch und
sehr viel Zucker. Es schwammen auch grosse Kise-

klumpen darin herum. Das Gericht hatte einen recht
eigentiimlichen Geschmack, und ich hatte grosse Miihe,
diese Brithe meinem niichternen Magen einzuverleiben.
Je frither man an diesem Morgen aufstand, um so
mehr Gliick hat man das Jahr iber; viele Tibeter
gingen deshalb gar nicht erst zu Bett.

Um 6 Uhr wurde uns kostlich dampfender tibeti-
scher Tee eingeschenkt, und nachdem die Lamas ein
Gebet gesprochen hatten, begann jedermann genies-
serisch aus seiner Tasse zu schliicfen. Wir huldigten
dem Bild des Dalai Lama und legten davor die weissen
Schals nieder, welche man sich jeweils bei feierlichen
und wichtigen Anlidssen iberreicht. Auf dem Altar

33



	Das Herz wird mir schwer, wenn ich an die Tibeterkinder in Dharamsala denke

