
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 73 (1964)

Heft: 3

Artikel: Da-Wa : Dang-Po

Autor: Reinhard, Marguerite

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-974891

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-974891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DA-WA DANG-PO
Zo« /VDrg«<?W/<? Re/w/w«?

Fern ihrer Heimat haben die in der Schweiz angesiedelten tibetischen Flüchtlinge das Da-wa
dang-po gefeiert, das Neujahrsfest, das der Erinnerung des Begründers der buddhistischen
Religion geweiht ist. Dass sie bei uns in der Schweiz so verständnisvolle Aufnahme gefunden
haben, mochte sie gerade anlässlich des Da-wa dang-po mit Dankbarkeit erfüllen, konnten sie
doch in allen Heimstätten das Fest so begehen, wie sie es von ihrer Heimat her gewohnt
waren und wie es die uralten Riten vorschreiben.

Das Neujahrsfest der Tibeter, das Da-wa dang-po,
das jeweils in den Monat Februar fällt, stellte im vor-
chinesischen Tibet die glanzvollste Kundgebung der
buddhistischen Religion dar. Dieses zwei bis drei Wo-
chen dauernde Fest war dem Gedächtnis an die Wun-
dertaten Shâkyamunis, des Begründers des Buddhis-

mus, geweiht. Zehntausende von Tibetern aus allen

Landesgegenden strömten jeweils schon Wochen zu-

vor den grossen Klöstern zu, und gar das Feiern dieses

eindruckvollsten Festes in der heiligen Stadt Lhasa

bildete den sehnlichsten Wunsch eines jeden tibe-
tischen Bauern, eines jeden Nomaden, einen Wunsch,
den zu erfüllen ein jeder sich zeitlebens bemühte. Tag-
lieh wurden in den Tempeln besondere Götterdienste

abgehalten, die Mönche boten kultische Tänze in phan-
tastischer Kleidung und in kunstvollen Masken vor
dem staunenden Blick des Volkes dar, farbenreiche
Prozessionen lösten Wettspiele und Volksbelusti-

gungen ab, und mitten in den Festlichkeiten fanden
in abgeschlossenen Höfen die höchsten staatlichen

Prüfungen der Lamas statt; diese alle geistigen Kräfte
aufrufenden Redekämpfe um theologisch - philoso-
phische Fragen bestanden jeweils nur die allerbesten

Köpfe.
Damals waren die Klöster, Inseln der Ruhe und

des Friedens, noch Mittelpunkt des ganzen tibetischen
Lebens. Diese Stätten, in denen bis vor kurzem starke
Geister gute Kräfte schufen und sie in den Raum
hinaussandten, sind inzwischen zerstört worden.
Grauen schwelt heute darüber.

Das letzte grosse Da-wa dang-po in Tibet fand Ende

Februar, anfangs März 1959 unter dem brandschwarzen
Schatten unmittelbarer chinesischer Bedrohung statt.
Kurz nach Beendigung des Festes, am 1. März 1959,

vor Anbruch der Morgendämmerung, sah sich der
Dalai Lama schweren Herzens gezwungen, seinen Som-

merpalast Norbulinka in Begleitung seiner Getreuen
heimlich zu verlassen und auf beschwerlichen Pfaden
ins indische Exil zu fliehen. Ihm folgten an die sech-

zigtausend Tibeter, von denen seither die meisten ein

kärgliches Fiüchtlingsdasein in Indien, Nepal, Bhutan
und Sikkim fristen.

Einige hundert dieser Flüchtlinge leben heute in
der Schweiz; mit ihnen sind ihre Sitten, Gebräuche

und kultischen Feste in ihre Schweizer Heimstätten
eingezogen.

So haben denn auch alle sieben vom Schweizeri-
sehen Roten Kreuz betreuten Tibetergruppen, jede auf
ihre Weise, das diesjährige Da-wa dang-po, das am
14. Februar gemäss den Berechnungen eines Lama-

Astrologen begann, gefeiert. Wir erhielten vom Lama
der Tibetergruppe in Buchen im Prättigau, Lobsang
Chodrak, die Einladung, als Freunde des Hauses an
den Festlichkeiten teilzunehmen.

Schon wochenlang vorher hatten im ehemaligen
Gasthof Scesaplana in Buchen, dem heutigen Tibeter-
heim, die Vorbereitungen für das Da-wa dang-po be-

gönnen. Die junge Tänzerin Yishi Tschödron, die der

Tibetergruppe in Unterwasser angehört, weilte einige
Wochen in Buchen, um mit den Frauen und Männern
nach dem Feierabend jene kultischen Tänze einzu-
üben, deren Vorführung der Lama Lobsang Chodrak
bestimmt hatte. Einige Männer bauten eine grosse
weittragende Trommel, Lieder und Flötenspiel er-

klangen hinter jeder Tür des Hauses, im Zimmer des

Lamas entstanden Masken und Kostüme für die Pan-

tomime, in der Küche wurden aus selbstgekauftem
Mehl und Oel Berge tibetischen Gebäcks gebacken,
die Frauen bereiteten die Butterlämpchen vor, Räu-

cherstäbe wurden bereitgelegt, eine kleine Kiste für
das den Göttern zu opfernde geröstete Mehl, das die

Tibeter Tsampa nennen, wurde mit symbolischen Far-

ben bemalt, der Schneider Baba nähte nicht nur die

festlichen Kleider für die Frauen und die prachtvollen
Mützen aus Fuchspelz — die Pelze waren ein Neu-
jahrsgeschenk verständnisvoller Gönner aus dem Prät-

tigau —, sondern fertigte in vielen Abendstunden Blü-
ten und Ornamente aus buntem Kreppapier als Altar-
und Tischschmuck an.

Am Morgen des 13. Februar schritt Lama Lobsang
Chodrak von Zimmer zu Zimmer und verwandelte ein

jedes in ein Lha Kang; so wurde in jedem Tibeterhaus

jener Raum genannt, in dem sich der Hausaltar befand.
Auf der Kommode, auf einem Tisch baute Lobsang
Chodrak nach einem nur ihm bekannten Gesetz Ge-
back der verschiedensten Formen zu einem kleinen Opfer-
tisch auf, auf den er eine kleine Puppe aus Teig sowie
Früchte und Süssigkeiten legte. Diese Gaben durften
fünf Tage von keinem berührt werden; denn sie waren
den mit dem alten Jahr scheidenden und mit dem

7





neuen Jahr eintreffenden Göttern, Geistern und
Dämonen als Opfer geweiht. Diese guten und bösen
Geister bewohnen den ganzen Weltraum und sind den

Menschen stets nahe genug, um ihnen nützen oder
schaden zu können. Es ist deshalb klug, ihre Gunst
durch Gaben zu erwerben.

Dunkelheit hatte sich bereits übers Dorf gesenkt,
als wir am 13. Februar in Buchen ankamen. Wir wur-
den mit grosser Bereitschaft zu freundschaftlicher Be-

gegnung empfangen und fanden liebend besorgte Auf-
nähme. Wie die Höflichkeit es will, hatte die Gruppe
mit dem Nachtessen auf uns gewartet. Wir legten
uns früh zur Ruhe; denn das eigentliche Fest sollte
eine Stunde nach Mitternacht beginnen. Lama Lobsang
Chodrak indessen erlaubte sich keinen Schlaf; die vor-
festlichen Stunden waren der Meditation und den Ge-
beten geweiht. Denken und Meditation haben sein

Antlitz gemeisselt; eine Kraft voll Frieden geht von
ihm aus.

Das nächtliche Mahl zum Neujahrsbeginn wird
uns unvergesslich bleiben: Gebete, die auf- und nieder-

wogten wie Ebbe und Flut, Lieder, vom Schmerz um
die verlorene Heimat durchzittert, das leise Brennen
der Butterlämpchen, die Zeremonie des Tsampa-Wurf-
Opfers, des Wasseropfers — esst und trinkt euch satt,
ihr Swaha, ihr neuen Jahresdämonen! — die feierliche
Uebergabe einer Glücksschleife an uns, die dabei sein

durften, der schwimmende Dunst der Räucherstäbe

und, wohl als schönstes Erlebnis jener nächtlichen

Stunden, der Ausdruck innigster Versenkung im Ant-
litz einer jungen Frau, die kurz vor der Entbindung
ihres ersten ausgetragenen Kindes stand; denn zuvor,
in Indien, hatte sie vier Kinder durch Frühgeburt ver-
loren. Ihr Antlitz mit den zartgeformten Wangen war
von ernster Lieblichkeit. Bald lag ihr Blick versonnen
in weiter Ferne, bald huschte eine neue eigene Frage
voll Bangen über die zum Altar erhobene Stirn, bald
verharrte sie in schweigender Ehrerbietung. Und als

sie mit anmutiger Hand Tsampa gegen das Bildnis des

Dalai Lama stäubte, wie es die Feier dieser Stunde

gebot, quoll aus der Tiefe ihres Herzens der inbrün-
stige Wunsch auf: Mögen die Götter meine Schmer-

zen mit einem gesunden Kind belohnen!
Der erste Tag des Neujahrsfestes war mit dem Auf-

ziehen der tibetischen Fahne, mit dem feierlichen
Entzünden eines Opfer-Rauchfeuers im Freien, mit
dem Empfangen von Besuchern, mit Essen und Trin-
ken und frohem Plaudern und Singen ausgefüllt.

Nach der festlichen Abendmahlzeit führte uns
Lama Lobsang Chodrak in den grossen Saal, der dem
früheren Gasthaus für Feste gedient hatte und der mit
einer Reihe von Petrolöfen leicht erwärmt worden
war. Und hier wurde uns bis in die späten Nachtstun-
den ein Schauspiel ganz eigener Prägung zuteil: die

Vorführung eigenartiger Tänze durch die festlich ge-
kleideten Frauen und Männer der Gruppe sowie die

Aufführung einer kultischen Pantomime.
Wohl gehören Tanz und buddhistische Religion

für die heutigen Tibeter innig zusammen, wohl bedeu-

ten die Tänze Götterverehrung, sie sind aber nicht erst

mit dem Buddhismus nach Tibet gelangt, nein, sie
kommen von sehr weit her, aus längst vergangenen
Zeiten. Mit diesen Tänzen, mit den sie begleitenden
Liedern und Flötenklängen werden Urerlebnisse und
Urwünsche an die Oberfläche gespült und dem Blicke
sichtbar. Diese kultischen Aeusserungen sind aus den

Vorstellungen und Träumen manch eines Stammes
oder Volkes zusammengeflossen, wie das ans Tages-
licht drängende Wasser der verschiedensten Quellen
sich in einem Bergsee sammelt. Die mannigfaltigsten
Kulturen hatten im Laufe der Jahrtausende weit ins
tibetische Hochland hineingespült und mancherlei

Spülgut zurückgelassen: Kulturteile aus Turkestan, aus

Kan su, aus China, aus Indien, aus den Gebirgseinöden
des Karakorum und des Pamir. Aus allen diesen Ueber-
resten sowie aus der eigenen uralten Bonkultur, später
auch aus dem Buddhismus, erwuchs das reiche tibe-
tische Volkstum als eigenständige Frucht. Tibeter,
Mongolen, Kalmüken, Burjaten, Tanguten, Chinesen,
Inder, sie alle hatten dieser eigenartigen Frucht Säfte

zugeführt, die dem aufmerksamen Auge an dieser
abendlichen Feier in Spuren sichtbar wurden und beim
einen Tanz in den Norden, beim nächsten in den
Süden oder Osten wiesen. Auch die tibetische Land-
schaft verlieh den Tänzen und Liedern ihr Gepräge.
Bald befanden wir uns an den grünen Ufern des

Tsangpo mit ihren Blüten und Früchten und ver-
feinerten Sitten, bald wanderten wir, vom Heulen der
eisigen Winde und der Wölfe bedrängt, über die un-
ermesslichen Steppen des Tschangtan, und die Stirn-
men der Sänger, die gewohnt waren, sehr weit zu tra-

gen, steigerten sich zum Orgelbrausen, um Heimweh
und Einsamkeit und das Gebrüll des Sturms zu über-
tönen. Dann schienen die Wände des Festsaals im
Prättigauer Tibeterheim in der Fülle der Stimmen und
der Sehnsucht zu erbeben.

Der Lotsawa, der Dolmetscher Tsering, ein früherer
Nomade, tanzte mit besonderer Inbrunst und vollende-
ter Eleganz der Bewegungen, er tanzte mit plötzlich
hervorbrechender, doch immer sofort wieder bezähm-

ter Leidenschaft. Er war ein Pferd mit flatternder Mähne.
Zwischen den Tänzen liess Lama Lobsang Chodrak

die Singi-Pantomime vorführen. Singi heisst auf tibe-
tisch Löwe, eigentlich Berglöwe, und ein Berglöwe
bildete den Mittelpunkt der Schau. In wochenlanger
Abendarbeit hinter geschlossenen Türen hatten der
Lama und die geschicktesten Männer der Gruppe die
Masken für dieses Schauspiel geschaffen: zwei weisse

flache Masken, die eine, grössere, für den kraftvollen,
hochgewachsenen Kämpfer Dortschi, die andere, klei-
nere, für den sanften kleinen Jungen Bongyap, ferner
den riesigen Löwenkopf aus einem Holzgestell, Papier-
mâché und Leinen, das Fell des mächtigen Löwenleibs
aus Tischtuchstoff. Im Löwen steckten zwei Männer,
und kaum hatte sich das Mythostier zu rühren begon-

nen, errieten wir auch schon an den eleganten, tän-
zerischen Bewegungen der schlacksigen Vorderbeine,
dass der Dolmetscher Tsering dem vorderen Teil
des Löwen Leben verlieh, während dem Nomaden
Taschi die weniger angenehme Aufgabe zugefallen

9



war, den hinteren Teil des Tieres in Bewegung zu
setzen, weniger angenehm deshalb, weil seine Rolle
eine halbe Stunde lang eine gebückte Stellung erfor-
derte und er es war, der jede seiner Bewegungen jenen
Tserings anpassen musste, damit der Löwenleib eine
Einheit blieb. Alle drei Masken waren meisterhaft,
und, obwohl aus unbewegter Materie, dank dem Ge-

bärdenspiel der Schauspieler von hinreissender Leben-

digkeit.
In schweigendem Wohlgefallen folgte der Lama

dem Spiel; ein Wink der Augen genügte, den Rhyth-
mus um eine Spur zu beschleunigen oder ihm eine an-
dere Richtung zu geben, die Gebärden noch mehr zu

differenzieren, der Bewegung noch mehr Mass auf-

zuerlegen. Wochenlang hatte der Lama mit den vier
Darstellern jede Bewegung, jede Gebärde, jede Mög-
lichkeit der Maskenbelebung geübt. Als Tibet noch
ein freies Land war, gehörten dort zu jeder Kloster-
ausbildung auch die Grundbegriffe der Theater- und
Schauspielkunst, das Herstellen der Masken und Kostüme,
das Einüben und Vorführen der Maskenspiele, jener
mythischen Spiele, denen die Aufgabe zukam, dem Volk
die Grundsätze der buddhistischen Lehre in symboli-
scher, auf wenige Gebärden vereinfachter Form zu

vermitteln. Die den Spielen zugrundeliegenden tiefen
Gedanken werden nicht ausgesprochen, und nur wenige

Eingeweihte kennen jeweils den ursprünglichen Sinn-

gehalt.
Die Singi-Pantomime? Wohl liess sich aus den ein-

zelnen Gebärden allmählich ein Bild gewinnen, war
aber dieses Bild richtig? Handelte es sich tatsächlich
in der Bezwingung des Berglöwen und seiner Wand-

lung vom wilden Tier zum sanften Gefährten des

Menschen um die Wandlung des wilden Menschen
Tibets aus der Bonzeit zum friedlichen Buddhisten, wie
wir das herauszulesen glaubten? Wir verspürten den

lebhaften Antrieb, die Schau zu enträtseln. Dazu war
es wohl unerlässlich, ganz in die Welt der Tibeter
hineinzusteigen. Welches aber ist ihre Welt? Gibt es

nicht so viele Welten, wie es Tibeter gibt? Die Welt
des entsagungsvollen Asketen zum Beispiel, dann jene
des hochdifferenzierten Gelehrten, des kühnen Räu-

bers, des Menschen mit den gefährlichen magischen
Kräften, die Welt der sanften Männer voll Mitleid,
Erbarmen und Güte, jene des schlauen materialisti-
sehen Kaufmanns, der die Mitmenschen zu übervor-
teilen versucht, jene der brutalen Raufbolde, der Eitlen,
der Hochmütigen? Sie alle gehören zu Tibet; eines jeden
Welt indessen ist verschieden von jener der andern. So

ist wohl für den eingeweihten hohen Lama jede Be-

wegung der Spiele von tiefem Sinngehalt, die andern
aber spüren ihn bloss, erleben in bloss, ohne ihn zu
erkennen.

Muss denn aber immer alles gedeutet werden?
Karl Jaspers warnt davor. Er weiss, dass die Mythen
wie ein «unendlich wogendes Meer von Bedeutung
sind, die in die Tiefe des Seins dringen, ohne gedeutet
zu werden». Er weiss, «dass Deutungen nie in den

innersten Sinn der Mythen zu dringen vermögen, dass

sie vielmehr den Adel und das Göttliche, das im Mythos

spricht, erniedrigen, ja leugnen».

Und so liessen wir den Abend ausklingen ohne
Suche nach Deutung, uns an die Malaien erinnernd,
von denen August Strindberg in einer Betrachtung er-
zählt, Malaien, die in die im Walde wachsenden Bam-
busrohre Löcher bohren, und, wenn der Wind weht,
am Boden liegen und den Symphonien der giganti-
sehen Aeolsharfen lauschen. Und seltsam: Jeder hört
.rewe Melodie, jwz« Harmonie.

Jeder Kenner des tibetischen Lebens, der tibeti-
sehen Gemütsart, hebt immer wieder die ausgespro-
chene Begabung dieses Bergvolkes für die Poesie so-

wie für das Gebärden- und Minenspiel hervor, die in
ihrer natürlichen Frömmigkeit wurzeln und aus der
Weite der Steppen aufsteigen. Wo sich in jenen Wei-
ten neben einem Ba-nag, einem Yakhaarzelt, eine

Gruppe zusammenfand, wurde auch schon gesungen,
erzählt und Theater gespielt, Wilhelm Filchner schil-
dert in seinem Buch «Kumbum» ein solches Spiel:
«Der Vorleser erzählt von einem König, der im Wald
nach einer Einsiedlerklause sucht; eine bezaubernd
schöne Nonne soll darin wohnen. Sogleich tritt der

König im Schauspiel auf und lässt alle Zuschauer an
seiner Wanderung teilnehmen. Er spielt ein präch-
tiges Gebärdenspiel. Weitaus greift er mit den Armen,
drückt Buschwerk kräftig auseinander, bahnt sich einen

Weg durch Unterholz, sieht sich um, lauscht, späht,
bückt sich, kriecht, springt, schwingt sich behende
über offene Lichtungen, wird müde, rastet an einem

Bächlein, labt sich am Quell und eilt weiter. So kann
ein Schauspieler eine einzige Textseite zu einer langen,
fesselnden «Handlung» ausspinnen, und das wäre kein
tibetischer Mime, der, wenn der Vorleser beiläufig
eine Hochzeit erwähnt, nicht umgehend Tanz, Chor
und Ballett für die Pantomime einer zünftigen Bloch-

zeitsfeier aufbieten würde.»

Wilhelm Filchner ist der Auffassung, dass die

Tibeter diesen künstlerischen Bereich noch längst nicht
bis zur Vollkommenheit durchgebildet hätten. Sie be-

fänden sich noch kräftig in der Entwicklung und wür-
den vermutlich eines Tages Leistungen zeigen, die an-

deren, altgewordenen Völkern Offenbarungen bedeu-

ten könnten. Diese Entwicklung wird vermutlich durch
den Einmarsch der Chinesen jäh unterbrochen worden
sein. Um so mehr sollten wir in unseren Tibetergrup-
pen diese Begabung, der wir in ihren Heimen auf Schritt

und Tritt begegnen, zu fördern versuchen.

*

Acht Tage dauerte in Buchen das Fest, und ein

jeder Tag brachte, in herrlicher Vielfalt des Lebens,

neue Eindrücke von einem schöpferischen Treiben, das

dazu angetan ist, der Verflachung kraftvoll entgegen-
zuwirken. Das Fest war für uns ein Genuss ganz eige-

ner Art. Solche Begegnungen vermögen viel zu einem
tieferen Verständnis beizutragen. Noch lange folgte uns
in die grauen Tage des Alltags der tibetische Neu-

jahrswunsch «Daschi deleg». Möge das Glück mit
dir sein

10


	Da-Wa : Dang-Po

