
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 72 (1963)

Heft: 4

Artikel: Einiges über Kultur, Weltbild und Kunst der Balier

Autor: Bühler, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINIGES ÜBER KULTUR, WELTBILD UND KUNST
DER BALIER

Von Prof. Dr. Alfred Bühler

Das Museum für Völkerkunde in Basel hat uns in liebenswürdiger Weise gestattet, einige
Abschnitte aus dem Aufsatz «Kultur, Weltbild und Kunst», von Prof. Dr. Alfred Bühler,
abzudrucken, der im Herbst 1955 im Führer durch die Sonderausstellung Bali — Bali: Menschen
zwischen Göttern und Dämonen — herausgekommen ist. Obwohl wir aus Platzmangel wesentliche

Teile der hervorragenden Arbeit weglassen mussten, hoffen wir doch, dass der Zusammenhang

einigermassen gewahrt werden konnte. Die Bedaktion

Zu den kostbarsten Zierden des landschaftlich
und kulturell gleichermassen reich gesegneten
Indonesischen Reiches gehört die kleine Insel Bali
östlich von Java. Sie ist nicht einmal so gross wie
der Kanton Graubünden, aber in weiten Teilen von
so unvorstellbar üppiger Fruchtbarkeit, dass sie

gegen zwei Millionen Einwohner zu ernähren
vermag. Am dichtesten ist die Bevölkerung in den
nördlichen Küstengebieten und vor allem im
Süden. Der Westen dagegen ist noch heute in weiten

Strecken fast menschenleer.
Was jedem Besucher von Bali vor allem unver-

gesslich bleiben wird, das ist die grossartige Einheit
von Landschaft, Volk und Kultur. In den in
jahrhundertelanger Arbeit terrassierten und künstlich
bewässerten Reisbaugebieten liegen in Palmenhainen

eingebettet die Siedlungen und Tempel, in
einer Kulturlandschaft, die weit in die Berggebiete
hinaufreicht, um dort allmählich an den Hängen
krönender Vulkane auszulaufen. Ein schöner,
lebensfroher und selbstbewusster Menschenschlag
lebt in diesem Rahmen, mit einer Kultur, die
sowohl in technischen Belangen als vor allem auch in
ihren geistigen und besonders in ihren künstlerischen

Aspekten zum grossartigsten gehört, was man
aus Indonesien kennt. Kunst in jeder Form und in
der Hauptsache als Ausdruck religiöser Anschauungen

wirksam, bildet das tragende Element der
balischen Kultur und zugleich das verbindende
Glied zwischen Land und Volk. In ihr kommt am
schönsten zum Ausdruck, wie sehr Bali trotz langer
Kolonialzeit und vieler Beziehungen zu andern
Ländern seine Eigenart bewahrt hat. Der unglaublichen

Vitalität der Balier ist es immer wieder
gelungen, solche Einflüsse abzudämmen bzw.
aufzunehmen und zu verarbeiten, zu «balisieren», so dass
sie sich harmonisch in das Bestehende eingliedern.

Die baiische Kultur gilt als hinduistisch. Dies ist
aber nur sehr bedingt richtig. Wohl sind hinduisti-

sche Elemente vorhanden; die das Leben der Balier
noch jetzt beherrschenden und bestimmenden
religiösen Grundlagen aber sind viel älter. Der Hinduismus

hat sogut wie der nur kurze Zeit wirksam
gewesene Buddhismus einzig an den Fürstenhöfen
und in der Kaste der Brahmanen (Priester) Fuss

gefasst, ist streng genommen nur von den
Eingewanderten und ihren Nachkommen vertreten worden.

Ins Volk ist davon so gut wie nichts
eingedrungen. Was dort an hinduistischen Vorstellungen
vorhanden ist, beschränkt sich auf verwässerte vedi-
sche Formeln, die Namen einiger Gottheiten und
die durch Schattenspiel und dramatische
Tanzvorführungen verbreitete vage Kenntnis von Episoden
aus den alten indischen Heldengedichten. Die
lebenswichtigen Grundlagen der Kultur aber und
insbesondere die religiösen Vorstellungen sind alt-
balisch

*

Das Weltbild der Balier kennzeichnet sich
durch eine ausgeprägte Orientierung nach
geographischen Richtungen. Diese Orientierung darf
keinesfalls rein äusserlicli aufgefasst werden. Es

kommt darin vielmehr zum Ausdruck, dass der
menschliche Organismus nach balischer Auffassung
dem Bau der äusseren Welt entsprechend organisiert

und mit diesem funktionell verbunden ist. Das
Wohl der Menschen hängt von diesen Wechselbeziehungen

ab. Darum spielt sich ihr gesamtes Leben
im Rahmen eines dreidimensionalen Koordinatensystems

ab, darum ist die gesamte religiöse und
gesellschaftliche Organisation vollkommen darin ein-

gepasst. Die vertikale Orientierung oben-unten teilt
nach Ursprung und Funktion alles, was es auf der
Welt gibt und was darin vorgeht, in zwei Gruppen
ein, die als himmlisch (uranisch) bzw. irdisch
(chthonisch) bezeichnet werden. Himmlische oder
überirdische Mächte wirken von oben nach unten,

8



die irdischen und unterirdischen Kräfte in
entgegengesetzter Richtung. In enger Kombination mit
der vertikalen steht die horizontale Orientierung.
Man unterscheidet Berg- und Meerrichtung sowie
die Richtungen von Sonnenauf- bzw. -Untergang.
Eigentlich miisste also das horizontale System je
nach den lokalen Reliefverhältnissen von Ort zu
Ort wechseln. Im wesentlichen gilt aber der höchste
Berg Balis (der Götterberg Gunung Agung) als

Orientierungspunkt, und faktisch ist in ganz Nordbali

Süden und entsprechend in Siidbali Norden die
Bergrichtung. Es bestehen also auf der ganzen Insel
mit geringen Ausnahmen nur zwei verschiedene
horizontale Orientierungssysteme.

Wie die vertikalen haben auch die horizontalen
Richtungen keineswegs bloss Orientierungscharakter

geographischer Art. Die vier Hauptrichtungen
stehen ebenfalls mit den schon erwähnten Kräfteoder

Mächtegruppen in Beziehung: Bergrichtung
und Osten (Sonnenaufgang) sind uranisch,
Meerrichtung und Westen (Sonnenuntergang) chtho-
nisch. Zwangsweise ergibt sich daraus im gesamten
Koordinatensystem je ein uranischer Raumsektor
zwischen Oben, Bergrichtung und Osten, und ein
chthonischer Ausschnitt zwischen Unten, Meerrichtung

und Westen, neben zwei eher neutralen Teilen.

Die Projektionen dieser Räume auf die
Erdoberfläche sind für das Leben der Balier von
grösster Bedeutung

Nachdem Prof. Dr. Alfred Bühler in einer Reihe von
Beispielen darauf hinweist, dass den im Orientierungssystem
zum Ausdruck kommenden Ziveiteilungen in allen Aspekten
des Lehens und der gesamten Kultur Gegensatzpaare
entsprechen, fährt er fort:

Die Orientierung hat nicht nur symbolischen
Charakter. Vielmehr liegen ihr sehr reale
Kräftegruppen zugrunde, die das ganze Leben beeinflussen,

ja sogar bedingen. Die Welt der Menschen
befindet sich gleichsam in einem Kraftfeld zwischen
den Ausstrahlungen zweier Pole. Sie kann nur
bestehen, wenn sie durch diese Wirkungen im
Gleichgewicht gehalten wird. Uranische und chthonische
Kräfte sind also für das Wohlergehen der
Menschen gleichermassen notwendig. Nichts wäre
falscher, als etwa die himmlischen Mächte einseitig
als gut und segensspendend zu bösen und verderblich

wirkenden irdischen Kräften in Gegensatz zu
stellen, im Sieg der uranischen Götter über die
chthonischen Dämonen das Glück der Menschheit
begründet zu sehen. Der Balier lebt zwischen Göttern

und Dämonen. Beide sind notwendig (im
Bereich des Chthonischen sind z. B. der Tod und die
Fruchtbarkeit alles Lebenden vereinigt). Von dem
durch ihre gegenseitige Wirkung bedingten
Gleichgewicht hängt das Bestehen der Welt ab. Wohl gelten

viele kidtische Zeremonien vor allem der
Verehrung der Götter oder der Versöhnung chthonischer

Mächte; es wäre aber völlig falsch anzunehmen,

dass man nicht auch mit Dämonen sogut wie
mit Göttern Kontakt sucht, oder dass man nicht
auch uranische Mächte versöhnen müsste.

Das Prinzip der Zweiteilung, die Schaffung
einer das ganze Weltbild durchdringenden dualistischen

Gruppierung, wie sie sich in Bali so
ausserordentlich scharf ausprägt, ist bei Naturvölkern
sehr häufig. Offensichtlich ist das Gefühl für
Gegensätzliches tief im menschlichen Geist
verwurzelt, und ferner muss es auch durch die
Erfahrungen des täglichen Lebens hervorgerufen werden.
Im Kampf um das tägliche Brot, in Aussaat und
Ernte, in Krankheit, Seuchen, Tod und Geburt, wo
immer man hinsieht, wird es lebendig gehalten.
Ueberall muss sich die Ueberzeugung aufdrängen,
dass solche Entsprechungen erst in ihrer gegenseitigen

Ergänzung das Leben gewährleisten. Sowohl
auf der einen als auch auf der andern Seite gehen
diese Erscheinungen zurück auf Unberechenbares,
auf Kräfte, die zunächst einfach als spezielle
Eigenschaften bestimmter Objekte, Erscheinungen und
Vorgänge angesehen werden. Man bezeichnet diese

Grundhaltung des Menschen gegenüber der Welt
als magisch. Auch in Bali handelt es sich also
zunächst um ein magisches Weltbild. Es ist aber
mehr. Eng verbunden mit dem Glauben an Kräfte
ist nämlich eine Personifizierung derselben in
Dämonen und Götter in Form von Naturgottheiten
und vergöttlichten Ahnen. Diese Mächte sind
jedoch nicht etwa in den vielen Darstellungen in
Tempeln, in Tanzfiguren usw. verkörpert.
Vielmehr glaubt man, dass sie zu bestimmten Festen

heruntersteigen, um in den Tempeln oder selbst in
Menschen Platz zu nehmen und ihre Tribute in
Form von Opfern zu empfangen. Dann sind sie den
Wünschen der Menschen zugänglich. Als Sitzplatz
der Götter findet man in den Kultstätten noch
immer Steinthrone wie einst in den alten und wie
in den noch heute lebenden Megalithkulturen.
Aber auch Figuren aller Art und selbst merkwürdig
geformte Steine, alte Waffen oder andere «heilige»
Objekte können Götter oder göttliche Kraft
aufnehmen. Damit aber erweist es sich, dass die Grundlage

des balischen Weltbildes wenn nicht mehr rein
magisch, so doch auf jeden Fall altbalisch ist. Zum
gleichen Schlüsse kommt man auf Grund der
ausgeprägten Verehrung von Naturgottheiten, von
Ahnen und der enormen Bedeutimg von
Fruchtbarkeitsriten, wie sie vor allem in Verbindung mit
dem Reisbau bestehen. Alle diese Erscheinungen
sind auch andernorts sehr häufig mit dem Glauben

an magische Kraft und Beziehung verbunden und
wiederum vor allem in Megalithkulturen zu finden.
Nochmals erweist sich also das Weltbild der Balier
als vorliinduistisch, als altindonesisch. Ferner
dürfte sich auf Grund der angedeuteten Tatsachen
ein weiterer Schluss aufdrängen: Wie das Weltbild
der Naturvölker im allgemeinen, ist auch dasjenige
der Balier religiös

•X-

Am stärksten hat sich vermutlich der hinduisti-
sche Einfluss in der gesellschaftlichen imd politischen

Organisation der balischen Reiche ausge-

9



wirkt. Die altbalische politische und gesellschaftliche

Einheit ist das Dorf oder die Dorfschaft auf
rein demokratischer Grundlage, eine Organisation
überdies, die ausgesprochen religiös und ebenso

klar dem dualistischen Weltbild angepasst ist.
Grund und Boden werden als Eigentum der Götter
betrachtet, die das Land den Menschen zur gemeinsamen

Nutzung zuweisen. Dieses Dorfgebiet wird
nach aussen sorgfältig abgeschlossen, um vor bösen

Einflüssen geschützt zu sein. Mauern, Hecken,
Baumgruppen, Wasserläufe und andere natürliche
Oberflächenformen bilden die Abgrenzung. Der
Boden ist zur Nutzung an die ursprünglichen
Dorfgenossen verteilt. Diese bilden die Bürgergemeinde
(kerama desa). Der Anteil am ursprünglichen
Grundbesitz verpflichtet die Bürger zur Teilnahme
an den religiösen Zeremonien und zum Unterhalt
der Tempel. Zu den ebenfalls ausschliesslich
religiösen Belangen dienenden Beratungen und zu
Heilsmahlzeiten kommen die Bürger im Versammlungshaus

(bale agung) im Zentrum des Dorfes
zusammen, das seinerseits einen Teil des Dorftempels
(pura bale agung) darstellen kann. Alle Bürger
sind zwei Klassen oder Pliratrien zugeteilt, die sich

zu den Beratungen im Versammlungshaus in zwei
Reihen getrennt niederlassen. Die eine dieser Hälften

(die östliche) hat die uranischen, die andere
(die westliche) die chthonischen Kulthandlungen
durchzuführen. Jede Gruppe besitzt Aelteste, die
zusammen die gesamte, vollkommen religiös
ausgerichtete Leitung der Dorfschaft besorgen. Die
Ränge der Aeltesten jeder Hälfte entsprechen
einander genau. Neben der Bürgergemeinde gibt es in
den altbalischen Dörfern auch eine Einwohnergemeinde

(bandjar). Dazu gehören neben den
altansässigen Bürgern die später Zugewanderten und in
den Dorfverband Aufgenommenen. Die
Einwohnergemeinde zählt in ihrer Gesamtheit zur chthonischen

Kräftegruppe und steht damit im Gegensatz

zur Bürgergemeinde, die in diesem Zusammenhang
trotz der chthonischen Phratrie als Ganzes zur
uranischen Kräftegruppe zählt. Die Einwohnergemeinde

hat für die rituelle Reinheit des Dorfgebietes

zu sorgen. Sie führt die periodischen
Reinigungszeremonien und Purifikationsriten hei besonderen

Gelegenheiten (Epidemien usw.) durch.
Ferner trägt sie die Kosten für den Unterhalt des

Todestempels, des Begräbnisplatzes, von Bestattun¬

gen und Kremationen, von Badeplatz und Badplatztempel.

Sie bestreitet also den gesamten Dorfdienst,
soweit es sich dabei um Beziehungen zum chthonischen

Kraftfeld handelt, nicht aber den chthonischen

Kult selbst. Auch die weltliche Dorfverwaltung

(Dienst- und Steuerpflichtigkeit) ist
Angelegenheit der Einwohnergemeinde.

Heute gibt es nur noch sehr wenige Dorfschaften,

die vollständig nach dem angedeuteten altbalischen

Muster organisiert sind. Spuren davon sind
aber sehr häufig und finden sich sogar im Feudal-'
gebiet. Der Einfluss der hinduistischen Fürsten
breitete sich vor allem auf dem Weg über die
Einwohnergemeinde, d. h. über die weltlichen
Dorfverwaltungen aus, wo Fürstenvertreter zur Macht
gelangten und die zentralistischen Bestrebungen
der Fürsten in immer stärkerem Masse förderten.
Viel schwerer war es, in den Kreis der Dorfältesten
und damit der religiös bedeutsamen Bürgergemeinde

hineinzugelangen. Trotzdem verdrängte mit
der Zeit, vor allem in Südbali, die Einwohnergemeinde

die Bürgergemeinde, indem sie die religiösen

Aufgaben derselben übernahm und die
Dorfältesten durch Priester ersetzte. Damit ist dann die
alte Kultgemeinschaft völlig mit der weltlich
organisierten Dorfschaft vereinigt worden

Es folgen ausführliche Darlegungen über die baiische

Kunst, die ausgesprochen religiös ist. Dann schliesst Prof.
Dr. Alfred Bühler seine interessante Arbeit mit dem folgenden

Abschnitt:

Die gesamte baiische Kirnst, auch die moderne,
ist anonym, Volkskunst im wahren Sinne des Wortes.

Wohl kennt man einzelne hervorragende
Schnitzer und Maler in ihrem engern Wirkungskreis.

Darüber hinaus aber ist von Namen kaum die
Rede. Kunstwerke sind geistiger Allgemeinbesitz.
Darum werden sie ohne weiteres kopiert, und aus
dem gleichen Grund besitzt die Kunst so stark
handwerklichen Charakter. Wenn sich ihr Niieau
trotzdem auf so erstaunlicher Höhe hält, so spricht
dies nochmals für die Tatsache, wie sie auch in
Musik und Tanz zum Ausdruck kommt: dass sich
im ganzen balischen Volk eine schöpferische Kraft
und eine vitale, von allen geübte künstlerische
Begabung erhalten hat, die bei uns schon längst auf
einzelne Individuen beschränkt ist.


	Einiges über Kultur, Weltbild und Kunst der Balier

