
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 72 (1963)

Heft: 1

Artikel: Religiöse Mystik und dilettantische Aussage

Autor: Schmidt-Meinecke, Sigrid

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975316

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RELIGIÖSE MYSTIK UND DILETTANTISCHE AUSSAGE

Von Dr. phil. Sigrid Schmidt-Meinecke

Nach dem finanziellen Zusammenbruch folgen für Dunant zwanzig Jahre des Dunkels, aber
auch schicksalhafter Begegnungen. Verarmt, verzweifelt, für die Welt gestorben, wird er vom
Zufall hierhin, dorthin getrieben, bis ihm im Jahre 1888 seine Familie eine kleine Jahresrente
von 1200 Franken aussetzt. Damit vermag er, wenn auch sehr bescheiden, zu leben. Er lässt sich
in Heiden nieder. In der Ruhe dieses lieblichen Appenzeller Dorfes, «in dieser ihm zum ersten
Male seit zwei Jahrzehnten wiedergegebenen Möglichkeit zur Einkehr und Besinnung mag
Dunant in glücklichere Zeiten seiner Jugend, die ihn so eng mit seinem Gott und Christus
verbunden hat, zurückgeblickt haben. Denn wie anders ist es sonst zu erklären, dass er, dem
Leinwand, Farbe, Feder und Pinsel niemals Mittel zu schöpferischer Aussage gewesen sind,
mit einem Male nach ihnen greift und in einer ,Kolossalstudie' wahrhaft dilettantischer Art
einen Teil seiner religiösen Vorstellungswelt niederlegt» (Ileudtlass). Willy Heudtlass hat
seiner Mitarbeiterin Frau Dr. phil. Sigrid Schmidt-Meinecke die Aufgabe übertragen, die Aussage

dieser Studie in drei Tafeln zu deuten als Beitrag zur Charakteristik des Gründers des
Roten Kreuzes.

Frau Dr. Schmidt führt ihre Arbeit, die im Buche «J. Flenry Dunant» von Willy Fleudtlass
publiziert worden ist, mit den folgenden Worten ein:

«Alle Biographen Henry Dunants berichten übereinstimmend, dass der junge Patriziersohn

unter dem Einfluss seiner Mutter ein religiös ausgerichtetes Leben führte. Bekannt
geworden sind jedoch in erster Linie die praktischen Auswirkungen dieser Religiosität. Ueber
die religiöse Vorstellungswelt, der diese Aktivität entsprang, geschweige über die religiöse
Vorstellungswelt des reifen oder alten Dunant erfahren wir so gut wie nichts. Sie wird
meistens unter der allgemeinen Formel ,Frömmigkeit und Sittenstrenge des calvinistischen
Genf' zusammengefasst. Damit ist für eine so ausgeprägte Persönlichkeit wie Dunant wenig
ausgesagt.

Der kürzlich bei einem Genfer Anticpiar von Willy Heudtlass entdeckte ,Symbolische
chronologische Aufriss nach einigen Propheten der Pleiligen Schrift von einem Schweizer Christen'
— im Original: ,Diagramme symbolique chronologique de quelques Proplietes des Saintes-
Ecritures par un Chretien Suisse' —, eine Aufzeichnung Dunants, gewährt tieferen Einblick
in sein religiöses Denken. Freilich dürfen wir dabei nicht ausser acht lassen, dass es sich um
einen höchst eigenwilligen Versuch handelt, Schöpfungsgeschichte, Welt- und Menschheitsgeschichte

einschliesslich Heilsgeschichte auf einen Nenner zn bringen. Das notwendigerweise
unzulängliche Ergebnis dieses gewagten Unterfangens ist, objektiv betrachtet, wertlos für die
Geistesgeschichte. Wertvoll hingegen sind diese Aufzeichnungen für die Erkenntnis der
individuellen Persönlichkeit Dunants.»

Henry Dunant muss mindestens 62 Jahre alt
gewesen sein, als er diese Aufzeichnungen zu Papier
brachte, denn seine Angaben von Jahreszahlen
reichen bis zum Jahr 1890. Ende der achtziger Jahre
hatte ihm seine Genfer Familie die schmale
Jahresrente ausgesetzt, so dass er sich im Spital von
Heiden niederlassen konnte. Es ist anzunehmen,
dass er hier in der Ruhe seiner neuen Zuflucht,
zum ersten Male seit Jahren befreit von der
quälenden Sorge um seine nackte Existenz, einen Teil
seiner Zeit mit dieser Ausarbeitung zugebracht
hat, bevor er 1895 noch einmal in das Licht der
Oeffentlichkeit gezogen wurde.

Worum geht es bei diesem seltsam anmutenden
Entwurf? Vor uns liegen drei Tafeln (siehe
Bildseiten 19 bis 21), deren eine — verhältnismässig
übersichtlich aufgeteilt — eng bedeckt ist mit der
kleinen, akkuraten Handschrift Dunants in französischer

Sprache (2. Tafel). Die andern beiden
erscheinen auf den ersten Blick als ein verwirrendes
Mosaik von skurril angeordneten Schriftsätzen,

Namen, Jahreszahlen und symbolischen Zeichnungen.

Um die Absicht des Ganzen zu erkennen, muss
man sich schon die Miihe eines gründlichen
Studiums machen. Ausgangspunkt der Darstellung ist
die Schöpfungsgeschichte, die den breitesten Raum
einnimmt. Sie wird von Dunant ganz im Sinne
eines Wortes von Prof. Max Huber behandelt:
«... nicht einen geschichtlichen Ablauf haben wir
aus der Schöpfungsgeschichte zu lernen, sondern
die Einsicht in das Wesen und den Sinn der
Schöpfung .»*.

Von der Schöpfung her versucht Dunant dann
unter dem Aspekt der von Gott gesetzten Ordnung
auch die Menschheitsgeschichte zu deuten in ihrer
Polarität von Abfall und Gehorsam. Hieraus folgt
die dritte grosse Entwicklungslinie: die
Heilsgeschichte, in deren Mittelpunkt Jesus Christus als

Erlöser steht, der am Ende unserer Zeit wieder-

* Max Huber: «Mensch und Tier. Biblische
Betrachtungen.» Verlag Schulthess & Co. AG, Zürich 1951.

13



kommen wird, um über die Menschen Gericht zu
halten.

Nach Inhalt und logischem Aufbau des Ganzen
ist nicht die Tafel, die den Titel trägt, die erste,
sondern jene, die mit Ausnahme einiger sparsamer
Zeichen nur Schrift enthält, denn sie umfasst die
Vorgeschichte dessen, was Dunants zentrales
Anliegen ist. Dunant versucht auf dieser zweiten
Tafel eine Exegese der Schöpfungstat und des

Schöpfungswerkes Gottes auf Grund der hiblischen
Offenbarung. Er meditiert über den ersten
Einbruch in die Vollkommenheit der Schöpfung
durch den Abfall des Erzengels Luzifer wie auch
über die Trinität, die Bedeutung Christi als Logos
und als Haupt der unsichtbaren Kirche, über das
«Reich Gottes», das den Auserwählten des Herrn
«bereitet ist von Anbeginn der Welt» (Matthäus,
25;34) und das Endziel der Heilsgeschichte
darstellt.

Dann wendet er sich der Erschaffung der Welt
zu. Am linken Rand der Tafel hat er untereinander

den Text des biblischen Schöpfungsberichtes
(Genesis, Kapitel 1) aufgezeichnet, daneben als
Parallele wissenschaftliche Hypothesen über die
Entstehung der Welt. Er folgt dabei der sogenannten

Konkordanztheorie, die in den sechs
Schöpfungstagen sechs grosse Weltbildungsperioden
erkennen will, und stützt sich, was die Entstehung
unseres Planetensystems angeht, auf die Kant-
Laplacesche Nebularhypothese. Vom dritten
Schöpfungstag an, als die trockene Erde von den
Meeren getrennt ist, fügt Dunant auch eine
Aufstellung der geologischen Erdzeitalter hinzu. Auf
der rechten Seite der Tafel vermerkt er seine
eigenen Ueberlegungen und Erklärungen zu den
Schöpfungstagen bzw. Weltzeitaltern, wobei er
immer wieder auf das Störungswerk des Satans,
des «Fürsten dieser Welt», und die unaufhörliche
Schöpfungs- und Wiederherstellungstat des Ewigen
Gottes hinweist. Hier klingt der Grundgedanke
des eigentlichen «Aufrisses» an, wenn Dunant
schreibt, unser Planet sei von Anbeginn
auserwählt, die Erfüllung des erhabensten Geheimnisses
der Ewigkeit: der Fleischwerdung (des Wortes,
des Sohnes Gottes) und der Erlösung zu sehen
und der Schauplatz eines gigantischen Kampfes
zwischen Gott und Satan zu sein. Dies ist auch der
Schlüssel zum richtigen Verständnis des Einsatzpunktes

der Haupttafel (1. Tafel), die «das siebente
Weltzeitalter oder den Tag des Menschen» behandelt.

Am linken oberen Rand dieser Tafel wird der
Bibeltext des Schöpfungsberichtes fortgesetzt mit
Versen aus dem zweiten Kapitel der Genesis, die
von dem ersten Menschen und dem Garten Eden
berichten. Daneben finden wir Dunants Kommentar

dazu. Umittelbar unter dem Titel «Symbolischer

chronologischer Aufriss...» ist dann der
Sündenfall Adams verzeichnet als zentraler
Ausgangspunkt für die Geschichte der Menschheit.
In mehreren Abschnitten sucht Dunant Wesen und

Bedeutung dieser ersten eigenwilligen Trennung
des Geschöpfes vom Willen des Schöpfers
darzustellen. Statt das Paradies zu bewahren und die
satanischen Mächte zu unterwerfen, wurde der
erste Mensch selbst unterworfen, verlor das Bild
Gottes und fiel in den Stand der Sünde, den er auf
seine Nachkommen vererbte und «in dem wir heute
die Menschheit sehen». Von hier aus wird Dunants
abschliessende, ganz persönlich gefärbte Bemerkung

auf der zweiten Tafel verständlich: «Es ist
nicht die Rede von einem Abend des sechsten
Tages. Ach, dieser Abend ist dennoch gekommen,
und wir sind noch darin; der Tag der Ruhe, der
siebente Tag, der unmittelbar auf den sechsten
Tag folgte, ist in Finsternis verwandelt worden.»
Spüren wir hier nicht die gleiche klagende und
anklagende Gewalt späterer Schriften des alten
Dunant («Ach, der Krieg ist nicht tot...»)?

Durch den Sündenfall hat der Mensch den
Geist verloren, der ihn mit Gott verband. Infolgedessen

sind an die Stelle der Liebe Egoismus,
Existenzkampf, Machthunger und zügelloses
Ausleben des menschlichen Willens getreten. Verharrt
der Mensch in diesem Zustand, so verliert er auch
sein ewiges Heil. Durch Gottes Gnade kann ihm
jedoch eine geistige Wiedergeburt aus dem Glauben

geschenkt werden, die ihn dem Reich Gottes,
der unsichtbaren Kirche Jesu Christi, zuordnet.
Unter diesen beiden Gesichtspunkten beleuchtet
Dunant nun die Geschichte der Menschheit von
Kain und Abel bis zum letzten Jahrzehnt des 19.

Jahrhunderts.

Dieser ganze Teil der Tafel zeugt von einer
bewundernswert gründlichen Kenntnis des Alten
wie des Neuen Testamentes und einer grossen
Belesenheit in der historischen und theologischen
Literatur seiner Zeit und Umwelt. Aber es

erübrigt sich, Dunants Darstellung im einzelnen zu
verfolgen, da es sich vor allem, was die Zeit nach
Christi Geburt angeht, um ein objektiv
bedeutungsloses Gemisch aus theologischen Lehrsätzen,
eigener Bibelinterpretation und persönlichen
Spekulationen handelt. Dunants hier willkürliche und
von zahlreichen Vorurteilen getrübte Auslegung
geschichtlicher Ereignisse und Erscheinungen nach
der schwerverständlichen Symbolik der
Offenbarung des Johannes gebt ebenso in die Irre wie
jede naive Anwendung der Zeichen- und
Zahlensymbolik dieser Eschatologie auf die überschaubare

Vergangenheit oder Gegenwart.
Die dritte Tafel ist nur eine in mancher

Hinsicht klarere andere Fassung eines Teiles der
ersten Tafel, der Haupttafel. Hier werden die
Ereignisse der Endzeit — Wiederkunft Christi,
Auferstehung, Jüngstes Gericht, die «neue Erde»
und der «neue Himmel» (wieder nach der
Offenbarung des Johannes) — stärker in den Vordergrund

gerückt. Mit dem Ende der Zeit ist das Ziel
der Menschheitsgeschichte erreicht. Aber Dunant
begnügt sich nicht damit, dass Gott der Sieger

U



über Satan und der Ewige ist. Er schliesst — und
das scheint charakteristisch für sein Christentum
— mit der Aussage: «Gott ist Liehe».

Was verraten diese eigenartigen Aufzeichnungen

Dunants, die für ihn seihst zweifellos ein Ringen

um Klarheit bedeuteten, über seine Mentalität?

Wir dürfen sagen, dass sie das Bild bestätigen,
das die neuere Forschung von Dunant gewonnen
hat. Trotz der Fülle an Wissensstoff, der in gewisser

Hinsicht auch gründlich und sorgfältig
verarbeitet ist, trägt die Art der Darstellung doch den
Stempel einer rührenden Naivität, die mehr auf
ein sensibles Gemüt als auf einen scharfen Intellekt

scliliessen lässt. Stellenweise sehen wir Dunant
der Gefahr seiner spekulativen Phantasie erliegen,
der Wirklichkeit Gewalt anzutun und ein Trugbild

für Realität zu nehmen, ein Wesenszug, der

ihm in seiner geschäftlichen Laufbahn zum
Verhängnis geworden war. Deutlich tritt aber vor
allem Dunants Neigung zutage, in universalen
Zusammenhängen zu denken und eine Gesamtschau
anzustreben, was sich schon formal in der
synoptischen Anordnung äussert. Diese universale Richtung

ist charakteristisch für alle Ideen, für die er
begeistert eintrat oder die von ihm seihst ausgingen,

sei es der Welthund der Christlichen Vereine
Junger Männer, die Welthilfsorganisation des

Roten Kreuzes, eine Weltbibliothek oder die Welt-
schiedsgerichtsbarkeit. Dunants Betrachtungsweise
ist ganzheitlich. Darin ist er ebenso seiner Zeit
voraus wie in der visionären Schau künftiger
Entwicklungen, die ihn als Greis noch einmal warnend
seine Stimme erheben liess in Aufrufen an die

ganze Menschheit.

SO SIEHT EINE GELDMASCHINE AUS

Ein Rundgang durch die Eidgenössische Münzstätte

Von Elisabeth Dühlin

Unser erster Gedanke: das also ist der Goldesel

der Gehrüder Grimm. Nur dass man im
Märchen einfach zu rufen brauchte:

«Bricklebrit»,

wohingegen unser «Silber» mannigfaltiger Energiequellen

bedarf, bis es zum fertigen, kursfähigen
Geldstück geworden ist. Um wieder auf die
Gebrüder Grimm zurückzukommen: Wenn man
neben der Prägemaschine steht und sie die
glänzenden, neugeborenen Fiinfliber ausspucken sieht,
so ist die Assoziation mit dem Geldesel gar nicht
so abwegig.

Der Direktor der Eidgenössischen Münzstätte
legt uns eine dieser Münzen in die Hand. Das ist
doch unser Rotkreuzfünfliber, der nächstes Jahr
aus Anlass des hundertjährigen Bestehens des
Roten Kreuzes herausgegeben und dessen
Prägegewinn für die Finanzierung der Kundgebungen
an der Hundertjahrfeier dienen soll! Dadurch werden

diese Fünffrankenstücke mithelfen, den
Rotkreuzgedanken zu verbreiten.

Schauen wir uns dieses jüngste Kind unter
unseren Münzen einmal etwas näher an! Die
Vorderseite weist ein Kreuz auf, dessen Längsbalken
eine stehende Frauenfigur darstellt. Die Frau hält
in der rechten Hand eine Schale mit Oel, während
sie ihre Linke schützend erhebt. Die Figur
versinnbildlicht die Hilfeleistungen des Roten Kreuzes

an alle Leidenden und an alle jene, die in den
Fesseln der Not oder Gefangenschaft schmachten.

Diese Leidenden hat der Künstler, der Bildhauer
Max Weber, im Querbalken des Kreuzes
festgehalten. Dem Münzrand entlang sind die Zahlen
1863 und 1963 aufgeprägt. Die Rückseite des
Gedenktalers ist graphisch geschickt gelöst; für die
Angabe des Geldwertes und die Inschrift «C011-

foederatio Helvetica» ist eine grosszügige, gefällige
Schrift gewählt worden.

*

Auf unserm Rundgang kommen wir an den
Silberbarren vorbei, und langsam geht uns auf,
wie weit der Weg zur fertigen Münze ist. Energie
in Form von Hitze, Druck und menschlicher
Arbeitskraft verwandeln das Edelmetall Silber in
jenes Geld, das in unserm Geldbeutel darauf
brennt, in Umlauf gesetzt zu werden. Hitze: fast
magisch mutet uns die Giesserei an, in der im
Schmelztiegel bei 760 Grad das Rohmaterial für
die Münzen entsteht: die Legierung. Der Fünf-
liber beispielsweise setzt sich aus 835 Teilen
Reinsilber und 165 Teilen Kupfer zusammen, wie es

die Münzgesetzgebung des Bundes vorschreibt.
Das noch flüssige Metall wird in stählerne Formen
gegossen, wo es sich dann abkühlt. Rohmaterial
und Gussmasse werden im metallurgischen Lahor
laufend kontrolliert.

Nachdem die legierten Barren bei 850 Grad
geglüht, wieder abgekühlt und zu glänzenden Bändern

gewalzt worden sind, gelangen sie in die
Stanzmaschine, wo Tausende von Rondellen
ausgestanzt werden. Der Abfall, die sogenannten
Schroten, wird wieder eingeschmolzen.

15


	Religiöse Mystik und dilettantische Aussage

