
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 71 (1962)

Heft: 5

Artikel: Ein Besuch im Tibeterhaus von Waldstatt

Autor: Reinhard, Marguerite

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-548182

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-548182
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EIN BESUCH IM TIBETERHAUS VON WALDSTATT

Yon Marguerite Reinhard

Was ein Haus bedeuten kann, ist heute bei den meisten in Vergessenheit geraten; uns andern
aber ist es gerade in unserer Zeit besonders klar geworden. Es ist mitten in der Welt ein Reich
für sich, eine Burg im Sturm der Zeit, eine Zuflucht, ja ein Heiligtum; es steht nicht auf dem
schwankenden Boden der wechselnden Ereignisse des äusseren und öffentlichen Lebens,
sondern es hat seine Ruhe in Gott, das heisst, es hat von Gott seinen eigenen Sinn und Wert,
sein eigenes Wesen und Recht, seine eigene Bestimmung und Würde. Es ist eine Gründung
Gottes in der Welt, der Ort, an dem — was auch in der Welt vorgehen mag — Friede, Stille
Freude, Liebe, Reinheit, Ehrfurcht, Zucht, Gehorsam, Ueberlieferung und in dem allem —
Glück wohnen soll. r>- • t n r u j. mirUielrich Bonhoeffer f 1945

Solch ein Haus, wie es Dietrich Bonhoeffer in
seiner Sehnsucht nach Verlorenem sah, ist das
Tibeterhaus in Waldstatt. Als wir ins Strässchen
einbogen, das, von der Hauptstrasse sich abzweigend,
zu diesem sonnenhellen Hause führt, entdeckten
wir schon von weitem den rosa Vorhang über Tilet-
schonsoms Stubenwagen. Rechts vom Haus flatterten

Windeln, Jäckchen, Pullover und Schürzen, es

flatterte Kinderwäsche in allen Grössen im Wind.
Und als wir uns dem Hause näherten, fuhr uns
Raptem auf seinem Zweirad entgegen, und aus dem
breiten Sonnenfenster der Wohnstube jubelte des

kleinen Buchung volle Stimme. Hätte es noch der
vier Schultornister, die in Reih und Glied im Hausgang

hingen, bedurft, uns zu beweisen, dass in
diesem Hause Kinder lebensfreundliche Pflege
erfahren?

Wir hatten das Haus seit dem Tag des tibetischen

Einzugs am 15. Februar 1962 nicht mehr
gesehen. Welch eine Ueberraschung bot schon unmittelbar

nach dem Betreten der kleine Vorraum im
Erdgeschoss, ein Viereck, aus dem die Treppe hinauf

ins eigentliche Haus führt! Auf breitem Sims,

an den Wänden standen und hingen tibetische Kult-
und Kunstgegenstände, ein altes Musikinstrument,
eine urtümliche Waffe. Von Karsang Chodron
gewobene farbige Wollstreifen, von oben nach unten
gehängt, mildern die Strenge der Treppenhauswände.
In Winkeln und auf dem Sims stehen Kupferkessel
und -schalen, die Schwester Erika Schnydrig, die
Seele des Hauses, aus eigenem Hausrat hingestellt
und mit Blumen und Zierpflanzen gefüllt hat und
die den Eindruck kultivierter Wohnlichkeit noch
erhöhen.

Und gleich finden wir auch im grossen Bastelraum

des Erdgeschosses links nebem Hausgang
Karsang Chodron, die farhensichere Streifenweberin,

an ihrem heimatlichen Webstuhl, zu dessen

Füssen das Mädchen Nima auf dem Boden sitzt

und singend gelbe Wolle um eine Spindel wickelt.
Am grossen Tisch bügelt Chockie, Drolmas und
Tiletschonsoms Mutter, die Wäsche des Hauses.
Ein Bild des Friedens und der Eintracht.

Wir werden mit Jubel hegrüsst. Ist diese jetzt so
schalkhafte Frau wirklich Karsang Chodron, jene
zu Beginn etwas verdrossene Gürtelweberin, die sich
vor all dem Neuen verbissen hinter ihrem Webstuhl

verschanzte, dem einzigen, was sie mit ihrem
früheren Lehen verband, und nicht dazu zu
bewegen war, auch ihren Teil an den Hausgeschäften
zu verrichten? Sie tritt uns heiter entgegen, ist
eifrig bemüht, uns zu zeigen, wie viele deutsche
Wörter sie bereits gelernt hat, wie geschickt sie sich
schon zu helfen weiss. Und Chockie? Ist das noch
die früher so träge Frau, die nirgends zupacken
wollte, die nichts wahrzunehmen, nichts aufzunehmen

schien? Am meisten hat sich aber Nima
gewandelt. Sie ist als kleine ernste Erwachsene in
unser Land gekommen; jetzt ist sie ein Kind,
einfach ein fröhliches, glückliches Kind, das, seinem
Alter entsprechend, unbeschwert Kind sein darf
und dieses ihm so plötzlich wieder geschenkte
Kindseindürfen in vollen Zügen geniesst.

Beim Abendessen, an dem alle Bewohner des

Tiheterhauses im grossen Wohnzimmer versammelt
sind und sich, nach gemeinsamem Gehet, in
heiterem Gespräch um die Tische gesetzt haben,
bemerken wir, dass fast alle irgendwie anders geworden

sind: die meisten gelöster, sicherer, da und
dort gar mit einem Schuss Keckheit verbunden, im
Hause nicht mehr nur vorübergehend zu Gast,
sondern eingerichtet, wohnend, niedergelassen. Nur
Lhamo Tsering, schon in Unterwasser die Sonne des

Hauses, ist sich gleich gehliehen. Sie strahlt auch
heute noch die gleiche mütterliche Wärme aus wie
zuvor.

27



Es gibt aber im Hause noch eine zweite Sonne,

sozusagen eine Hauptsonne, und das ist die stets
heitere, zuverlässige, herzwarme Schwester Erika
Schnydrig. «Ama Mama Erika» nennen sie die
Tibeter, und sie könnten ihr keinen schöneren,
würdigeren Namen geben. Sie ist den Waisenkindern
Mutter, doch auch den jungen, familienlosen
Männern, sie bedeutet allen wärmender Herd, sorgender

und liebender Mittelpunkt. Zu ihr sprechen sie

von ihren Hoffnungen, von den Schwierigkeiten.
Möge Ama Mama Erika dem Tibeterhaus noch
lange erhalten bleiben!

Oft ruht ihr Blick in letzter Zeit nachdenklich
auf dem älteren Lama Dre Gomang Karam Kyor-
pun Thupten Wangyal, den wir Mr. Wangyal
nennen; denn auch er erscheint gewandelt, doch in
anderer Art. In seine frühere Gelassenheit, in seinen
früher so ruhig und heiter aufnehmenden Blick ist
etwas Neues eingehrochen: eine neue Frage, ein
leises Erschrecken, ein wenig Ratlosigkeit, zaghafte
Trauer, ein schmerzlicher Zug um den Mund, der
früher nicht da war. Welches ist der Grund solcher
Bedrückung? Was haben wir falsch gemacht?
Noch nie zuvor wurde uns in so starkem Masse be-

wusst, welch einen einschneidenden Schritt gerade
für diesen Gelehrten, der sich jahrelang in der
klösterlichen Abgeschiedenheit dem Studium alter
Schriften und der Meditation hingegeben hatte,
das jähe Verpflanztwerden in eine ihm gänzlich
fremde Zivilisation bedeuten muss. Wie er uns in
fast sakraler Gebärde den kleinen Buchung in den
Arm legt, erkennen wir, dass wir mit der kleinen
Bürde zugleich die schwere Verpflichtung
übernehmen, dafür zu sorgen, dass die von Lama Wangyal

verkörperte Tradition so lange lebendig bleiben
kann, bis die junge Generation, in dieser Tradition
verwurzelt und aus ihr die nährende Kraft ziehend,
etwas Neues, etwas den heutigen Forderungen An-

gepasstes gefunden hat, ohne die Tradition als

Urgrund zu verleugnen. Haben wir Lama Wangyal
dazu den richtigen Boden gegeben? Den kleinen
Buchung noch im Arm, wird uns klar hewusst, dass

für ihn das Wesentlichste fehlt. Wohl hat er für
seine ihm Anvertrauten einen Altar in der hellsten
Ecke des Wohnzimmers aufgebaut, wohl hängt das

Bild des Dalai Lama darüber, und stets werden darauf

die Blumen erneuert; wo aber besitzt Lama
Wangyal ein Lhakang, ein Heiligtum, in das er
sich jederzeit zur Meditation zurückziehen kann?
Haben wir ihn mit dieser Unterlassung nicht einer
Heimatlosigkeit preisgegeben, die ihn zutiefst
bedrücken muss? Ist es nicht dringendstes Gebot, diesen

Altarraum so rasch als möglich zu schaffen?
Einen Raum, in den er sich von Aussen, vom ganzen

häuslichen Getriebe abschliessen und wieder
Kraft und Ruhe sammeln kann, einen Raum aber
auch, wo er seine ihm Anvertrauten zu einem
Gespräch unter vier Augen einladen, wo er mit den
Kindern beten, sie im Glauben ihres Volkes erstarken

lassen kann? Heute verrichtet er mit den Kin¬

dern die abendlichen Gebete im Kinderzimmer. Im
Buddhasitz hocken Raptem, Nima, Drolma, Kizong
und der kleine Buchung am Boden, und auch der
achtzehnjährige Tengy findet sich zu dieser abendlichen

Feier ein. Lama Wangyal hat sich auf
Kizongs Bett niedergelassen, und seine warme
Stimme führt die hellen Kinderstimmen in auf- und
abschwellendem Rhythmus durch den Garten
freundlicher Fürbitten. Und wenn die Kinder in
ihrem Bette liegen, wenn Lama Wangyal sie

gesegnet und Ama Mama Erika sie zärtlich geküsst
und beide sich dann zurückgezogen haben, lässt
sich Tengy, Buchungs grosser Bruder, am Bette des

Kleinen nieder. Unbeweglich sitzt er dort; seine
Hand, durchs Gitter des Kinderbettes geschoben,
umschliesst die kleine Hand des Bruders. So bleibt
er reglos sitzen, bis ihm die regelmässigen Atemzüge

verraten, dass Buchung eingeschlafen ist.

Es ist etwas rührend Eigenartiges um diese
Bruderliebe. Tengys Familie lebte vor einigen Jahren
in Yang pa Chen; der Vater hiess Sonam Norhu,
war das Haupt einiger Dörfer und genoss dort grosses

Ansehen. Er besass eine ansehnliche Yakherde
und verdiente für die Ernährung seiner wachsenden

Familie zusätzliches Brot mit kleinen Geschäften.

Als die Chinesen auch seine Gegend
überfluteten und ihn der Tiere beraubten, als die beiden

ältesten Söhne Petor und Tengy aufgefordert
wurden, sich in den nächsten grösseren Ort zu
begeben, um als Fremdarbeiter nach China gebracht
zu werden, entschloss sich die ganze Familie schweren

Herzens zur Flucht. Unter grössten Entbehrungen

und unmenschlichen Mühen schlug sich die
Familie — sie bestand damals aus dem Grossvater
Sandar, dem Vater Sonam Norbu, der Mutter Lah-

yang und sechs Kindern — bettelnd bis nach Kath-
mandu in Nepal durch. Dort wurde der kleine
Buchung geboren. Rasch nacheinander erlagen die
Eltern, der Grossvater und zwei Kinder den Krankheiten

und Entbehrungen, fünf Waisen zurücklassend:

Petor, den Aeltesten, dann Tengy, den
Fürsorglichen, ferner den elfjährigen Raptem, die
fünfjährige Kizong und das Kleinkind Buchung. Nun
wurde Tengy Buchungs Vater und Mutter zugleich.
Und als die fünf Kinder mit der ersten tibetischen
Gruppe in die Schweiz fuhren, als sie sich in
Unterwasser einlebten, sah man nie Tengy ohne Buchung
und Buchung nie ohne Tengy. Heute gehen Petor
und Tengy, wie die andern Männer des Tibeter-
hauses, der Arbeit nach, und die drei jüngern
Geschwister gehören zu ihrer geliebten Ama Mama
Erika, an die sie sich innig angeschlossen haben.
Sie gehören aber auch in ganz besonderem Masse

zu Lama Wangyal. Wangyal bedeutet für die

Gruppe Tradition, den guten, fruchtbaren
Erdboden, ohne den die jüngere Generation, die sich
voll Neugier in die westliche Zivilisation stürzt,
bald den inneren Halt verlieren miisste. Er
verkörpert den elterlichen Herd, an den die Jungen
jederzeit von ihrer abenteuerlichen Fahrt ins neue

28



Land westlicher Zivilisation zurückkehren und dort
Wärme, Klarheit und Kraft holen können, um das

so jäh über sie Hereingebrochene, sie Faszinierende,
ganz Andere unbeschadet aufnehmen zu können.
Bleibt Wangyal ihre Erde, werden die Jungen
ohne Gefahr der Entwurzelung kraftvoll ins Neue
wachsen, um Mitgestalter des notwendig
Kommenden zu werden, und dieses Kommende ist, wie
Schuhart schon 1938 vorausgesehen hat, «der
Weltkampf und Ausgleich zwischen Westen und Osten
und die Geburt einer westöstlichen Weltkultur».

Damit dieses Neue indessen wirksam zu werden
vermöchte, müsste die Schweiz grösseren Gruppen
tibetischer Flüchtlinge Asyl gewähren als tragendes

Erdreich für eine Elite von Wenigen, die
diesem Neuen Gestalt geben könnten. Schon dass eine
Gruppe da ist und eine zweite Gruppe bald
eintreffen wird, schon dass man ihrem Glauben volle
Freiheit gewährt, beweist, dass sich in der
abendländischen Seele vieles gewandelt hat und dass sie

sich, was die Toleranz des Glaubens anbetrifft —
allerdings mit sehr schmerzlich empfundenen
Ausnahmen — allmählich der Höhe und Weite besten
östlichen Geistes nähert.

Träger des Neuen könnte der junge Lama Dza

Rongpo -Tulku Ngawang Rigzin — wir nennen ihn
Mr. Dzatul — sein. Er ist 22 Jahre alt, wird von

seinen Landsleuten als hohe Inkarnation verehrt,
ist sehr vergeistigt und hungert nach westlicher
Bildung. Zurzeit besucht er im Institut Rosenberg
in St. Gallen einen Kurs für deutsche, später auch
für französische Sprache als Vorbereitung fürs
Gymnasium. Intelligent, weltoffen, von
liebenswürdig-natürlichem Wesen könnte er in hervorragendem

Masse an der Annäherung heider Welten
mitbauen. Der östliche Seelenmensch hat Sachlichkeit
nötig, der westliche Sachmensch bedarf einer neuen
Menschlichkeit. Jener muss wieder die Materie, die
Erde, dieser wieder den Himmel sehen. Dzatul
könnte vielleicht die Synthese zwischen beidein
finden und sie nicht nur seinem Volke, sondern
auch uns vermitteln. Doch nicht nur Dzatul.
Vielleicht werden mehr und mehr Tibeter unsere
Universitäten besuchen, westliche Freunde besitzen,
mit ihnen diskutieren, den neuen Weg suchen und
damit einen Gedanken von Leihniz erfüllen. Denn
dieser Gelehrte, dessen ganzer Sinn auf Ueber-
hrückung von Gegensätzen drängte, empfahl in den
«Novissima Sinica» die Gründung west-östlicher
Akademien zur Förderung des geistigen Austausches

zwischen Osten und Westen. Ein höchst
moderner Gedanke! Doch schon lange vor ihm
erschien, noch dunkel und verschwommen, das

gewaltige Ideal einer alles umspannenden west-öst-
lichen Gesamtkultur.

IN NEPAL GEHT DIE HILFE AN DIE TIBETISCHEN
FLÜCHTLINGE WEITER

Anfangs Mai ist die Equipe von Dr. Hans Kip-
fer aus dem nepalischen Dhor Patan zurückgekehrt
und durch eine neue Equipe, deren Leitung der

Küsnachter Arzt Dr. Rolf Stahel übernommen hat
und der einige Landwirte angehören, ersetzt worden.

Auch der Chefdelegierte Dr. Felix Züst, der

seine Praxis in Frauenfeld nur während einer
kurzbemessenen Zeit hatte verlassen können, kehrte
Ende Mai heim, nachdem er seinen Posten Dr.
Stahel übergeben hatte, der ihn ad interim führen

wird, bis der neue Chefdelegierte, Dr. Hofmann, in
Kathmandu eingetroffen ist und Dr. Stahel ins

Dhor Patan reisen kann. Das Schweizerische Rote

Kreuz hat dem Internationalen Komitee vom Roten

Kreuz für den Einsatz in einem der Flüchtlingsgebiete

den Arzt Dr. Peter Schafroth und seine

Frau, eine tüchtige Krankenschwester, zur
Verfügung gestellt. Die beiden werden die Schweiz am
5. Juli verlassen.

Nachdem das Dhor Patan nur eine beschränkte
Zahl von Tibetern zu ernähren vermag, soll ein
Teil der zuvor für dieses Tal vorgesehenen Tibeter
in der Nähe von Pokhara angesiedelt werden. Die
Dhor-Patan-Equipe übernimmt die Betreuung heider

Siedlungsgebiete.

Die Arbeiten im Solugehiet gehen nach

Programm weiter. Nachdem wir von dort den hier
nachfolgenden Bericht von Dr. Kurt Egloff erhalten

und ihn als von seiner Meningitis gänzlich
geheilt betrachtet hatten, erlitt er leider am 10. Mai
einen gefährlichen Rückfall. Er lag zehn Tage lang
mit 40 Grad Fieber in seinem Haus und verfügte
unglücklicherweise weder über Penicillin noch über
Sulfamide, da er in den vorausgehenden
seuchenbelasteten Wochen, während derer sich wieder
viele Meningitiden gezeigt hatten, alle diese

Medikamente aufgehraucht hatte. Schwester Judith

29


	Ein Besuch im Tibeterhaus von Waldstatt

