
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 70 (1961)

Heft: 1

Artikel: Nun sind sie da!

Autor: Reinhard, Marguerite

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NUN SIND SIE DA!
Von Marguerite Reinhard

Es war kürzlich nicht nötig, auf dem Hasliberg
Vorübergehende nach dem Heim, das die kleinen

Tibeter vorläufig beherbergte, zu fragen; denn
aus einem freundlich-behäbigen Haus am Rande
der Strasse zwitscherte es heiter aus vielen Kinderkehlen.

Ohne Zögern klopften wir an, und wir hatten

kaum die Hand mit dem noch gekrümmten
Zeigefinger zurückgezogen, als auch schon die Tür
aufgestossen wurde und einige der uns aus Rildern
wohlbekannten kleinen Gestalten uns gegenüberstanden.

Zuvorderst äugte uns Dechen Pelmo
fragend an, die Schwesterchen Chödon und Dalkar
Phuntsog traten artig zur Seite, um uns eintreten
zu lassen, und, von den Kindern umringt, wurden
wir in einen grossen lichten Raum geführt und dort
dem «Oberhaupt der Familie», dem Lama Tethong
Rakra, übergeben. Und damit befanden wir uns im
Mittelpunkt der tibetischen Familie des Pestalozzi
Kinderdorfes Trogen.

Von Trogen? Weshalb denn auf dem Hasliberg?
Das kam so: Sobald der Plan gereift war,

tibetische Kinder im Pestalozzi Kinderdorf Trogen
aufzunehmen, fand man es hüben und drüben richtig,

die vom Dalai Lama nach den Grundsätzen des
O*

Pestalozzidorfes ausgewählten Kinder nicht länger
in den Flüchtlingslagern zu lassen, sondern sie

vorübergehend in einem Ferienheim auf dem Hasliberg

unterzubringen, bis ihr Haus in Trogen, das

neue Tibeterhaus, aus dem Boden gewachsen,
eingerichtet und bezugsbereit sein würde. So trafen
denn zwanzig kleine Tibeter von sieben bis zehn
Jahren — zehn kleine Mädchen und ebensoviele

Jungen — am 1., 8. und 11. Oktober 1960 in Gruppen

auf dem Flugplatz Kloten ein.
Und jetzt, bei unserem Besuch gegen Ende

November, fühlten sie sich hier im Ferienheim auf
dem Hasliberg schon ganz zu Hause. Sie wandten
sich, nach der ersten Begrüssung im hellen Raum,
wieder ruhig einer Beschäftigung zu: die einen
schrieben grosse fremde Schriftzeichen auf ein Blatt
Papier, andere lasen oder gingen mit Farbstift und
Pinsel um.

Hier lebten sie nun, diese kleinen tibetischen
Flüchtlinge, wohl sehr weit von ihrer Heimat
entfernt, doch auch hier von Bergen umgeben, die,
tief verschneit und majestätisch, den jungen Fremdlingen

den ihnen wohlbekannten Anblick boten.
Uns schwoll das Herz beim Betrachten der anmutig-
schmächtigen Gestalten; denn uns war aus manch
einer Beschreibung bekannt, welch eine Summe

von Mühsal und Schrecken der nächtliche Fluchtweg

über die Himalajapässe einen jeden Flüchtling
gekostet hatte. Waren nicht kräftige, berggewohnte

und durch und durch trainierte Männer wie der
Oesterreicher Harrer und der Deutsche Aufschnai-
ter den Strapazen dieser himmelstürmenden Ge-

birgsübergänge zeitweise fast erlegen? Uns erscheint
es wie ein Wunder, dass die aus Tibet fliehenden
Kinder die Asylländer zu erreichen vermochten.
Wohl sind die meisten dieser Kinder mit den

Eltern, einige mit der Mutter oder der Grossmutter,
andere mit Verwandten oder Nachbarn geflohen,
wohl besassen einige Familien noch Yaks oder
Pferde als Reittiere, die ihnen die schlimmsten
Strapazen ersparten, doch gab es auch einzelne
Kinder, die von den Eltern allein auf die Flucht
geschickt wurden, damit sie der Deportation nach
China entgingen; solche Kinder waren der ihre
Kräfte fast übersteigenden Mühsal der Wanderung
besonders schutzlos preisgegeben.

Da war zum Beispiel Sherab Thubten, ein Junge
von zehn Jahren, der während des endlosen Weges
durch die Einöden der tibetischen Steppenweiden
den kleinen Bruder ständig auf dem Rücken trug,
Schritt für Schritt, Nacht für Nacht, dem Brüderchen

Trost zusprechend, tagsüber im sicheren
Versteck die erbettelten Lebensmittel mit ihm teilend,
und, den Kleinen im Arm, einige Stunden schlafend,

um abends, sobald die Dunkelheit einbrach,
weiterzuwandern, Schritt für Schritt, Nacht für
Nacht, hinauf auf schwindelerregendem Pfade,
höher und höher, über Pässe, die das Atmen schwer
machten, immer das Brüderchen auf dem Rücken,
das ernährt, getröstet und besänftigt werden musste,
bald hinunter in ein Hochtal, auf der andern Seite
wieder hinauf, über Pass nach Pass. Und endlich,
nach langem keuchenden Aufstieg, hatte der junge
Sherab Thubten auf der letzten Passhöhe seiner
Heimat trotz seiner Erschöpfung als kultische
Gebärde den letzten Stein auf den pyramidenförmigen

Manihaufen gelegt, der das Stangenbündel mit
den vom Winde zerfetzten Gebetsfahnen festhielt,
er hatte zum letzten Male auf heimatlichem Boden
den dort in Stein gemeisselten Aufruf «om mani
padme hum» — «oh Gott, Kleinod in der
Lotosblume» entziffert. Dann hatte er, immer noch das
Brüderchen auf dem Rücken, den fremden Boden
betreten. Nun stieg er im fremden Lande, die
Himalajas im Rücken, stetig abwärts, doch nicht
mehr nachts, sondern in der Helle des Tages, denn
die Gefahr, ergriffen und getötet zu werden, war
hier vorbei, er stapfte erst durch Niederholz und
über Bergweiden, auf denen er sich noch heimisch
fühlte, dann immer tiefer, durch nebelfeuchten
Laub- und Tannenwald, bis er sich verwundert
einer niegekannten Landschaft gegenübersah: dem

26



tropischen Urwald, dem Bambusdickicht, den
Palmen und Farnen. Dort fand, nach langer, langer
Wanderung, die heroische Kinderflucht ein
vorläufiges Ende; in Daramshala nahm eines der
Flüchtlingslager Sherab Thubten und seinen kleinen

Bruder auf.
Und was hatten die andern erlebt? Ptmtso?

Oder Tsering? Oder die kleine Namsal? Wieviele
Kinder sind unterwegs den unmenschlichen
Anforderungen erlegen?

Tenzin Chodon war mit den Eltern nach
Indien geflohen, dann aber von ihnen im Kinderlager

abgegeben worden, da sie dem kleinen Mädchen

das beschwerliche Los des ungesicherten
Wanderlebens, der so oft vergeblichen Suche nach
Arbeit, ersparen wollten. So ist es auch der kleinen
Tsewang Lhadon ergangen. Die Schwesterchen
Chödon und Dalkar Phuntsog flohen mit dem
sechzig Jahre alten Vater, mussten aber die Mutter
und Geschwister in Tibet zurücklassen. Auch sie

brachte der Vater ins Kinderlager. Yangchens
Vater wurde in Tibet getötet, die Mutter floh mit
allen ihren Kindern nach Indien. Und so sind diese

Kinderlager von Hunderten tibetischer Waisen,
Halbwaisen oder vorübergehend zurückgelassener
Kinder bevölkert, alles Kinder des höchstgelegenen
Landes der Welt, an die trockene, reine Höhenluft
gewohnt, Bergkinder, die sich nur mit Mühe in die
feuchte Hitze des indischen Tropenklimas einzuleben

vermögen. Besonders in Assam sind sie den

Tropenkrankheiten hilflos preisgegeben. Lama
Tethong Rakra betrachtet es deshalb als ganz
besondere Gnade für die zwanzig Kinder, in der
Schweiz, einem Gebirgsland, aufwachsen zu dürfen.

Angesichts der hohen Gipfel, der brodelnden
Spätherbstnebel mit den strahlenden Aufhellungen,
die schon beim Bruder des Dalai Lama, Thubten
Dscliigme Norbu, «wehmütige Erinnerungen» an
seine Jugendzeit in Tengtser wachriefen, hatten
sich die Kinder auf dem Hasliberg rasch eingelebt
und unter keinem Heimweh gelitten. Denn wurden
sie nicht auch im Hause selbst von der freundlichen

Helle heimatlicher Atmosphäre umgeben?
War nicht ein Vater da, ein Aristokrat des Geistes,
der Gelehrte Rakra, der gewillt war, mit der Kraft
seines Herzens dafür zu sorgen, dass ein jedes der
ihm anvertrauten Kinder seiner Bestimmung
entgegenwuchs? Bildeten nicht drei tibetische Frauen
in ihrer natürlichen Anmut und Würde den
mütterlichen Wurzelgrund dieser jungen tibetischen
Gemeinschaft im fremden Land, nämlich Samsten

Dolma, Tethong Rakras madonnensanfte junge
Frau, bei unserer Begrüssung ihr kleines Mädchen
Tsering auf dem Arme wiegend, ferner Rakras
Schwester, die Lehrerin Sopal Tethong, sowie des

jungen Assistenten Gelegs mädchenhafte Frau
Karma Tsomo? Ihnen wurden wir vorgestellt, und
während sich der junge Geleg mit seiner Frau bald
zurückzog, dann auch Rakras Frau sich verabschiedete,

weil das Kind Tsering unruhig geworden war,
liess sich Sopal Tethong an unserer Seite nieder.

Von ihr ging eine so spürbare Bereitschaft zur
Begegnung, ein so starkes inneres Entgegenkommen
aus, dass sich sofort jene seelisch-geistige
Atmosphäre auszubreiten begann, die erst eine wesentliche

Unterhaltung ermöglicht, und so wagten wir
es, uns gleichsam an dieses schwesterliche
Entgegenkommen lehnend, Frage auf Frage an den
Bruder dieser freundschaftlichen Frau zu stellen,
an den Gelehrten mit dem scharfgeprägten,
vergeistigten Kopf.

Ruhig und bedacht gab er Antwort. Ja, wie
alle Kinder in Trogen sollen auch die kleinen
Tibeter in ihrer angestammten Sprache, Kultur und
Religion erzogen werden, doch nicht vom Leben
in den andern Kinderhäusern abgesondert,
sondern in schöner seelischer Geschlossenheit mit
dem ganzen Kinderdorf. Der Dalai Lama, der von
seinem Bruder Thubten Dscliigme Norbu
eingehend über die pädagogischen Grundgedanken
des Pestalozzidorfes informiert worden war, be-

grüsste diesen gleichzeitigen Blick nach innen und
nach aussen. So werden die Kinder neben der
Pflege der tibetischen Sprache auch Deutsch und
Englisch, wenn möglich auch Hindi lernen und
viel Sorgfalt auf die Fächer eines modernen
Unterrichts verwenden, dabei aber unter der behutsamen

Führung von Lama Rakra den Weg der
tibetischen Tradition gehen, wobei er das grösste
Gewicht auf geistige Uebungen zur Ueberwindung
der Selbstsucht, zur Hinwendung zum Nächsten
und zum diamantklaren Erfassen des Wahrheitsbegriffes

legen wird. «Reinste Wahrheit ist das

Erstrebenswerteste, Höchste, und die mir
anvertrauten Kinder sollten sich, mit streng prüfendem
Gefühl, zu Gedanken von feinster Klarheit über
den Begriff der Wahrheit emporarbeiten, ja, das

geistige Auge unablässig darauf gerichtet lassen»,

sagte Rakra. «Die Quelle, aus der sie schöpfen, soll
die Kultur ihres Volkes sein. Welch ein Unglück
für die Völker, dass sich die Menschen nicht mehr
mit der genügenden Wachheit des Bewusstseins in
die Weisheiten alter Kulturen vertiefen! Welch
ein Verlust zum Beispiel für Indien, dass dort die
junge Generation nicht mehr bereit ist, Sanskrit
zu lernen, um die unübertrefflichen Weisheiten
ihrer grossen Vorfahren aus der lebendigsten
Quelle, aus den Urschriften, schöpfen zu können!
Würde die Menschheit unserer Erde noch kraftvoll

in den alten Kulturen ihrer Völker wurzeln,
gäbe es kein so grundfalsches, so fatales Benehmen,

wie wir es heute erleben müssen; überall
würde die Wahrheit herrschen. Viel Uebles würde
uns erspart, sprächen die Menschen die Wahrheit,
die reinste, klarste, ja messerscharfste Wahrheit!»

Wir warfen die Frage der «barmherzigen
Lüge», der «Lüge aus Rücksicht, Höflichkeit oder
Mitleid» ins Gespräch, aber sehr ernst und
entschieden lehnte Rakra solch eine Abweichung ab.

Wer die Wahrheit nicht ertrage und ihr ausweiche,
lasse seine Seele nicht zur Reife kommen. Ein
Lächeln umspielte seine Lippe: «Eure Religion,

27



die christliche Lehre, ist diesbezüglich sehr
eindeutig und schliesst jedes Umkreisen des Eigentlichen

aus, und dieses Eigentliche hat auch Christus

sehr klar gelehrt: ,Euer Ja sei ein Ja, und
euer Nein sei ein Nein! Was aber darüber ist,
stammt vom Bösen.'» Und wie ein Gelöbnis fuhr
er fort: «Ich werde darüber wachen, dass die mir
anvertrauten Kinder immer reiner zur Wahrheit
stehen und kein Opfer und keine Unannehmlichkeit

scheuen, der Wahrheit unter allen Umständen
und in allen Lagen treu zu bleiben. Ich werde die
grösste Sorgfalt darauf legen, dass in der Seele

meiner Kinder kein Widerspruch zwischen Geist
und Leben, keine Spaltung zwischen Gedanken,
Fühlen und Tun entstehen. Das ist mein Ziel.»

Unser Blick schweifte hinüber zu den Bänken
und Tischen mit den teils arbeitenden, teils
spielenden Kindern, und sie erschienen uns noch so
rührend jung für solch ein hohes Ziel. «Werden
Sie schon bald mit Meditationsübungen bei den
Kindern beginnen?»

«Nein», lächelte er. «Die einen sind noch zu
klein, und bei den andern, mit denen solche

Uebungen wohl möglich wären, war die Zeit
unseres Beisammenseins zu kurz. Unsere Herzen
sind noch nicht ineinandergeflossen, sie haben sich
noch nicht vermischt. Wohl liebe ich heute schon
ein jedes dieser Kinder, bei denen ich Vaterstelle
vertrete, so zärtlich wie mein eigenes Kind, meine
kleine Tochter Tsering, aber wir alle sind noch
nicht genügend eins, um jetzt schon den beschwerlichen

Weg nach innen wagen zu dürfen. Sobald
unsere Herzen zusammengeflossen sind, wird dazu

die Zeit gekommen sein. Dann werde ich auch
nicht mehr viel sagen müssen, denn dann werde
ich die Kinder sehr leicht auch ohne Worte führen

können.»
Kraftvoll und geradlinig breitete Rakra

Gedanke nach Gedanke vor uns aus, vor uns, den
Gästen, aber auch vor seiner Schwester Sopal, die
uns in einen Mantel heiterer Gelassenheit und
Freundschaft einhüllte. Darin geborgen, den Worten

lauschend, erinnerten wir uns eines Ausspruchs
der französischen Tibetologin Alexandra David-
Neel: «Langsam begriff ich, dass ich es hier mit
einem sehr hochentwickelten Volke zu tun hatte.»

ein und beständig

Wie der Brillant
Sei dein Charakter:

Fest in dir selbst,

Sammle die Strahlen des Lebens,

Sprüh sie als Spende zurück!

Von Helmut Schilling

28


	Nun sind sie da!

