
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 70 (1961)

Heft: 5

Vorwort: Zum vorliegenden Heft

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUM VORLIEGENDEN HEFT

«Mitten in die Welt», spricht der Schöpfer zu
Adam, «habe ich dich gestellt, damit du um so
leichter um dich schauest und sehest alles, was
darinnen ist.» So beginnt der italienische Edelmann
Pico della Mirandola seine Rede über die Würde
des Menschen. Und je und je hat sich der Mensch
umgeschaut. Je und je hat der Mensch die ganze
Natur in ihrer Grösse betrachtet, «jenes strahlende
Licht, das aufgehängt ist wie eine ewige Lampe,
das Weltall zu erleuchten» (Pascal), die weiten
Bahnen der Sterne, das Gewühl der mannigfaltigen
und ständig wechselnden, strömenden, verströmenden

Erscheinungen der Erde. Leidenschaftlich hat
er hinter den fliessenden Erscheinungen das
Unbewegte, Unvergängliche, die majestätische Ruhe
des zeitlos Seienden geahnt und die Vereinigung
mit diesem göttlichen Urgrund im Selbst gesucht.
Schon in den Upanischaden, in der «Ischa», finden
wir das faszinierende Wort: «Wer alle Wesen im
Selbst sieht und sein Selbst in allen Wesen, der
hasst nicht.» Denn der staunenden Retrachtung
entspringt nicht nur das philosophische Denken, sondern
auch der Mythos. Logos und Mythos sind die beiden
Pole, zwischen denen das menschliche Wesen hin
und her pendelt. Sie sind Gegenpole, niemals aber
Gegensätze, ja, mythisches Vorstellen und logisches
Denken bedingen einander; jenes ist bildhaft, dieses

ist reines Denken. Einmal herrscht jenes vor,
einmal dieses, beides ist aber, wenn auch oft
unerkannt, immer da; das Numinose ist ein Teil
unserer Seelenkraft. Und so steht auch der Denker in
der Mitte zwischen dem absoluten Wissen und dem
absoluten Nichtwissen, und ein jeder nach der
Wahrheit Suchende muss, wie Plato, demütig
bekennen: «Das Letzte verschwindet im Geheimnis.»

Wir leben in einem gnadenlosen Jahrhundert;
es gleicht einem ivildverworrenen Stück Erde,
durcheinandergeworfen, zusammengeschlungen in
Knäueln und Knoten, gekrümmt und gewinkelt,

sich ballend und verschmelzend, sich hebend und
senkend in rastloser und ruheloser Bewegung und
Wandlung. Unbarmherzige Stürme fegen darüber
hin, und der Mensch beugt sein Haupt vor Wind
und Hagel; überall liegt geschlagenes Land. Doch
immer wieder hebt der Mensch den Blick nach
dem Regenbogen, da und dort haben sich gar die
Gärten und Felder aus einer versengten, glutheissen
Wäste in zartes Grün verwandelt.

Und so wird vielleicht auf die Wüste des
rationalen Nur-Ich, das so viel Elend über die Welt
gebracht hat, die Zeit einer freundlicheren
Landschaft folgen; denn der Satz «Wo die Gefahr
ivächst, wächst das Rettende auch» entspricht
keinem Wunschdenken, sondern entstammt einer
tiefen Erkenntnis der Wirklichkeit. Wenn wir richtig
hinhören, wenn wir uns in die neuesten Schriften
unserer Dichter, Philosophen und Psychologen
vertiefen, dann ivagen wir zu hoffen, dass wir den
tiefsten Punkt bereits überwunden haben. Wir
wagen um so mehr zu hoffen, als etwas Merkwürdiges

geschehen ist: Es sind nicht nur Dichter, die
wieder nach dem göttlichen Urgrund suchen, es

sind die vorher allein auf die menschliche Vernunft
bauenden Techniker, Physiker, Wissenschafter, also
die einseitig zum Homo faber, zum technischen
Nur-Ich-Menschen Gewordenen, die die
Fehlentwicklung am deutlichsten spüren und mit ganz
besonderem Ernst und mit besonders wachem Bewusst-
sein die andere Seite des Menschen, die vernachlässigte

Seite des Homo divinans und damit des
Homo creator, das heisst die mit den göttlichen
Kräften verbundene Menschenseite suchen. So hat
sich — neben vielen andern — der grosse Physiker
Einstein eindeutig vom selbstbewussten «mein Wille
geschehe» abgewanclt und erkannt, wie sehr der
schöpferische Mensch am göttlichen Logos
teilnehmen muss, wenn er sich nicht den zerstörerischen

Kräften ausliefern will.
Die Redaktion.

a


	Zum vorliegenden Heft

