
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 70 (1961)

Heft: 4

Artikel: Einige Gedanken zur Heimatlosigkeit

Autor: Kreyssig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975025

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nes. Das Bild der Verlorenheit stellt sich ein. Der
Abgrund ist dicht vor dir. Du schiebst ihn vor dir
her. Nein, halt, ich sehe, er ist in dir: Du selbst
bist der Abgrund und der Sturz in ihn, aber auch
die Flucht vor ihm — du bist auf der Flucht vor
dir selbst.

*

Ich sehe ihr nach, und für einen Augenblick ist
mir, als schreite ich selber dort.. Dann aber sehe
ich etwas anderes: es ist die Menschheit, die dort
durch den Sturm der Welt schreitet, die Menschheit,

der sich der Eissturm der Friedlosigkeit
entgegenwirft. Vor ihr schwindet der Grund zum
Abgrund, der im gleichen Masse, wie sie sich vorwärts
bewegt, zurückweicht, aber wie lange noch?

Ich sehe einer Verstörten nach — und meine,
die verstörte Menschheit zu sehen? Geistesgestörtheit

— was ist sie am Ende, wenn nicht verlorene
Orientierung, verlorenes Gleichgewicht, verlorene
Harmonie? Und da schreiten wir entschlossen vor,
als hätten wir ein Ziel, aber unser Antlitz strahlt
nicht vor Glück. Unser Gehen ist, als seien wir
gejagt; unser Schreiten ist, als seien wir verfolgt.
Unsere Züge sind erstarrt. Wir erschrecken, wenn
uns etwas begegnet. Wir fahren zusammen, wenn
sich etwas ereignet.

Brach diese Menschheitskrankheit, diese Welt-
Schizophrenie nicht auch aus, weil die Liehe
fehlte? Wurzelt diese Welt-Gespaltenheit nicht am
Ende auch in der Lieblosigkeit? Und sollte da

diese kranke Welt nicht auch geheilt werden können

durch Liebe?
Jedoch, die dort dahinschreitet, ist ein armes,

einzelnes, verlassenes Geschöpf. Wie könnte sie da
das Symbol der Menschheit sein? Den Einzelnen
kann ein Einzelner, den Liebeverlassenen kann
Liebe zurückrufen, und er würde umkehren und
den Abgrund hinter sich lassen. Aber uns alle

zusammengenommen —, wer, was kann uns abhalten,
weiter dem Abgrund entgegenzugehen? Welche
Macht könnte uns zurückrufen? Der religiöse
Mensch weiss eine Antwort, die den Zweifelnden
nicht überzeugt. Jedoch auch dem Zweifler ist
gewiss, dass Liebe, wenn sie allgemein wäre, die Welt
heilen könnte. Aber sie ist nicht allgemein. Was

tun wir, wenn die halbe Welt kein Bedürfnis nach
Liehe empfindet? wenn sie nur hungert nach
Macht? wenn sie in ihrer Krankheit die Liebe
verneint? Dann bleibt das Heilmittel inapplikabel,
unanwendbar.

Wir werden weiterschreiten müssen, den
Abgrund vor uns, aber wir trachten, ihn auszufüllen
oder zu überbrücken. Das ist schwer, vielleicht
unmöglich. Aber ist es denn so undenkbar, dass das

Genie der Liebe einmal alle Menschen erfasst, dass

es die ganze Welt umspannt und alle Gespaltenheit
ein Ende nähme? Auf einmal hat sich der
Abgrund geschlossen, der Irrsinn erlischt, die Liebe
hat gesiegt, die Harmonie ist wieder hergestellt,
und Friede strahlt über einer geheilten Welt?

EINIGE GEDANKEN ZUR HEIMATLOSIGKEIT
Von Dr. Kreyssig, Berlin

Im Oktober 1959 sprach an der letzten Jahresfrauentagung des Deutschen Roten Kreuzes
in Berlin Dr. Kreyssig über das gerade in Berlin so aktuelle Thema «Was ist
Heimatlosigkeit?». Aus dieser Ansprache bringen wir nachfolgend — aus dem Zusammenhang
allerdings herausgelöst — einige Fragmente.

Die Redaktion

Bevor wir uns ernstlich fragen, was Heimat und

Heimatlosigkeit sei, möchte ich auf den Dichter

Max Bruns hinweisen, der in seinen «Terzinen
von der Weltfahrt» die Einsicht, dass der Mensch
auf unserer Erde keine bleibende Statt hat, als

kosmisches Daseinsgefühl wertet. Diese Vorletztheit

unserer Erdexistenz gilt aber, wie die moderne
Naturwissenschaft einmütig feststellt, für den ganzen

Kosmos, der nach dem Gesetz des Energiegefälles

von einem Anfang zu einem Ende geht. Bedenken

wir dazu die Vorletztheit unserer leiblichen
Existenz, so ist der herkömmliche Begriff von
Erdenheimat, um die es sich hier handelt, begrenzt...

In welchem Sinne ist die irdische Heimat eine
echte Wirklichkeit und nicht nur ein Mythos oder
eine emotionale Grösse? Hier sprechen Zahlen eine
beredte Sprache; sie sind der Befund über die
Weltheimatlosigkeit unserer Tage, die wie die
Fieberkurve einer Krankheit auf Tod und Leben
anmutet. Vierzig Millionen Flüchtlinge und
Heimatvertriebene in der Welt! Wenn wir Tag und Nacht
so rasch zählen, dass dieses Zählen eben noch
verständlich ist, brauchen wir für vierzig Millionen
neun Monate und zehn Tage. Und jede Zahl ist ein
heimatloser Mensch! Eine fast unvorstellbare
Tatsache!

7



Im Augenblick, wo Flüchtlinge in ein Land
strömen, fällt die geschichtliche Lage auseinander
in Flüchtlinge und andere. Es ist politisches Zweckdeuten

oder romantische Illusion, zu meinen, dass

einer die Existenz des andern wirklich beziehen
könne. Von sich aus, so wie er ist, hat der Mensch
vielmehr als ein behauster Mensch zum Schicksal
des unbehausten Menschen unmittelbar, existentiell
keinen Zugang. Von Natur aus sind wir uns selbst

rechtfertigende, uns selbst behauptende, auf uns
bezogene Menschen auch im Flüchtlingsproblem.

Wir dürfen uns ihm aber nicht entziehen. Es ist
kein fernes Problem; es ist eine Krankheit unserer
Erde, zu der auch wir gehören. Wie bewältigen
wir es?

Die Lösung des Flüchtlingsproblems ist für
jeden von uns und für alle zusammen eine Sache
unserer Verantwortung. Und damit erst treten wir auf
die entscheidende Dimension zu, in der das
Unvorstellbare zur Beivältigung ergriffen wird, in der
trotz Selbstbehauptung und existenzieller Geschiedenheit

wirkliche Teilnahme möglich wird. Es gibt
nämlich eine Einstimmung auf eine solche vorher
unvorstellbare und unhewältigte Aufgabe in der
Wendung, die das menschliche Herz vollzieht.
Gewissen heisst auf Griechisch syneidesis, das heisst
Mitwissen. Aus einem zum Mitwissen befähigten
Herzen heraus erhalten wir Zugang zu fremder
Not. Mitwissen, Miterkennen, Mitleiden werden
durch stellvertretendes Leiden erschlossen

Indem und insofern sich der Mensch so zum
tätigen und mitleidenden Gehorsam anschickt,
geschieht das Dritte und Entscheidende: es taucht im
Menschen an der Quelle seiner ausserzeitlichen
Herkunft als sinnhafte Erhellung des Begriffes von
Heimat und Heimatlosigkeit das Wort auf, das

Heraklit schon 540 vor Christus in Ephesus geprägt
hat: ETHOS ANTHROPO DAIMON!, das wir frei
übersetzen können mit: Wohnung (oder Heimat)
ist dem Menschen die Gottheit.

Wohnung ist dem Menschen die Gottheit! Und
in der Gebundenheit an Gott ist der Mensch frei,
Heimat zu haben als einen geschöpflichen, vergänglichen

und vorletzten Wert. Doch gerade in dieser
Vorletztheit und in dieser Gebundenheit ist und
bleibt die Wohnung, die Heimat ein echter,
verpflichtender, jedes menschlichen Einsatzes
würdiger Wert. Doch stets verstanden als Gabe, als
Lehen, als Vorübergehendes. In diesem Abstand, in
diesem Haben als hätte man nicht, wird den
Menschen Heimat erst recht zuteil; so wird sie ihm
verfügbar zu einer echten, seine Menschlichkeit
einhüllenden und entfaltenden Gabe. Die Gewinnung
dieses Abstandes, die Anerkennung der Vergänglichkeit,

der Vorletztheit muss immer wieder durchlitten

werden. Es ist dem Menschen tragischerweise
tief wesenseigen, dass er — wie alle seine Gaben —
auch Heimat an sich reissen, im Raube haben muss.

Wahrscheinlich tritt das in der spielerischen
oder betrachtsamen Beziehung zu Pflanze, Tier,
Natur noch nicht recht zutage. Weil Gott befohlen

hat, die Erde zu bebauen und sie sich Untertan zu
machen, wird Segen und Fluch dieser Erde, damit
aber zugleich Heimat im tiefsten und eigentlichen
Sinne, erst in der tätigen und leidenden Beziehung
zur Erde erlebt. Das Schicksal Israels macht das für
ein ganzes Volk sehr deutlich

Als Bauer vermag ich sehr wohl zu ermessen,
was es bedeutet, sich als Folge eines unmittelbaren
Zwanges von seiner Scholle lösen zu müssen. Ich
selbst hin zweimal vom Stück Erde, auf das wir
Jahr um Jahr eimerweise Schweiss vergossen hatten,

auf solch erzwungene Weise weggegangen,
damit die Meinen und ich selbst inne werden konnten
was es heisst, zu haben als hätte man nicht. Wer
solche Loslösung unter Schmerzen wie eine
Befreiung erlebt, erkennt erst, wieviel Versuchung
zu eigenmächtiger Selbstbehauptung, Vergötzung,
Stolz im anvertrauten Eigentum steckt.

So erklärt es sich, dass selbst eine tief verwurzelte

bäuerliche Gesinnung ideologischer Ueber-
fremdung erstaunlich rasch widerstandsunfähig
werden kann, wenn sie Eigentum egozentrisch
missversteht und nicht zugleich als Dienst begreift.

Wenn der Nationalsozialismus als ein biologischer

Materialismus im Sinne einer auslösenden
geschichtlichen Entscheidung Ausheimatung war, so

gilt das für die anderen selhstmächtigen Ideologien,
in denen der Mensch Gott absagt, in gleichem
Masse

Das Verhängnis ausbrechender Heimatlosigkeit
kann auch als Unglück und materielle Verarmung
des Menschen in der Bindung an das Göttliche sinnvoll

sein. Wieder hat es — poeta propheta — ein
Dichter sinnbildlich zum voraus geschaut. Hermann
Löns schildert im Werwolf ausbrechende
Heimatlosigkeit, indem ein ganzes Dorf in die Fremde
ziehen muss. Nach einer Strecke Weges befällt diese
Menschen der Schrecken, weil sie nicht einmal eine
Bibel gerettet hätten. Doch der mitziehende
betagte Hirte tröstet sie, er kenne fast die ganze Bibel
auswendig. So wird plötzlich in der ausbrechenden
Heimatlosigkeit die eigentliche Heimat des
Menschen transparent: Wohnung ist dem Menschen die
Gottheit.

Mit der Uebersetzung in den Bereich eines ganzen

Volkes gelangt diese Erfahrung vom Sinnvollen
des Verhängnisses in eine neue geschichtliche
Dimension. Dann wird gewaltsam aufgenötigte
Heimatlosigkeit als stellvertretendes Leiden sinnhaft...

Doch auch für den noch Behausten ist Heimat

die Gottheit. Wenn er das richtig verstanden
hat, wird ihm helfende, bewältigende Teilnahme
am Flüchtlingsschicksal möglich. Und in der
Hinwendung zum Nächsten in gehorsamer, schlichter
Teilnahme an dessen Schicksal geschieht das
Entscheidende Dass dieses Einfache und
Nächstliegende dem Menschen aber so schwerfällt, ist
bezeichnend dafür, wie es um ihn bestellt ist. Wie
viel könnte geschehen, wenn die Menschen sich
entschlössen, das Nächstliegende zu tun. Dies wäre
eine solche Vertausendfachung aller Hilfsquellen

8



der Menschheit, dass jede doktrinäre Lösung oder
Scheinlösung daneben klein bliebe

Der ganzen Not der Heimatlosigkeit, dem Heimweh,

gibt Odysseus in Homers Odyssee (Nachdichtung

von Albrecht Schaeffer) erschütternd
Ausdruck :

Lange verstummte er und sagte endlich
sehr leise und der Lampe zugewandt:

«Dennoch im Tale liegt das alte Haus.
Der Rauch verkündet, dass in seinem Innern
sich Leben regt, geschäftig, Tag um Tag.
Der Hund geht über den Hof. Der Brunneneimer
erklingt. Ein Knabe ruft im Garten ferne.

Die Stille herrscht dort durch den langen Tag.
Und dies ist eivig. — Und nur einmal dort
umherzugehen und leis zu sagen: Mein
Die Milch in reiner Schale aus der Hand
der Herrin hinzunehmen und im Trinken
ihr schwarzes Augenpaar zu seh'n, das wartet —
so tief, so dunkel wie die Labe licht...
Und still zu sagen: Danke Und auf einmal
im Abendnebel in dem Apfelgarten
zu stehn, zu fühlen, dass man weinen will,
erstickter Kehle, während sich das Herz
allmächtig umdreht wie ein Gott im Schlaf
All dies noch einmal — einmal —/ — Lass uns

[dulden —»

ICH WEISS, DASS MIR HIER NICHTS GEHÖRT

Von Hermann Hilthrunner

1

Ich weiss, dass mir hier nichts gehört,
Doch diese Armut macht mich reich:
Nie hat Besitztum mich betört
Noch hart gemacht. Mein Herz blieb weich.

Was ist es, das du nicht besitzt?
Kleinzeug des Lebens, Narretei'n!
In deinem Herzen aber blitzt
Der Diamant, der Geist ist rein.

Dass auch kein Mensch mir angehört,
Beirrt mich nicht; ich sage ja
Und bin im Innern unbetört
Für dich, für euch noch immer da.

2

Die Unabhängigkeit bewahrt
Nur der, des Herz in Reichtum schwimmt;
Er muss verschenken, weil die Art
Des Blutes zu Verschwendung stimmt.

Was dir gehört, hast du bezahlt;
Nur fremde Schätze schaffen Pein.
Wer mit Besitztum nie geprahlt,
Der muss im Gleichgewichte sein.

Ob auch kein Mensch mir angehört —
Zu lieben bleibt mein Herz bereit:
Es liebt, bis es sich selbst zerstört —
Herz aber ist Unendlichkeit.

9


	Einige Gedanken zur Heimatlosigkeit

