Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 70 (1961)

Heft: 4

Artikel: Einige Gedanken zur Heimatlosigkeit
Autor: Kreyssig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-975025

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-975025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

nes. Das Bild der Verlorenheit stellt sich ein. Der
Abgrund ist dicht vor dir. Du schiebst ihn vor dir
her. Nein, halt, ich sehe, er ist in dir: Du selbst
bist der Abgrund und der Sturz in ihn, aber auch
die Flucht vor ihm — du bist auf der Flucht vor
dir selbst.

Ich sehe ihr nach, und fiir einen Augenblick ist
mir, als schreite ich selber dort... Dann aber sehe
ich etwas anderes: es ist die Menschheit, die dort
durch den Sturm der Welt schreitet, die Mensch-
heit, der sich der Eissturm der Friedlosigkeit ent-
gegenwirft. Vor ihr schwindet der Grund zum Ab-
grund, der im gleichen Masse, wie sie sich vorwiirts
bewegt, zuriickweicht, aber wie lange noch?

Ich sehe einer Verstorten nach — und meine,
die verstorte Menschheit zu sehen? Geistesgestort-
heit — was ist sie am Ende, wenn nicht verlorene

Orientierung, verlorenes Gleichgewicht, verlorene
Harmonie? Und da schreiten wir entschlossen vor,
als hitten wir ein Ziel, aber unser Antlitz strahlt
nicht vor Gliick. Unser Gehen ist, als seien wir ge-
jagt; unser Schreiten ist, als seien wir verfolgt.
Unsere Ziige sind erstarrt. Wir erschrecken, wenn
uns etwas begegnet. Wir fahren zusammen, wenn
sich etwas ereignet.

Brach diese Menschheitskrankheit, diese Welt-
Schizophrenie nicht auch aus, weil die Liebe
fehlte? Wurzelt diese Welt-Gespaltenheit nicht am
Ende auch in der Lieblosigkeit? Und sollte da

diese kranke Welt nicht auch geheilt werden kon-
nen durch Liebe?

Jedoch, die dort dahinschreitet, ist ein armes,
einzelnes, verlassenes Geschopf. Wie konnte sie da
das Symbol der Menschheit sein? Den Einzelnen
kann ein Einzelner, den Liebeverlassenen kann
Liebe zuriickrufen, und er wiirde umkehren und
den Abgrund hinter sich lassen. Aber uns alle zu-
sammengenommen —, wer, was kann uns abhalten,
weiter dem Abgrund entgegenzugehen? Welche
Macht konnte uns zuriickrufen? Der religiose
Mensch weiss eine Antwort, die den Zweifelnden
nicht iiberzeugt. Jedoch auch dem Zweifler ist ge-
wiss, dass Liebe, wenn sie allgemein wire, die Welt
heilen konnte. Aber sie ist nicht allgemein. Was
tun wir, wenn die halbe Welt kein Bediirfnis nach
Liebe empfindet? wenn sie nur hungert nach
Macht? wenn sie in ihrer Krankheit die Liebe ver-
neint? Dann bleibt das Heilmittel inapplikabel,
unanwendbar.

Wir werden weiterschreiten miissen, den Ab-
grund vor uns, aber wir trachten, ihn auszufiillen
oder zu iiberbriicken. Das ist schwer, vielleicht un-
moglich. Aber ist es denn so undenkbar, dass das
Genie der Liebe einmal alle Menschen erfasst, dass
es die ganze Welt umspannt und alle Gespaltenheit
ein Ende ndhme? ... Auf einmal hat sich der Ab-
grund geschlossen, der Irrsinn erlischt, die Liebe
hat gesiegt, die Harmonie ist wieder hergestellt,
und Friede strahlt iiber einer geheilten Welt?

EINIGE GEDANKEN ZUR HEIMATLOSIGKEIT

Von Dr. Kreyssig, Berlin

Im Oktober 1959 sprach an der letzten Jahresfrauentagung des Deutschen Roten Kreuzes
in Berlin Dr. Kreyssig iiber das gerade in Berlin so aktuelle Thema «Was ist Heimat-
losigkeit?>. Aus dieser Ansprache bringen wir nachfolgend — aus dem Zusammenhang
allerdings herausgelost — einige Fragmente.

evor wir uns ernstlich fragen, was Heimat und

Heimatlosigkeit sei, mochte ich auf den Dich-
ter Max Bruns hinweisen, der in seinen «Terzinen
von der Weltfahrts die Einsicht, dass der Mensch
auf unserer Erde keine bleibende Statt hat, als
kosmisches Daseinsgefiihl wertet. Diese Vorletzt-
heit unserer Erdexistenz gilt aber, wie die moderne
Naturwissenschaft einmiitig feststellt, fiir den gan-
zen Kosmos, der nach dem Gesetz des Energiegefil-
les von einem Anfang zu einem Ende geht. Beden-
ken wir dazu die Vorletztheit unserer leiblichen
Existenz, so ist der herkémmliche Begriff von Er-
denheimat, um die es sich hier handelt, begrenzt. ..

Die Redaktion

In welchem Sinne ist die irdische Heimat eine
echte Wirklichkeit und nicht nur ein Mythos oder
eine emotionale Grosse? Hier sprechen Zahlen eine
beredte Sprache; sie sind der Befund iiber die
Weltheimatlosigkeit unserer Tage, die wie die Fie-
berkurve einer Krankheit auf Tod und Leben an-
mutet. Vierzig Millionen Fliichtlinge und Heimai-
vertriebene in der Welt! Wenn wir Tag und Nacht
so rasch zidhlen, dass dieses Zihlen eben noch ver-
standlich ist, brauchen wir fiir vierzig Millionen
neun Monate und zehn Tage. Und jede Zahl ist ein
heimatloser Mensch! Eine fast unvorstellbare Tat-
sache! ...



Im Augenblick, wo Fliichtlinge in ein Land
stromen, fillt die geschichtliche Lage auseinander
in Fliichtlinge und andere. Es ist politisches Zweck-
deuten oder romantische Illusion, zu meinen, dass
einer die Existenz des andern wirklich beziehen
konne. Von sich aus, so wie er ist, hat der Mensch
vielmehr als ein behauster Mensch zum Schicksal
des unbehausten Menschen unmittelbar, existentiell
keinen Zugang. Von Natur aus sind wir uns selbst
rechtfertigende, uns selbst behauptende, auf uns
bezogene Menschen auch im Fliichtlingsproblem.

Wir diirfen uns ihm aber nicht entziehen. Es ist
kein fernes Problem; es ist eine Krankheit unserer
Erde, zu der auch wir gehéren. Wie bewiltigen
wir es?

Die Lésung des Fliichtlingsproblems ist fiir je-
den von uns und fiir alle zusammen eine Sache un-
serer Verantwortung. Und damit erst treten wir auf
die entscheidende Dimension zu, in der das Unvor-
stellbare zur Bewdltigung ergriffen wird, in der
trotz Selbstbehauptung und existenzieller Geschie-
denheit wirkliche Teilnahme méglich wird. Es gibt
nimlich eine Einstimmung auf eine solche vorher
unvorstellbare und unbewiltigte Aufgabe in der
Wendung, die das menschliche Herz vollzieht. Ge-
wissen heisst auf Griechisch syneidesis, das heisst
Mitwissen. Aus einem zum Mitwissen befihigten
Herzen heraus erhalten wir Zugang zu fremder
Not. Mitwissen, Miterkennen, Mitleiden werden
durch stellvertretendes Leiden erschlossen ...

Indem und insofern sich der Mensch so zum
titigen und mitleidenden Gehorsam anschickt, ge-
schieht das Dritte und Entscheidende: es taucht im
Menschen an der Quelle seiner ausserzeitlichen
Herkunft als sinnhafte Erhellung des Begriffes von
Heimat und Heimatlosigkeit das Wort auf, das
Heraklit schon 540 vor Christus in Ephesus geprigt
hat: ETHOS ANTHROPO DAIMON!, das wir frei
iibersetzen konnen mit: Wohnung (oder Heimat)
ist dem Menschen die Gottheit.

Wohnung ist dem Menschen die Gottheit! Und
in der Gebundenheit an Gott ist der Mensch frei,
Heimat zu haben als einen geschopflichen, verging-
lichen und vorletzten Wert. Doch gerade in dieser
Vorletztheit und in dieser Gebundenheit ist und
bleibt die Wohnung, die Heimat ein echter, ver-
pflichtender, jedes menschlichen Einsatzes wiir-
diger Wert. Doch stets verstanden als Gabe, als
Lehen, als Voriibergehendes. In diesem Abstand, in
diesem Haben als hitte man nicht, wird den Men-
schen Heimat erst recht zuteil; so wird sie ihm
verfiighar zu einer echten, seine Menschlichkeit ein-
hiillenden und entfaltenden Gabe. Die Gewinnung
dieses Abstandes, die Anerkennung der Vergiing-
lichkeit, der Vorletztheit muss immer wieder durch-
litten werden. Es ist dem Menschen tragischerweise
tief wesenseigen, dass er — wie alle seine Gaben —
auch Heimat an sich reissen, im Raube haben muss.

Wahrscheinlich tritt das in der spielerischen
oder betrachtsamen Beziehung zu Pflanze, Tier,
Natur noch nicht recht zutage. Weil Gott befohlen

hat, die Erde zu bebauen und sie sich untertan zu
machen, wird Segen und Fluch dieser Erde, damit
aber zugleich Heimat im tiefsten und eigentlichen
Sinne, erst in der titigen und leidenden Beziehung
zur Erde erlebt. Das Schicksal Israels macht das fiir
ein ganzes Volk sehr deutlich...

Als Bauer vermag ich sehr wohl zu ermessen,
was es bedeutet, sich als Folge eines unmittelbaren
Zwanges von seiner Scholle 16sen zu miissen. Ich
selbst bin zweimal vom Stiick Erde, auf das wir
Jahr um Jahr eimerweise Schweiss vergossen hat-
ten, auf solch erzwungene Weise weggegangen, da-
mit die Meinen und ich selbst inne werden konnten
was es heisst, zu haben als hitte man nicht. Wer
solche Loslésung unter Schmerzen wie eine Be-
freiung erlebt, erkennt erst, wieviel Versuchung
zu eigenmichtiger Selbstbehauptung, Vergétzung,
Stolz im anvertrauten Eigentum steckt.

So erklirt es sich, dass selbst eine tief verwur-
zelte bauerliche Gesinnung ideologischer Ueber-
fremdung erstaunlich rasch widerstandsunféhig
werden kann, wenn sie Eigentum egozentrisch miss-
versteht und nicht zugleich als Dienst begreift. ..

Wenn der Nationalsozialismus als ein biologi-
scher Materialismus im Sinne einer auslésenden ge-
schichtlichen Entscheidung Ausheimatung war, so
gilt das fiir die anderen selbstmichtigen Ideologien,
in denen der Mensch Gott absagt, in gleichem
Masse . . .

Das Verhingnis ausbrechender Heimatlosigkeit
kann auch als Ungliick und materielle Verarmung
des Menschen in der Bindung an das Géttliche sinn-
voll sein. Wieder hat es — poeta propheta — ein
Dichter sinnbildlich zum voraus geschaut. Hermann
Léns schildert im Werwolf ausbrechende Heimat-
losigkeit, indem ein ganzes Dorf in die Fremde
ziehen muss. Nach einer Strecke Weges befillt diese
Menschen der Schrecken, weil sie nicht einmal eine
Bibel gerettet hitten. Doch der mitziehende be-
tagte Hirte tréstet sie, er kenne fast die ganze Bibel
auswendig. So wird plétzlich in der ausbrechenden
Heimatlosigkeit die eigentliche Heimat des Men-
schen transparent: Wohnung ist dem Menschen die
Gottheit.

Mit der Uebersetzung in den Bereich eines gan-
zen Volkes gelangt diese Exfahrung vom Sinnvollen
des Verhidngnisses in eine neue geschichtliche
Dimension. Dann wird gewaltsam aufgenétigte Hei-
matlosigkeit als stellvertretendes Leiden sinnhaft...

Doch auch fiir den noch Behausten ist Hei-
mat die Gottheit. Wenn er das richtig verstanden
hat, wird ihm helfende, bewiltigende Teilnahme
am Fliichtlingsschicksal méglich. Und in der Hin-
wendung zum Nichsten in gehorsamer, schlichter
Teilnahme an dessen Schicksal geschieht das Ent-
scheidende ... Dass dieses Einfache und Niachst-
liegende dem Menschen aber so schwerfillt, ist be-
zeichnend dafiir, wie es um ihn bestellt ist... Wie
viel kénnte geschehen, wenn die Menschen sich ent-
schldssen, das Nichstliegende zu tun. Dies wire
eine solche Vertausendfachung aller Hilfsquellen



der Menschheit, dass jede doktrinire Lésung oder
Scheinlésung daneben klein bliebe. ..

Der ganzen Not der Heimatlosigkeit, dem Heim-
weh, gibt Odysseus in Homers Odyssee (Nachdich-
tung von Albrecht Schaeffer) erschiitternd Aus-
druck:

Lange verstummte er und sagte endlich
sehr leise und der Lampe zugewandt:

«Dennoch ... im Tale liegt das alte Haus.

Der Rauch verkiindet, dass in seinem Innern
sich Leben regt, geschiftig, Tag um Tag.

Der Hund geht iiber den Hof. Der Brunneneimer
erklingt. Ein Knabe ruft im Garten ferne.

Die Siille herrscht dort durch den langen Tag.
Und dies ist ewig. — Und nur einmal dort
umherzugehen und leis zu sagen: Mein . ..

Die Milch in reiner Schale aus der Hand

der Herrin hinzunehmen und im Trinken

ihr schwarzes Augenpaar zu seh’n, das wartet —
so tief, so dunkel wie die Labe licht . ..

Und still zu sagen: Danke ... Und auf einmal
im Abendnebel in dem Apfelgarten

zu stehn, zu fiihlen, dass man weinen will,
erstickter Kehle, wihrend sich das Herz
allmichtig umdreht wie ein Gott im Schlaf . ..
All dies noch einmal — einmal —! — Lass uns

[dulden —>

ICH WEISS, DASS MIR HIER NICHTS GEHORT

Von Hermann Hiltbrunner

1

Ich weiss, dass mir hier nichts gehort,
Doch diese Armut macht mich reich:

Nie hat Besitztum mich betort

Noch hart gemacht. Mein Herz blieb weich.

Was ist es, das du nicht besitzt?
Kleinzeug des Lebens, Narretei'n!
In deinem Herzen aber bliizt

Der Diamant, der Geist ist rein.

Dass auch kein Mensch mir angehort,
Beirrt mich nicht; ich sage ja

Und bin im Innern unbetirt

Fiir dich, fiir euch noch immer da.

2

Die Unabhingigkeit bewahrt

Nur der, des Herz in Reichtum schwimmt;
Er muss verschenken, weil die Art

Des Blutes zu Verschwendung stimmit.

Was dir gehort, hast du bezahlt;
Nur fremde Schiitze schaffen Pein.
Wer mit Besitztum nie geprahlt,
Der muss im Gleichgewichte sein.

Ob auch kein Mensch mir angehort —
Zu lieben bleibt mein Herz bereit:

Es liebt, bis es sich selbst zerstort —
Herz aber ist Unendlichkeit.



	Einige Gedanken zur Heimatlosigkeit

