Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 70 (1961)

Heft: 1

Artikel: C. G. Jung und die Tibetische Mystik
Autor: Jaffé, Aniela

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-975002

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-975002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ders schénen Widerhall in der Pro-Tibet-Resolu-
tion des afro-asiatischen Rates, der im April 1960
in New Delhi tagte. 74 Vertreter aus 19 Lindern er-
hoben einheitlich ihre Stimmen fiir Tibet. Beson-
ders eindrucksvoll wirkten die Worte des Sekretirs
der buddhistischen Mo6nchsunion in Ceylon, der er-
kldarte: «Fiir einen Buddhisten, fiir den das ganze
Leben ein Aufgehen in Mitleid ist, sind das Bom-
bardieren heiliger Tempel, das Massakrieren von
Ménchen, das T6ten und Foltern von unschuldigen
Kindern und wehrlosen Frauen, das sinnlose Mor-
den friedfertiger Minner, das Niederbrennen und
Pliindern von Stddten und Dérfern, die Auspliin-
derung des Reichtums und der natiirlichen Quellen
eines Volkes Taten von untermenschlichen Kréften.»

In einer Botschaft des Dalai Lama, die er aus
seinem Fliichtlingsasyl in die Welt sandte, heisst es:

«Wir sind eine friedliebende Nation und haben
gegen niemanden ein Ressentiment, nicht einmal
gegen die Chinesen, und wir wollen eine friedliche
Losung. Wir sind iiberzeugt, dass die Wahrheit
schliesslich siegen wird.»

Dokumentation (in den angegebenen Quellen sind weitere
ausfiithrliche Literaturhinweise enthalten): «Tibet ruft um
Hilfe» (3. erginzte Auflage, Bern 1960) ; «The Question of
Tibet and the Rule of Law» (Hg.von der International Com-
mission of Jurists, Genf 1959) ; «Tibet and the Chinese People’s
Republicy» (International Commission of Jurists, Genf 1960) ;
«Report of the Afro-Asian Convention on Tibet and against
Colonialison in Asia and Africa» (Afro-Asian Council, New
Delhi 1960) ; «Présence du Bouddhisme» (France-Asie, Sai-
gon 1950) ; Sarat Chandra Das «Tibetan-English Dictionary»
(Calcutta 1902) ; D. L. Snellgrove «Buddhist Himalaya» (Ox-
ford 1957); B. C. Olschak «Tibet — Erde der Gotter — Ver-
gessene Geschichte, Mythos und Sagay (Zirich 1960) und
andere mehr.

C.G. JUNG UND DIE TIBETANISCHE MYSTIK

Von Aniela Jaffé

1935 schrieb C. G. Jung einen Kommentar zum
deutschen Text des Tibetanischen Totenbuches,
dem «Bardo-Thodol», oder — wie die wortliche
Uebersetzung des Titels lautet — «Befreiung durch
Héren im Nach-Tod-Zustand»*.

Das Verdienst der Uebersetzung des tibetani-
schen Textes ins Englische kommt dem verstorbe-
nen Lama Kazi Dawa-Samdup zu. Sie entstand in
enger Zusammenarbeit mit dem Herausgeber, Dr.
W.Y. Evans-Wentz, der als Forscher viele Jahre in
Indien verbracht hat, die tibetanische Sprache je-
doch nicht beherrschte. Da der Bardo-Thédol so-
gar fiir Tibetaner ein versiegeltes Buch darstellt,
konnte nur ein Gelehrter wie der Lama die schwie-
rige Aufgabe der sinnvollen Uebersetzung be-
wiltigen.

Evans-Wentz bezeichnet den Bardo-Thédol als
einzigartig unter den heiligen Biichern der Welt
und als eines der bedeutendsten Werke, die der
Westen je vom Osten erhalten hat. Auch die fol-
genden kurzen Ausziige aus C. G. Jungs Einleitung
und Kommentar driicken Hochschidtzung fiir diese
mystische Schrift aus:

«Der Bardo-Thodol ist ein Buch der Belehrung
des eben Gestorbenen. Er soll ihm als Fithrer durch
die Zeit der Bardo-Existenz — ein Zwischenzustand
von symbolischen 49 Tagen Dauer zwischen Tod
und Wiedergeburt — dienen, dhnlich wie das dgyp-
tische Totenbuch. Der Text zerfillt in drei Teile.
Der erste Teil, genannt Tschikhai-Bardo, schildert
die seelischen Ereignisse im Moment des Todes.
Der zweite Teil, der sogenannte Tschonyid-Bardo,

beschiftigt sich mit dem nach erfolgtem, definiti-
vem Tode eintretenden Traumzustand, den so-
genannten karmischen Illusionen. Der dritte Teil,
genannt Sidpa-Bardo, betrifft das Einsetzen des
Geburtstriebes und der prénatalen Ereignisse. Das
Charakteristische ist, dass die hochste Einsicht und
Erleuchtung und damit die grosste Erlosungsmog-
lichkeit unmittelbar im Prozesse des Sterbens ein-
tritt. Bald danach beginnen die ,(Illusionen’, welche
schliesslich zur Wiederverkorperung fithren, wobei
die erleuchtenden Lichter immer triiber und man-
nigfaltiger werden und die Visionen an Schreck-
haftigkeit zunehmen. Dieser Abstieg schildert die
Entfremdung des Bewusstseins von der erlosenden
Wahrheit und seine Wiederanndherung an die
physische Existenz. Die Belehrung hat den Zweck,
den Abgeschiedenen auf jeder Stufe der Verblen-
dung und Verstrickung auf die jeweils vorhandene
Erlésungsmoglichkeit aufmerksam zu machen und
ihn iiber die Natur seiner Visionen aufzuklaren.
Die Bardo-Texte werden vom Lama in der Nihe
der Leiche gelesen.

Der Bardo-Thédol hat. .. in den Lindern engli-
scher Zunge bei seinem ersten Erscheinen im Jahre
1927 kein geringes Aufsehen erregt. Er gehort zu
jenen Schriften, welche beileibe nicht nur den
Spezialisten des Mahiyina-Buddhismus interessie-
ren, sondern vermoge ihrer tiefen Menschlichkeit
und ihrer noch tieferen Einsicht in seelische Ge-
heimnisse vor allem den Laien, der nach Erweite-
rung seiner Lebenserkenntnis strebt, angehen. Seit
dem Jahre seines Erscheinens ist mir der Bardo-Tho-



dol sozusagen ein steter Begleiter gewesen, dem ich
nicht nur viele Anregungen und Kenntnisse, son-
dern auch sehr wesentliche Einsichten verdanke. ..

Die Philosophie des Bardo-Thédol ist die Quint-
essenz buddhistischer, psychologischer Kritik und
als solche — man kann wohl sagen — von unerhér-
ter Ueberlegenheit. Nicht nur die ,zornigen’, auch
die ,friedlichen’ Gottheiten sind sangsirische? Pro-
jektionen der menschlichen Seele; ein Gedanke,
der dem aufgeklirten Europder nur allzu selbst-
verstindlich vorkommt, weil er ihn an seine eige-
nen banalisierenden Simplifikationen erinnert.
Derselbe Europier aber wiire nicht imstande, diese
wegen der Projektion als ungiiltig erklidrten Gotter
doch zugleich als real zu setzen. Solches aber kann
der Bardo-Thédol, welcher einige der wesentlich-
sten metaphysischen Primissen vor dem aufgeklér-
ten sowohl wie dem unaufgeklirten Europier vor-
aus hat. Der antinomische Charakter jeder meta-
physischen Aussage ist die iiberall vorhandene still-
schweigende Voraussetzung des Bardo-Thédol...
Ein grossartiges Sowohl-als-auch ist der Hinter-
grund dieses seltenen Buches. Vielleicht ist dies
dem westlichen Philosophen unsympathisch, denn
der Westen liebt die Klarheit und Eindeutigkeit,
deshalb hilt es der eine mit der Position ,Gott ist’
und der andere ebenso inbriinstig mit der Negation
,Gott ist nicht’. Was werden diese feindlichen Brii-
der anfangen mit einem Satz wie dem folgenden:
Jndem Du die Leere Deines eigenen Sinnes er-
kennst als Buddhaschaft und indem Du diese be-
trachtest als Dein eigenes Bewusstsein, verharrst
Du im Zustand des gottlichen Geistes des Buddha?’
Ich fiirchte, dass solche Sidtze unserer abendlidndi-
schen Philosophie sowohl wie auch der Theologie
unwillkommen sind. Der Bardo-Thédol ist in héch-
stem Masse psychologisch, jene aber befinden sich
noch im mittelalterlichen vorpsychologischen Sta-
dium, wo nur die Aussagen als solche gehort, er-
klirt, verteidigt, kritisiert und argumentiert wer-
den, wo die Instanz aber, welche die Aussagen
macht, nach allgemeiner Vereinbarung, als nicht
zum Programm gehorig, von der Tagesordnung ab-
gesetzt ist . . .

Die Seele ist es jedoch, die aus eingeborener
gottlicher Schopferkraft die metaphysische Aus-
sage macht; sie ,setzt’ die Distinktion der meta-
physischen Wesenheiten. Sie ist nicht nur die Be-
dingung des metaphysisch Realen, sondern sie ist
es selbst.

Mit dieser grossen psychologischen Wahrheit
beginnt der Bardo-Thédol... Die Belehrung des
Toten ist im Grunde nichts anderes als seine Ini-
tiation ins Bardoleben, wie auch die Initiation der
Lebenden nichts anderes ist als eine Vorbereitung
auf das Jenseits, wenigstens ist dies bei allen Kul-
turmysterien der Fall, angefangen mit den dgypti-
schen und eleusinischen Mysterien. Das ,Jenseits’
ist aber zunichst — bei der Initiation der Leben-
den — keineswegs ein Jenseits des Todes, sondern
eine Umkehr der Gesinnung, ein psychologisches

Jenseits also, christlich ausgedriickt: eine ,Erlo-
sung’ aus den Banden der Welt und der Siinde. Die
Erlosung ist eine Ablosung und Befreiung aus
einem fritheren Zustande der Finsternis und Unbe-
wusstheit zu einem Zustande der Erleuchtung, Los-
gelostheit, Ueberwindung und des Triumphes iiber
die ,Gegebenheiten’ dieser Welt.

Insofern ist der Bardo-Thodol, wie auch Evans-
Wentz fiihlt, ein Initiationsvorgang mit dem Zweck,
die durch die Geburt verlorene Gottheit der Seele
wiederherzustellen. Es ist nun fiir den Osten
schlechthin charakiteristisch, dass die Belehrung
immer mit dem Hauptstiick, das heisst mit den
letzten und hochsten Prinzipien beginnt, mit all
dem, was bei uns zuletzt kime... Dementspre-
chend verlduft die Initiation im Bardo-Thédol als
eine climax a majori ad minus, sie beginnt mit der
Wahrnehmung des grossen Urlichtes und endet mit
der Wiedergeburt in utero... Die hdchsterreich-
bare Vision tritt also nicht zum Schluss des Bardo,
sondern ganz am Anfang desselben, im Momente
des Todes, auf, und was nachher geschieht, ist ein
langsames Abgleiten in Illusion und Triibung bis
zum Untergang in neue Geburt. Der geistige Hohe-
punkt wird am Schluss des Lebens erreicht. Das
menschliche Leben also ist das Vehikel der héchst-
moglichen Vollendung; in ithm allein wird jenes
Karma geschaffen, welches es dem Toten moglich
macht, in der Leere der Lichtfiille objektlos zu
verharren und damit auf die Nabe des Rades der
Wiedergeburt zu treten, von aller Illusion des Wer-
dens und Vergehens erlost. Das Bardoleben bringt
keine jenseitigen Belohnungen oder Strafen, son-
dern bloss einen Abstieg zu einem neuen Leben,
welches den Menschen seinem endgiiltigen Ziel
niher bringen soll. Das eschatologische Ziel aber
ist das, was der Lebende als letzte und hochste
Frucht aus den Bemiithungen und Anstrengungen
seines menschlichen Daseins geboren hat. Diese
Anschauung ist iiberlegen, ja noch mehr, sie ist
mannhaft und heroisch .. .»

1938 brachte Jung im Rahmen seiner Vorlesun-
gen an der Eidgenossischen Technischen Hoch-
schule Ziirich die psychologische Deutung verschie-
dener indischer Texte, darunter auch einer Tantri-
schen Schrift, die zur buddhistischen Literatur ge-
hort. Es ist der Shri-Chakra-Sambhéra Tantra,
der ebenfalls von dem Lama Kazi Dawa-Samdup
iibersetzt und von Sir John Woodroffe 1919 in
London herausgegeben worden war. Den Inhalt bil-
det die reiche Symbolik einer Meditation, welche
Jung als Individuationssymbolik interpretierte und
mit entsprechenden Bildern der alchemistischen
Meditationen und denjenigen westlicher Mystik
verglich. Hier wie dort geht es um Bilder, wie «das
Chaos», «die Vierheity, «der Berg», «das Schloss»
oder «die Burg», «die Bliitey, «Sonne», «Mond»,
«die Vereinigung», «das Gefiss» usw. usw. Eine
moderne westliche Parallele zur &stlichen Medi-
tation ist die «aktive Imagination», welche von
C. G. Jung zu therapeutischen Zwecken in die ana-



lytische Psychologie eingefithrt worden ist. Auch
hier tauchen, wie in Trdumen, gleiche oder dhn-
liche Bilder des Individuationsprozesses auf.

1954 erschien die englische Uebersetzung des
tibetanischen «Buches der Grossen Befreiung»®. Die
wortliche Uebersetzung des Titels lautet «Yoga,
der den Geist in seiner Nacktheit erkennt». Es ge-
hort, wie der Herausgeber Dr. Evans-Wentz er-
klirt, zur Bardo-Thédol-Reihe der Yoga-Abhand-
lungen, die die verschiedenen Wege zur Ueberwin-
dung der Unwissenheit und damit zur «Befreiung
des Geistes» behandeln.

Der Text soll, wie auch derjenige des Toten-
buches, von dem grossen Guru (Lehrer) Padma-
Sambhava stammen, der im 8. nachchristlichen
Jahrhundert lebte, und auf dessen Existenz, der
Legende nach, Buddha selber hingewiesen hat. Er
folgte der Einladung des Konigs von Tibet und
iibersetzte wihrend seines dortigen Aufenthaltes
zahlreiche tantrische Biicher aus den indischen
Sanskrit-Originalen ins Tibetische. Damit fiithrte er
in Tibet den Tantrischen Buddhismus ein.

Aufgefordert von Dr. Evans-Wentz verfasste
Jung einen psychologischen Kommentar. Seine
Einstellung zu dieser Aufgabe umriss er folgender-
massen:

«Der Psycholog, der einen heiligen Text behan-
delt, sollte sich zum mindesten bewusst sein, dass
dieser Stoff einen unschitzbaren religiosen und
philosophischen Wert reprisentiert, der nicht durch
profane Hinde entweiht werden sollte. Ich gestehe,
dass ich selber das Wagnis, einen solchen Text zu
behandeln, auch nur unternehme, weil ich dessen
Wert kenne und schitze. Ich habe nicht die ge-
ringste Absicht, in diesem Kommentar den Text
durch plumpe Kritik zu zergliedern. Ich bemiihe
mich im Gegenteil, seine symbolische Sprache zu
amplifizieren, damit er unserem Verstindnis eher
zugiinglich wird. Zu diesem Zweck miissen wir die
erhabenen metaphysischen Begriffe auf ein Niveau
bringen, von dem aus man sehen kann, ob irgend-
welche uns bekannten psychologischen Tatsachen
in der Sphire des ostlichen Denkens Parallelen
haben oder sich ihr wenigstens annihern. Ich
hoffe, dass dies nicht als Versuch, herabzumindern
oder zu banalisieren, missverstanden wird; meine
Absicht ist nur, Ideen, die unserer Denkungsart
fremd sind, in den Bereich der westlichen psycho-
logischen Erfahrung zu bringen.»

Dem psychologischen Kommentar, auf den hier
wegen der Fiille seiner Einzelheiten nicht ein-
gegangen werden kann, schickte Jung eine all-
gemeine Einleitung voraus, in welcher er gewisse
charakteristische Denkunterschiede des westlichen
und des stlichen Menschen herausarbeitete. Eine
solche Differenzierung ist Voraussetzung zur ech-
ten Begegnung mit dem Osten, denn das Verstehen
des andern beginnt erst da, wo man sich selbst
versteht und iiber den Gemeinsamkeiten des psychi-
schen Hintergrundes die Verschiedenheiten der
Kultur- und Denktradition nicht iibersieht oder

bagatellisiert. Die positiven Reaktionen, die Jung
von westlichen wie von asiatischen Menschen zu-
kamen, zeigten, dass seine Art des gleichzeitigen
Verstehens und Sich-Abgrenzens richtig aufgenom-
men wurde. Aus seiner Erkenntnis des Anders-
Seins einerseits und der verstehenden Offenheit
gegeniiber Schonheit und Sinn der Texte anderer-
seits wurde ihm die Begegnung mit dem &stlichen
Geist zu einem tiefgehenden und fruchtbaren Er-
lebnis.

Wichtige Texte ostlichen Schrifttums sind erst
in den letzten Jahrzehnten dem Westen zuginglich
geworden. Es wird erzdhlt — und dies ist auch
C. G. Jung von kompetenter Seite her zu Ohren ge-
kommen — dass es schon seit lingerer Zeit das An-
liegen einsichtiger Personlichkeiten in Tibet ge-
wesen sei, ihre geistigen Schétze dem Westen zu
itbermitteln und sie auf diese Weise vor einer schon
lange geahnten Gefahr zu retten. So hat der bereits
erwihnte Lama Kazi Dawa Samdup sich grosste
Verdienste durch die Uebersetzung tibetischer
Schriften erworben, welche in die Héinde von Miin-
nern wie Dr. W.Y.Evans-Wentz und Sir John
Woodroffe gekommen waren. Aehnliches geschah
in China. Dort war es der alte Weise Lau Nai Siian,
der Richard Wilhelm das notwendige Wissen ver-
mittelte, so dass der I Ging, das «Buch der Wand-
lungen» sinngemiss iibersetzt und dem Westen zu-
ginglich gemacht werden konnte, bevor es seinem
Volke und seiner Heimat so gut wie verloren ging.

Damit hitten die westlichen Vélker eine Ver-
antwortung fiir uralte ostliche Kulturgiiter zu tra-
gen, und erfreulicherweise kommt dem ein heute
weitverbreitetes Interesse entgegen. Das Verdienst
von C. G. Jung besteht darin, dieses Interesse, oder
gelegentlich auch die Faszination, durch psycholo-
gisches Verstehen und den Nachweis entsprechen-
der psychischer Erlebnisse in unserer Kultur zu
vertiefen und damit der Gefahr einer blossen An-
empfindung oder gar Imitation zu begegnen. Ver-
fallt ndmlich der westliche Mensch dieser Gefahr,
so schneidet er sich von seinen Wurzeln ab und sie-
delt sich auf einem Boden an, auf dem er nicht ge-
wachsen ist. Auf diese Weise wire er weder im-
stande, das geistige Leben des Ostens sinngemdss
fortzusetzen, noch die schopferischen Keime des
Westens zur Entwicklung zu bringen. Jung ist es ge-
lungen, jene Gemeinsamkeiten der seelischen Er-
fahrung aufzuzeigen, welche ein gegenseitiges Ver-
stindnis zwischen Ost und West ermoglichen.

1 Das Tibetanische Totenbuch oder Die Nach-Tod-Erfah-
rungen auf der Bardo-Stufe. Nach der englischen Fassung des
Lama Kazi Dawa-Samdup herausgegeben von W. E. Evans-
Wentz. — Uebersetzt und eingeleitet von Louise Gopfert-
March, mit einer Einfiihrung und einem psychologischen
Kommentar von C. G. Jung und einem Vorwort von Sir John
Woodroffe. 6. Auflage, Rascher-Verlag, Ziirich, 1960.

2 Sangsiara (skr.) — Welt der Ruhelosigkeit, der Tiu-
schungen.

3 Die deutsche Uebersetzung erschien unter dem Titel
W.Y. Evans-Wentz «Das Tibetische Buch der Grossen Be-
freiung», Otto-Wilh.-Barth-Verlag, Miinchen, 1955.



	C. G. Jung und die Tibetische Mystik

