
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 70 (1961)

Heft: 1

Artikel: C. G. Jung und die Tibetische Mystik

Autor: Jaffé, Aniela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975002

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ders schönen Widerhall in der Pro-Tibet-Resolution
des afro-asiatischen Rates, der im April 1960

in New Delhi tagte. 74 Vertreter aus 19 Ländern
erhoben einheitlich ihre Stimmen für Tibet. Besonders

eindrucksvoll wirkten die Worte des Sekretärs
der buddhistischen Mönchsunion in Ceylon, der
erklärte: «Für einen Buddhisten, für den das ganze
Leben ein Aufgehen in Mitleid ist, sind das
Bombardieren heiliger Tempel, das Massakrieren von
Mönchen, das Töten und Foltern von unschuldigen
Kindern und wehrlosen Frauen, das sinnlose Morden

friedfertiger Männer, das Niederbrennen und
Plündern von Städten und Dörfern, die Ausplünderung

des Reichtums und der natürlichen Quellen
eines Volkes Taten von untermenschlichen Kräften.»

In einer Botschaft des Dalai Lama, die er aus
seinem Flüchtlingsasyl in die Welt sandte, heisst es:

«Wir sind eine friedliebende Nation und haben
gegen niemanden ein Ressentiment, nicht einmal
gegen die Chinesen, und wir wollen eine friedliche
Lösung. Wir sind überzeugt, dass die Wahrheit
schliesslich siegen wird.»

Dokumentation (in den angegebenen Quellen sind weitere
ausführliche Literaturhinweise enthalten) : «Tibet ruft uin
Hilfe» (3. ergänzte Auflage, Bern 1960); «The Question of
Tibet and the Rule of Law» (Hg. von der International
Commission of Jurists, Genf 1959); «Tibet and the Chinese People's
Republic» (International Commission of Jurists, Genf 1960);
«Report of the Afro-Asian Convention on Tibet and against
Colonialison in Asia and Africa» (Afro-Asian Council, New
Delhi 1960); «Presence du Bouddhismc» (France-Asie,
Saigon 1950); Sarat Chandra Das «Tibetan-English Dictionary»
(Calcutta 1902); D. L. Snellgrove «Buddhist Himalaya»
(Oxford 1957); B. C. Olschak «Tibet — Erde der Götter —
Vergessene Geschichte, Mythos und Saga» (Zürich 1960) und
andere mehr.

C.G. JUNG UND DIE TIBETANISCHE MYSTIK
Von Aniela Jaffe

1935 schrieb G.G. Jung einen Kommentar zum
deutschen Text des Tibetanischen Totenbuches,
dem «Bardo-Thödol», oder — wie die wörtliche
Uebersetzung des Titels lautet — «Befreiung durch
Hören im Nach-Tod-Zustand»1.

Das Verdienst der Uebersetzung des tibetanischen

Textes ins Englische kommt dem verstorbenen

Lama Kazi Dawa-Samdup zu. Sie entstand in
enger Zusammenarbeit mit dem Herausgeber, Dr.
W. Y. Evans-Wentz, der als Forscher viele Jahre in
Indien verbracht hat, die tibetanische Sprache
jedoch nicht beherrschte. Da der Bardo-Thödol
sogar für Tibetaner ein versiegeltes Buch darstellt,
konnte nur ein Gelehrter wie der Lama die schwierige

Aufgabe der sinnvollen Uebersetzung
bewältigen.

Evans-Wentz bezeichnet den Bardo-Thödol als

einzigartig unter den heiligen Büchern der Welt
und als eines der bedeutendsten Werke, die der
Westen je vom Osten erhalten hat. Auch die
folgenden kurzen Auszüge aus C. G. Jungs Einleitung
und Kommentar drücken Hochschätzung für diese
mystische Schrift aus:

«Der Bardo-Thödol ist ein Buch der Belehrung
des eben Gestorbenen. Er soll ihm als Führer durch
die Zeit der Bardo-Existenz — ein Zwischenzustand
von symbolischen 49 Tagen Dauer zwischen Tod
und Wiedergeburt — dienen, ähnlich wie das
ägyptische Totenbuch. Der Text zerfällt in drei Teile.
Der erste Teil, genannt Tschikhai-Bardo, schildert
die seelischen Ereignisse im Moment des Todes.
Der zweite Teil, der sogenannte Tschönyid-Bardo,

beschäftigt sich mit dem nach erfolgtem, definitivem

Tode eintretenden Traumzustand, den

sogenannten karmischen Illusionen. Der dritte Teil,
genannt Sidpa-Bardo, betrifft das Einsetzen des

Geburtstriebes und der pränatalen Ereignisse. Das
Charakteristische ist, dass die höchste Einsicht und
Erleuchtung und damit die grösste Erlösimgsmöglichkeit

unmittelbar im Prozesse des Sterbens
eintritt. Bald danach beginnen die ,Illusionen', welche
schliesslich zur Wiederverkörperung führen, wobei
die erleuchtenden Lichter immer trüber und
mannigfaltiger werden und die Visionen an
Schreckhaftigkeit zunehmen. Dieser Abstieg schildert die
Entfremdung des Bewusstseins von der erlösenden
Wahrheit und seine Wiederannäherung an die
physische Existenz. Die Belehrung hat den Zweck,
den Abgeschiedenen auf jeder Stufe der Verblendung

und Verstrickung auf die jeweils vorhandene
Erlösungsmöglichkeit aufmerksam zu machen und
ihn über die Natur seiner Visionen aufzuklären.
Die Bardo-Texte werden vom Lama in der Nähe
der Leiche gelesen.

Der Bardo-Thödol hat... in den Ländern englischer

Zunge bei seinem ersten Erscheinen im J ahre
1927 kein geringes Aufsehen erregt. Er gehört zu
jenen Schriften, welche beileibe nicht nur den

Spezialisten des Mahäyäna-Buddhismus interessieren,

sondern vermöge ihrer tiefen Menschlichkeit
und ihrer noch tieferen Einsicht in seelische
Geheimnisse vor allem den Laien, der nach Erweiterung

seiner Lebenserkenntnis strebt, angehen. Seit
dem Jahre seines Erscheinens ist mir der Bardo-Thö-

7



dol sozusagen ein steter Begleiter gewesen, dem ich
nicht nur viele Anregungen und Kenntnisse,
sondern auch sehr wesentliche Einsichten verdanke

Die Philosophie des Bardo-Thödol ist die Quintessenz

buddhistischer, psychologischer Kritik und
als solche — man kann wohl sagen — von unerhörter

Ueberlegenheit. Nicht nur die ,zornigen', auch
die ,friedlichen' Gottheiten sind sangsärische2
Projektionen der menschlichen Seele; ein Gedanke,
der dem aufgeklärten Europäer nur allzu
selbstverständlich vorkommt, weil er ihn an seine eigenen

banalisierenden Simplifikationen erinnert.
Derselbe Europäer aber wäre nicht imstande, diese

wegen der Projektion als ungültig erklärten Götter
doch zugleich als real zu setzen. Solches aber kann
der Bardo-Thödol, welcher einige der wesentlichsten

metaphysischen Prämissen vor dem aufgeklärten
sowohl wie dem unaufgeklärten Europäer voraus

hat. Der antinomische Charakter jeder
metaphysischen Aussage ist die überall vorhandene
stillschweigende Voraussetzung des Bardo-Thödol.
Ein grossartiges Sowohl-als-auch ist der Hintergrund

dieses seltenen Buches. Vielleicht ist dies
dem westlichen Philosophen unsympathisch, denn
der Westen liebt die Klarheit und Eindeutigkeit,
deshalb hält es der eine mit der Position ,Gott ist'
und der andere ebenso inbrünstig mit der Negation
,Gott ist nicht'. Was werden diese feindlichen Brüder

anfangen mit einem Satz wie dem folgenden:
,Indem Du die Leere Deines eigenen Sinnes
erkennst als Buddhaschaft und indem Du diese
betrachtest als Dein eigenes Bewusstsein, verharrst
Du im Zustand des göttlichen Geistes des Buddha?'
Ich fürchte, dass solche Sätze unserer abendländischen

Philosophie sowohl wie auch der Theologie
unwillkommen sind. Der Bardo-Thödol ist in höchstem

Masse psychologisch, jene aber befinden sich
noch im mittelalterlichen vorpsychologischen
Stadium, wo nur die Aussagen als solche gehört,
erklärt, verteidigt, kritisiert und argumentiert werden,

wo die Instanz aber, welche die Aussagen
macht, nach allgemeiner Vereinbarung, als nicht
zum Programm gehörig, von der Tagesordnung
abgesetzt ist...

Die Seele ist es jedoch, die aus eingeborener
göttlicher Schöpferkraft die metaphysische Aussage

macht; sie ,setzt' die Distinktion der
metaphysischen Wesenheiten. Sie ist nicht nur die
Bedingung des metaphysisch Realen, sondern sie ist
es selbst.

Mit dieser grossen psychologischen Wahrheit
beginnt der Bardo-Thödol. Die Belehrung des

Toten ist im Grunde nichts anderes als seine
Initiation ins Bardoleben, wie auch die Initiation der
Lebenden nichts anderes ist als eine Vorbereitung
auf das Jenseits, wenigstens ist dies bei allen
Kulturmysterien der Fall, angefangen mit den ägyptischen

und eleusinischen Mysterien. Das ,Jenseits'
ist aber zunächst — bei der Initiation der Lebenden

— keineswegs ein Jenseits des Todes, sondern
eine Umkehr der Gesinnung, ein psychologisches

Jenseits also, christlich ausgedrückt: eine Erlösung'

aus den Banden der Welt und der Sünde. Die
Erlösung ist eine Ablösung und Befreiung aus
einem früheren Zustande der Finsternis und Unbe-
wusstheit zu einem Zustande der Erleuchtung,
Losgelöstheit, Ueberwindung und des Triumphes über
die ,Gegebenheiten' dieser Welt.

Insofern ist der Bardo-Thödol, wie auch Evans-
Wentz fühlt, ein Initiationsvorgang mit dem Zweck,
die durch die Geburt verlorene Gottheit der Seele

wiederherzustellen. Es ist nun für den Osten
schlechthin charakteristisch, dass die Belehrung
immer mit dem Hauptstück, das heisst mit den
letzten und höchsten Prinzipien beginnt, mit all
dem, was bei uns zuletzt käme.. Dementsprechend

verläuft die Initiation im Bardo-Thödol als
eine climax a majori ad minus, sie beginnt mit der
Wahrnehmung des grossen Urlichtes und endet mit
der Wiedergeburt in utero Die höchsterreichbare

Vision tritt also nicht zum Schluss des Bardo,
sondern ganz am Anfang desselben, im Momente
des Todes, auf, und was nachher geschieht, ist ein
langsames Abgleiten in Illusion und Trübung bis

zum Untergang in neue Geburt. Der geistige
Höhepunkt wird am Schluss des Lebens erreicht. Das
menschliche Leben also ist das Vehikel der
höchstmöglichen Vollendung; in ihm allein wird jenes
Karma geschaffen, welches es dem Toten möglich
macht, in der Leere der Lichtfülle objektlos zu
verharren und damit auf die Nabe des Rades der
Wiedergeburt zu treten, von aller Illusion des Werdens

und Vergehens erlöst. Das Bardoleben bringt
keine jenseitigen Belohnungen oder Strafen,
sondern bloss einen Abstieg zu einem neuen Leben,
welches den Menschen seinem endgültigen Ziel
näher bringen soll. Das eschatologische Ziel aber
ist das, was der Lebende als letzte und höchste
Frucht aus den Bemühungen und Anstrengungen
seines menschlichen Daseins geboren hat. Diese
Anschauung ist überlegen, ja noch mehr, sie ist
mannhaft und heroisch .»

1938 brachte Jung im Rahmen seiner Vorlesungen

an der Eidgenössischen Technischen
Hochschule Zürich die psychologische Deutung verschiedener

indischer Texte, darunter auch einer Tantri-
schen Schrift, die zur buddhistischen Literatur
gehört. Es ist der Shri-Chakra-Sambhära Tantra,
der ebenfalls von dem Lama Kazi Dawa-Samdup
übersetzt und von Sir John Woodroffe 1919 in
London herausgegeben worden war. Den Inhalt bildet

die reiche Symbolik einer Meditation, welche
Jung als Individuationssymbolik interpretierte und
mit entsprechenden Bildern der alchemistischen
Meditationen und denjenigen westlicher Mystik
verglich. Hier wie dort geht es um Bilder, wie «das
Chaos», «die Vierheit», «der Berg», «das Scldoss»
oder «die Burg», «die Blüte», «Sonne», «Mond»,
«die Vereinigung», «das Gefäss» usw. usw. Eine
moderne westliche Parallele zur östlichen
Meditation ist die «aktive Imagination», welche von
C.G. Jung zu therapeutischen Zwecken in die ana-

8



lytische Psychologie eingeführt worden ist. Auch
hier tauchen, wie in Träumen, gleiche oder
ähnliche Bilder des Individuationsprozesses auf.

1954 erschien die englische Uebersetzung des

tibetanischen «Buches der Grossen Befreiung»3. Die
wörtliche Uebersetzung des Titels lautet «Yoga,
der den Geist in seiner Nacktheit erkennt». Es

gehört, wie der Herausgeber Dr. Evans-Wentz
erklärt, zur Bardo-Thödol-Reilie der Yoga-Abhandlungen,

die die verschiedenen Wege zur Ueberwin-
dung der Unwissenheit und damit zur «Befreiung
des Geistes» behandeln.

Der Text soll, wie auch derjenige des

Totenbuches, von dem grossen Guru (Lehrer) Padma-
Sambhava stammen, der im 8. nachchristlichen
Jahrhundert lebte, und auf dessen Existenz, der
Legende nach, Buddha selber hingewiesen hat. Er
folgte der Einladung des Königs von Tibet und
übersetzte während seines dortigen Aufenthaltes
zahlreiche tantrische Bücher aus den indischen
Sanskrit-Originalen ins Tibetische. Damit führte er
in Tibet den Tantrischen Buddhismus ein.

Aufgefordert von Dr. Evans-Wentz verfasste
Jung einen psychologischen Kommentar. Seine

Einstellung zu dieser Aufgabe umriss er folgender-
massen:

«Der Psycholog, der einen heiligen Text behandelt,

sollte sich zum mindesten bewusst sein, dass

dieser Stoff einen unschätzbaren religiösen und
philosophischen Wert repräsentiert, der nicht durch
profane Hände entweiht werden sollte. Ich gestehe,
dass ich selber das Wagnis, einen solchen Text zu
behandeln, auch nur unternehme, weil ich dessen

Wert kenne und schätze. Ich habe nicht die
geringste Absicht, in diesem Kommentar den Text
durch plumpe Kritik zu zergliedern. Ich bemühe
mich im Gegenteil, seine symbolische Sprache zu
amplifizieren, damit er unserem Verständnis eher
zugänglich wird. Zu diesem Zweck müssen wir die
erhabenen metaphysischen Begriffe auf ein Niveau
hringen, von dem aus man sehen kann, ob irgendwelche

uns bekannten psychologischen Tatsachen
in der Sphäre des östlichen Denkens Parallelen
haben oder sich ihr wenigstens annähern. Ich
hoffe, dass dies nicht als Versuch, herabzumindern
oder zu banalisieren, missverstanden wird; meine
Absicht ist nur, Ideen, die unserer Denkungsart
fremd sind, in den Bereich der westlichen
psychologischen Erfahrung zu bringen.»

Dem psychologischen Kommentar, auf den hier
wegen der Fülle seiner Einzelheiten nicht
eingegangen werden kann, schickte Jung eine
allgemeine Einleitung voraus, in welcher er gewisse
charakteristische Denkunterschiede des westlichen
und des östlichen Menschen herausarbeitete. Eine
solche Differenzierung ist Voraussetzung zur echten

Begegnung mit dem Osten, denn das Verstehen
des andern beginnt erst da, wo man sich selbst
versteht und über den Gemeinsamkeiten des psychischen

Hintergrundes die Verschiedenheiten der
Kultur- und Denktradition nicht übersieht oder

bagatellisiert. Die positiven Reaktionen, die Jung
von westlichen wie von asiatischen Menschen
zukamen, zeigten, dass seine Art des gleichzeitigen
Verstehens und Sich-Abgrenzens richtig aufgenommen

wurde. Aus seiner Erkenntnis des Anders-
Seins einerseits und der verstehenden Offenheit
gegenüber Schönheit und Sinn der Texte andererseits

wurde ihm die Begegnung mit dem östlichen
Geist zu einem tiefgehenden und fruchtbaren
Erlebnis.

Wichtige Texte östlichen Schrifttums sind erst
in den letzten Jahrzehnten dem Westen zugänglich
geworden. Es wird erzählt — und dies ist auch
C. G. Jung von kompetenter Seite her zu Ohren
gekommen — dass es schon seit längerer Zeit das

Anliegen einsichtiger Persönlichkeiten in Tibet
gewesen sei, ihre geistigen Schätze dem Westen zu
übermitteln und sie auf diese Weise vor einer schon
lange geahnten Gefahr zu retten. So hat der bereits
erwähnte Lama Kazi Dawa Samdup sich grösste
Verdienste durch die Uebersetzung tibetischer
Schriften erworben, welche in die Hände von Männern

wie Dr. W. Y. Evans-Wentz und Sir John
Woodroffe gekommen waren. Aehnliches geschah
in China. Dort war es der alte Weise Lau Nai Süan,
der Richard Wilhelm das notwendige Wissen
vermittelte, so dass der I Ging, das «Buch der
Wandlungen» sinngemäss übersetzt und dem Westen
zugänglich gemacht werden konnte, bevor es seinem
Volke und seiner Heimat so gut wie verloren ging.

Damit hätten die westlichen Völker eine
Verantwortung für uralte östliche Kulturgüter zu
tragen, und erfreulicherweise kommt dem ein heute
weitverbreitetes Interesse entgegen. Das Verdienst
von C. G. Jung besteht darin, dieses Interesse, oder
gelegentlich auch die Faszination, durch psychologisches

Verstehen und den Nachweis entsprechender

psychischer Erlebnisse in tinserer Kultur zu
vertiefen und damit der Gefahr einer blossen An-
empfindung oder gar Imitation zu begegnen. Verfällt

nämlich der westliche Mensch dieser Gefahr,
so schneidet er sich von seinen Wurzeln ab und
siedelt sich auf einem Boden an, auf dem er nicht
gewachsen ist. Auf diese Weise wäre er weder
imstande, das geistige Leben des Ostens sinngemäss
fortzusetzen, noch die schöpferischen Keime des

Westens zur Entwicklung zu bringen. Jung ist es

gelungen, jene Gemeinsamkeiten der seelischen
Erfahrung aufzuzeigen, welche ein gegenseitiges
Verständnis zwischen Ost und West ermöglichen.

1 Das Tibetanische Totenbuch oder Die Nach-Tod-Erfah-
rungen auf der Bardo-Stufe. Nach der englischen Fassung des
Lama Kazi Dawa-Samdup herausgegeben von W. E. Evans-
Wentz. — Uebersetzt und eingeleitet von Louise Göpfert-
March, mit einer Einführung und einem psychologischen
Kommentar von C. G. Jung und einem Vorwort von Sir John
Woodroffe. 6. Auflage, Raseher-Verlag, Zürich, 1960.

2 Sangsära (skr.) Welt der Ruhelosigkeit, der
Täuschungen.

3 Die deutsche Uebersetzung erschien unter dem Titel
W.Y. Evans-Wentz «Das Tibetische Buch der Grossen
Befreiung», Otto-Wilh.-Barth-Verlag, München, 1955.

9


	C. G. Jung und die Tibetische Mystik

