Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 70 (1961)

Heft: 1

Artikel: Die Ausrottung der Buddhistischen Kultur in Tibet
Autor: Olschak, Blanche Christine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-975001

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-975001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

stanz. Ein grosser Teil der geistigen Elite Tibets ist
in ihrem Lande geblieben und entweder bereits ge-
totet oder gezwungen worden, die tibetische Kul-
tur zu verleugnen. Einzige Triger dieser Kultur
sind heute eine kleine Schar von Menschen, die aus
Tibet zu fliehen vermochten und denen das Schick-

sal die Aufgabe auferlegt hat, die so schwer gefihr-
dete Kultur ihres Landes in eine fiir sie giinstigere
Zeit hiniiberzuretten. Damit ist auch uns eine Ver-
pflichtung ganz besonderer Art und Dringlichkeit

auferlegt.
Die Redaktion.

DIE AUSROTTUNG DER BUDDHISTISCHEN KULTUR
IN TIBET

Von Dr. Blanche Christine Olschak

er Schrei «Tibet ruft um Hilfe» erklingt, seit-

dem die westliche Welt von der Tragddie ver-
nommen hat, die dieses kleine, friedliche Hoch-
gebirgsvolk auf dem «Dache der Welt» betroffen
hat. Tibet hatte sich durch Generationen hindurch
eingekapselt und von der Aussenwelt abgeschlos-
sen; es wurde dadurch zum «Verbotenen Land»
und hoffte, wenn es nur mehr fiir sich selber lebe,
dann auch von den andern in Ruhe gelassen zu
werden. So wurde Tibet — wie Heinrich Harrer
immer wieder betont — von der grossen Welt ver-
gessen, und die stereotype Wiederholung, dass es
schon immer irgendwie ein Teil Chinas gewesen
sei, konnte nicht rechtzeitig widerlegt werden.

Unbeachtet blieb der erste Hilfeschrei Tibets an
die Vereinten Nationen im November 1950, als die
ersten rot-chinesischen Truppen in das Gebiet des
unabhingigen Staates Tibet einzumarschieren be-
gannen. In einem den Tibetern 1951 aufgezwunge-
nen Abkommen — dem sogenannten 17-Punkte-
Vertrag — verkiindete Peking dann in schionsten
Worten die Respektierung der Autonomie, das
heisst der innenpolitischen Selbstindigkeit Tibets
und der Stellung des Dalai Lama; auch der Schutz
der Religion und traditionellen Lebensweise der
Tibeter wurde zugesichert. «Nicht eine Nadel, nicht
ein Faden darf dem Volke willkiirlich genommen
werden», hiess es in den Versprechungen, die...
schon im Laufe der darauffolgenden Jahre in im-
mer steigendem Ausmasse gebrochen wurden. Dank
den Feststellungen des Untersuchungsausschusses
der Internationalen Juristenkommission wurde die
Verletzung aller grundlegenden Menschenrechte in
Tibet bekannt. Der «Fall Tibets kam vor die Gene-
ralversammlung der Vereinten Nationen, die im
Oktober 1959 eine Tibet-Resolution annahm. Es
wird darin auf die in der UNO-Charta festgelegten
Grundprinzipien der menschlichen Rechte und
Freiheiten und auf das besondere kulturelle und
religiose Erbe Tibets hingewiesen. Doch dieser Auf-
ruf zur Wahrung der Menschenrechte verhallte un-
gehort. Erneut erhob sich das Volk der Tibeter

gegen noch verschirftere Unterdriickungsmassnah-
men, die — wie die Internationale Juristenkommis-
sion in einem zweiten Dokumentationsbericht fest-
stellte — in einer Ausrottung der Tibeter als reli-
giose Volksgruppe gipfeln.

Zu Tausenden wurden und werden Tibeter de-
portiert, ja Siuglinge und Neugeborene werden
von der Mutterbrust gerissen, um sie dem religidsen
Einfluss des Elternhauses zu entziehen. Wie un-
zihlige, sich durchwegs deckende Zeugenaussagen
bestitigen, wurden religiose Personlichkeiten —
wie die vom Volke so sehr verehrten Lamas — ans
Kreuz genagelt oder offentlichen Demiitigungen
ausgesetzt. Die — im kommunistischen Sinne —
nicht mitarbeitswilligen Minner wurden zu Tau-
senden und Tausenden in Zwangsarbeitslager nach
China gesandt oder zu den militdrischen Strassen-,
Flugplatz- und Eisenbahnbauten in Tibet einge-
setzt.

Nach dem ersten, gigantischen Heldenkampf
um die Freiheit, der seinen Héhepunkt im Auf-
stand von Lhasa im Mairz 1959 erreichte, wurden
die Hauptstadt Tibets niederbombardiert und alle
arbeitsfihigen Minner deportiert. Doch dieses
sanfte und durch Jahrhunderte nur einem fried-
lichen Leben hingegebene Volk wehrte sich weiter.
Im Juni 1960 flammten neue Widerstandskdmpfe
auf, die diesmal auch ganz West-Tibet erfassten.
Am 26. November 1960 gab Radio Peking die Nie-
derschlagung einer neuen tibetischen Revolte zu.
Nach dieser Meldung sei endlich die «Opposition
tibetischer Monche» in einem von etwa einer Mil-
lion Menschen bevélkerten Gebiet niedergeschla-
gen, und es sei eine Entschliessung angenommen
worden, in der die mittleren und oberen Bereiche
der Verwaltung jetzt mit der «ideologischen Um-
formungs der tibetischen Bevolkerung beauftragt
wurden.

Tausende Tibeter, die sich gegen diese «ideo-
logische Umformung» wehren, sind gefliichtet.
Heimlich bei Nacht und Nebel, bei Temperaturen
von minus 30 Grad und verfolgt von chinesischen



Grenzwachen, versuchten sie iiber die viertausend
Meter hohen Himalaja-Pidsse zu entkommen. Im
Juli 1960 horte man von einem Fliichtlingszug von
dreitausend Personen, Frauen, Kinder, Kranke und
Greise, die aus der Gegend von Lhasa kamen und
kurz vor Erreichen der nepalesischen Grenze durch
Maschinengewehrfeuer von viertausend chine-
sischen Soldaten niedergemetzelt wurden; darauf
wurden die Bergpisse von den Chinesen abge-
riegelt. Im Appell des Dalai Lama an die UNO vom
1. Oktober 1960 wird hervorgehoben, dass die Zahl
der tibetischen Fliichtlinge auf insgesamt 43 500
Personen geschitzt werde und nach ihren Berich-
ten Terror und Unterdriickung in Tibet weiter
herrschten. Diese Fliichtlinge sind die Zeugen der
«Tibetischen Tragodies, und sie werden ihre
Stimme erheben, wenn sich zu Beginn des Jahres
1961 die Generalversammlung der UNO erneut mit
dem «Fall Tibet» befassen wird.

Das volkermordende Wiiten der Chinesen in
Tibet richtet sich gegen die Tréger einer alten bud-
dhistischen Kultur, denen sie hohnvoll zurufen:
«Das Lesen der Heiligen Schriften kann Armut
nicht aufheben... Der Glaube an Gott kann
keinen Reichtum bringen... Und wenn es immer
noch jene gibt, die iiber Gott sprechen, so erklire
ich, dass der Gott, an den ich glaube, der Kommu-
nismus ist!» Der Kampf gilt hauptsichlich dem
geistigen Widerstand der Gldubigen; Glaubenstriger
werden zu Mirtyrern gemacht und eine gesamte
uralte Kultur mit der vollstindigen Ausrottung
bedroht.

Es ist leider immer noch zu wenig bekannt, dass
Tibet eine geschichtliche Tradition und Kultur be-
sitzt, die den Vergleich mit jedem andern Kultur-
volk der Erde aufnehmen kann. In den Chinesi-
schen Chroniken wird bestitigt, dass tibetische
Stimme bereits seit dem 2. Jahrtausend v. Chr. die
Nord-West-Grenzen Chinas bedrohten. Dann hért
man die Kunde von einem durch Jahrhunderte auf-
strebenden Konigreich auf dem «Dach der Welts,
das sich — seit der Mitte des 7. Jahrhunderts n.
Chr. — zu einer allesbestimmenden Macht in Zen-
tralasien entwickelte. Es ist die Geschichte des
Kénigreiches Gross-Tibet (630—842), die gleich-
zeitig «Die Epoche der Ersten Ausbreitung des
Buddhismus» in Tibet ist. Nach der Legende kamen
bereits im Jahre 463 die ersten buddhistischen
Schriften, die «in einem Kistchen vom Himmel
fielen», nach Tibet und wurden von den Herr-
schern der Konigsdynastie von Yarlung — im
Siiden Tibets, nordlich Sikkim — zur Kenntnis ge-
nommen.

Aber erst der erste Konig von Gross-Tibet, der
seine Residenz nach Lhasa verlegte, das Reich
einte und zu einer Grossmacht entwickelte, fithrte
den Buddhismus ein. Dieser Konig Song-tsen-gam-
po sandte seinen Minister Sambhota von Thoén zum
Studium der Schrift nach Kaschmir. Sambhota
filhrte im Jahre 632 das noch heute giiltige tibe-
tische Alphabet ein.

Seit dieser Zeit entstanden auf dem «Dache der
Welt» riesige Bibliotheken: Uebersetzungen bud-
dhistischer Werke, Heilige Schriften, Worter-
biicher, Grammatiken, Geschichtswerke und Biicher
und Kommentare zu allen Gebieten der Wissen-
schaften. Konige und Staatsminner und vor allem
die gelehrten Monche schrieben ihr Leben lang,
um die geistige Kultur zu fordern und die Lehre
des Buddhismus zu verbreiten.

Der seit dem 7. Jahrhundert aufsteigende Bud-
dhismus stand in krassem Gegensatz zum urspriing-
lichen Bon-Glauben der Tibeter, in dessen Riten in
alten Zeiten Menschenopfer und auch spiter noch
blutige Opfer iiblich waren. Immer wieder wurden
indische Weise nach Tibet berufen, um gegen die
heidnischen «Dédmonen der Vorzeit» zu kidmpfen
und die Lehre des Buddhismus zu predigen, deren
moralische Grundsitze sich in den «Zehn Geboten»
und «Zehn Tugenden» widerspiegeln, wie sie Sarat
Chandra Das so schon tibersetzt:

«Kein Leben nehmen; nichts nehmen, was
einem nicht gegeben wird; die Reinheit der Moral
beachten; immer die Wahrheit sagen; freundlich
und hoflich sprechen; kein Versprechen brechen;
nicht verleumden und keine Verleumdungen aus-
sprechen (oder denken); nicht das Eigentum eines
andern begehren oder danach liistern und hab-
gierig sein; andern nichts Unrechtes zufiigen oder
Unrechtes iiber sie denken; die reine Lehre be-
wahren.»

In der Epoche des Koénigreiches Gross-Tibet
setzte sich der Buddhismus immer mehr durch, und
das Reich erstarkte zu einer Militirmacht in Asien,
vor der sogar China zitterte. Im Jahre 758 — als
die Chinesen ihre Tribute an Lhasa nicht mehr
bezahlen konnten — griffen die Tibeter China an
und eroberten die damalige chinesische Hauptstadt
Ch’angan. In den Jahren 821 und 822 wurde zwi-
schen Tibet und China der berithmte Friedensver-
trag fiir «Zehntausend Jahre Gliick» abgeschlossen.
Der doppelsprachige Text ist auf der Siegessiule in
Lhasa, die vor der Siidseite des Potalapalastes steht,
festgehalten, und die Friedensbestrebungen des da-
maligen tibetischen Konigs Rdél-pa-cen, der der
grosste Forderer des Buddhismus war, werden
betont.

Im 9. Jahrhundert siegten auf kurze Zeit die
Anhidnger des alten Bon-Glaubens, und das Zen-
trum des Buddhismus verlegte sich ab dem
10. Jahrhundert in das west-tibetische Kénigreich
von Guge, das die «Zweite Epoche der Ausbreitung
der buddhistischen Lehres einleitete. Tibet und
seine Hauptstadt Lhasa erhielten fiir den Maha-
yana-Buddhismus, die Lehre des Grossen Fahr-
zeuges, immer mehr Bedeutung; denn in Nord-
Indien, dem urspriinglichen Ausbreitungszentrum
der Lehre, brannten die siegreich vordringenden
Mohammedaner mit Feuer und Schwert alle heili-
gen buddhistischen Stitten nieder. Der Fall von
Magadha im Jahre 1197 bedeutete die endgiiltige



Zerstorung der buddhistischen Heiligtiimer in

Nord-Indien.

Der «lebendige Mittelpunkt der Lehre» verlegte
sich nach Lhasa, wo sich — nach der Epoche der
Moénchskonige von Guge — die Entwicklung zum

Priesterstaat der Lama-Konige vollzog. Der Lama-
Kénig Sa-kya Pandita, der bis 1251 herrschte, be-
kehrte die umwohnenden Mongolen zum Buddhis-
mus. Sein Nachfolger, der Lama-Kénig Phak-pa,
der von 1251 bis 1280 regierte, erreichte die An-
erkennung der Herrschaft der Sa-kya Lamas iiber
ganz Tibet, die auch von Kublai Khan, dem Nach-
folger Dschinghis Khans und Begriinder der mon-
golischen Kaiserdynastie in Peking, bestiitigt wurde.

Die grosse Wende im geistlichen und weltlichen
Leben Tibets bedeutete dann das Auftreten des
Reformators Tsong-kha-pa (1357—1419). Er war
der Begriinder der «Sekte der Tugendhaften», der
«Ge-luk-pas», und fithrte die strenge Ordenszucht
mit Zolibat ein. Die Nachfolger dieses Griinders
der «Gelben Kirche», die so genannt wird nach dem
gelben Ornat und den gelben Miitzen ihrer An-
hinger — im Gegensatz zu den Rotmiitzen der
alten Kirche —, sind die weltheriihmten «Dalai
Lamasy, das heisst die weltlichen und geistigen
Oberhdupter des Staates Tibet. Der Titel «Dalai
Lamay, der in Tibet wenig gebriduchlich ist, ist ein
mongolischer Ausdruck und ist nichts anderes als
die wortliche Uebersetzung des tibetischen «Gya-
tsho», das «Ozean der Weisheit»> bedeutet. Dieser
Titel wurde dem — spéter so genannten — 3. Dalai
Lama in der Mitte des 16. Jahrhunderts vom Mon-
golenfiirsten Altan Khan verliehen als Dank fiir
die endgiiltige Bekehrung der Mongolen, die den
Dalai Lama auch als ihr geistiges Oberhaupt ver-
ehrten.

Unter dem 5. Dalai Lama (1617—1682), der nur
der «Grosse Fiinfte» genannt wird, wurde die Ent-
wicklung Tibets zum Kirchenstaate abgeschlossen.
Unter seiner Herrschaft begann der Bau des Potala-
Palastes, der iiber der alten Burg der Kénige von
Gross-Tibet errichtet wurde. Der «Grosse Fiinfte»
reiste auch nach Peking und wurde dort mit feier-
lichem Pomp vom Mandschu-Kaiser als weltlicher
Herrscher Tibets anerkannt. Er festigte auch die
Inkarnationsnachfolge, nach der sich in einem
neuen Dalai Lama immer wieder der Geist seines
Vorgingers verkorpert: als Inkarnation des Bod-
hisattva Avalokiteshvara, der als hochste Inkarna-
tion der Schutzherr Tibets und auch das religiose
Symbol des Mahayana-Buddhismus ist. Wie es auch
sein tibetischer Name ausdriickt, ist er «Chen-re-si»,
der «giitig Herabschauende», ein Bodhisattva, ein
Erleuchteter, der dem Buddha am nichsten steht,
aber auf seine eigene Erlosung und den Eingang ins
Nirwana verzichtet hat, um den leidenden Lebe-
wesen zu helfen und so lange wiedergeboren zu
werden, bis alle erlost sind.

Erst im 18. Jahrhundert versuchte China —
unter der Mandschu-Dynastie —, immer mehr Ein-

fluss in Lhasa zu gewinnen und strebte schliesslich
die Suzeridnitdt, das heisst die aussenpolitische
Oberhoheit iiber Tibet an. Seit dem Jahre 1720
dokumentierte sich dies dadurch, dass zwei chine-
sische Ambane fiir Lhasa ernannt wurden, die —
bei Aufrechterhaltung der innenpolitischen Auto-
nomie Tibets — bestrebt waren, die aussenpoli-
tische Vertretung Chinas stindig zu festigen.

Geschichtlich gesehen — und vélkerrechtlich
und staatsrechtlich gewertet — handelt es sich um
eine verhiltnismissig kurze Periode, in der das da-
mals kaiserliche China seine Suzerinititsbestrebun-
gen in Tibet auszubauen suchte. Dabei — wie auch
aus den Dokumenten der Internationalen Juristen-
kommission hervorgeht — konnte China nicht ein-
mal in dieser Zeit seine Oberhoheit voll durch-
setzen. Abgesehen davon, dass die chinesische
Garnison in Lhasa in der Mitte des 18. Jahrhun-
derts mehrmals massakriert wurde, regelte Tibet
zum Beispiel in der Mitte des 19. Jahrhunderts
seine Beziehungen zu Jammu und Nepal in selb-
stindigen zwischenstaatlichen Vertrigen. Daraus
kann man schliessen, dass sogar in der Zeit, wo es
sie voll beanspruchte, die Oberhoheit Chinas iiber
Tibet eine «Fiktion» war, wie dies der Tibetologe
Hugh E. Richardson immer wieder betont, der bis
1947 Leiter der britischen und dann bis 1950 Lei-
ter der indischen Mission in Lhasa war und sich
nachdriicklich mit der Geschichte und Politik die-
ses Landes befasst hat.

Beim Zusammenbruch der Mandschu-Dynastie
im Jahre 1912 gab Tibet sofort eine Unabhingig-
keitserkldrung heraus, und 1949 — anlésslich des
kommunistischen Sieges in Peking — deklarierte
es ausdriicklich seine Neutralitit. So abgeschlossen
von der Welt Tibet auch in dieser Zeit gelebt
haben mag, so scheint es doch die Gefahr, die ihm
drohte, erkannt zu haben. Wihrend einer inzwi-
schen vergessenen Weltreise kniipften im Jahre 1948
tibetische Gesandte und Minister Beziehungen mit
dem Auslande an. Sie reisten mit anerkannten Pis-
sen als Vertreter eines selbstindigen Staates und
besuchten die Vereinigten Staaten von Amerika,
Europa und Ost-Asien bis zu den Philippinen.

Unter der Initiative des damals noch sehr jun-
gen 14. Dalai Lama waren fiir Lhasa bereits Auf-
bauprojekte im Gange und die Elektrifizierung
und Kanalisierung der tibetischen Hauptstadt an-
geordnet. Auch soziale Reformen waren geplant,
und der jetzt in seinem Fliichtlingsexil in Dharam-
shala im Nord-Punjab lebende Dalai Lama betonte
nicht umsonst, dass die buddhistische Lebensauf-
fassung Reformen keineswegs feindlich gesinnt
sei und dass ihn nur die rot-chinesische Besetzungs-
macht an deren friedlichen und der Tradition des
Landes angepassten Ausiibung verhindert habe.

Die leidenschaftliche Forderung der Tibeter
nach einer friedlichen Losung und der Riickgabe
des Selbstbestimmungsrechtes, das nach der UNO-
Charta jedem Volke gebiihrt, fand einen beson-



ders schénen Widerhall in der Pro-Tibet-Resolu-
tion des afro-asiatischen Rates, der im April 1960
in New Delhi tagte. 74 Vertreter aus 19 Lindern er-
hoben einheitlich ihre Stimmen fiir Tibet. Beson-
ders eindrucksvoll wirkten die Worte des Sekretirs
der buddhistischen Mo6nchsunion in Ceylon, der er-
kldarte: «Fiir einen Buddhisten, fiir den das ganze
Leben ein Aufgehen in Mitleid ist, sind das Bom-
bardieren heiliger Tempel, das Massakrieren von
Ménchen, das T6ten und Foltern von unschuldigen
Kindern und wehrlosen Frauen, das sinnlose Mor-
den friedfertiger Minner, das Niederbrennen und
Pliindern von Stddten und Dérfern, die Auspliin-
derung des Reichtums und der natiirlichen Quellen
eines Volkes Taten von untermenschlichen Kréften.»

In einer Botschaft des Dalai Lama, die er aus
seinem Fliichtlingsasyl in die Welt sandte, heisst es:

«Wir sind eine friedliebende Nation und haben
gegen niemanden ein Ressentiment, nicht einmal
gegen die Chinesen, und wir wollen eine friedliche
Losung. Wir sind iiberzeugt, dass die Wahrheit
schliesslich siegen wird.»

Dokumentation (in den angegebenen Quellen sind weitere
ausfiithrliche Literaturhinweise enthalten): «Tibet ruft um
Hilfe» (3. erginzte Auflage, Bern 1960) ; «The Question of
Tibet and the Rule of Law» (Hg.von der International Com-
mission of Jurists, Genf 1959) ; «Tibet and the Chinese People’s
Republicy» (International Commission of Jurists, Genf 1960) ;
«Report of the Afro-Asian Convention on Tibet and against
Colonialison in Asia and Africa» (Afro-Asian Council, New
Delhi 1960) ; «Présence du Bouddhisme» (France-Asie, Sai-
gon 1950) ; Sarat Chandra Das «Tibetan-English Dictionary»
(Calcutta 1902) ; D. L. Snellgrove «Buddhist Himalaya» (Ox-
ford 1957); B. C. Olschak «Tibet — Erde der Gotter — Ver-
gessene Geschichte, Mythos und Sagay (Zirich 1960) und
andere mehr.

C.G. JUNG UND DIE TIBETANISCHE MYSTIK

Von Aniela Jaffé

1935 schrieb C. G. Jung einen Kommentar zum
deutschen Text des Tibetanischen Totenbuches,
dem «Bardo-Thodol», oder — wie die wortliche
Uebersetzung des Titels lautet — «Befreiung durch
Héren im Nach-Tod-Zustand»*.

Das Verdienst der Uebersetzung des tibetani-
schen Textes ins Englische kommt dem verstorbe-
nen Lama Kazi Dawa-Samdup zu. Sie entstand in
enger Zusammenarbeit mit dem Herausgeber, Dr.
W.Y. Evans-Wentz, der als Forscher viele Jahre in
Indien verbracht hat, die tibetanische Sprache je-
doch nicht beherrschte. Da der Bardo-Thédol so-
gar fiir Tibetaner ein versiegeltes Buch darstellt,
konnte nur ein Gelehrter wie der Lama die schwie-
rige Aufgabe der sinnvollen Uebersetzung be-
wiltigen.

Evans-Wentz bezeichnet den Bardo-Thédol als
einzigartig unter den heiligen Biichern der Welt
und als eines der bedeutendsten Werke, die der
Westen je vom Osten erhalten hat. Auch die fol-
genden kurzen Ausziige aus C. G. Jungs Einleitung
und Kommentar driicken Hochschidtzung fiir diese
mystische Schrift aus:

«Der Bardo-Thodol ist ein Buch der Belehrung
des eben Gestorbenen. Er soll ihm als Fithrer durch
die Zeit der Bardo-Existenz — ein Zwischenzustand
von symbolischen 49 Tagen Dauer zwischen Tod
und Wiedergeburt — dienen, dhnlich wie das dgyp-
tische Totenbuch. Der Text zerfillt in drei Teile.
Der erste Teil, genannt Tschikhai-Bardo, schildert
die seelischen Ereignisse im Moment des Todes.
Der zweite Teil, der sogenannte Tschonyid-Bardo,

beschiftigt sich mit dem nach erfolgtem, definiti-
vem Tode eintretenden Traumzustand, den so-
genannten karmischen Illusionen. Der dritte Teil,
genannt Sidpa-Bardo, betrifft das Einsetzen des
Geburtstriebes und der prénatalen Ereignisse. Das
Charakteristische ist, dass die hochste Einsicht und
Erleuchtung und damit die grosste Erlosungsmog-
lichkeit unmittelbar im Prozesse des Sterbens ein-
tritt. Bald danach beginnen die ,(Illusionen’, welche
schliesslich zur Wiederverkorperung fithren, wobei
die erleuchtenden Lichter immer triiber und man-
nigfaltiger werden und die Visionen an Schreck-
haftigkeit zunehmen. Dieser Abstieg schildert die
Entfremdung des Bewusstseins von der erlosenden
Wahrheit und seine Wiederanndherung an die
physische Existenz. Die Belehrung hat den Zweck,
den Abgeschiedenen auf jeder Stufe der Verblen-
dung und Verstrickung auf die jeweils vorhandene
Erlésungsmoglichkeit aufmerksam zu machen und
ihn iiber die Natur seiner Visionen aufzuklaren.
Die Bardo-Texte werden vom Lama in der Nihe
der Leiche gelesen.

Der Bardo-Thédol hat. .. in den Lindern engli-
scher Zunge bei seinem ersten Erscheinen im Jahre
1927 kein geringes Aufsehen erregt. Er gehort zu
jenen Schriften, welche beileibe nicht nur den
Spezialisten des Mahiyina-Buddhismus interessie-
ren, sondern vermoge ihrer tiefen Menschlichkeit
und ihrer noch tieferen Einsicht in seelische Ge-
heimnisse vor allem den Laien, der nach Erweite-
rung seiner Lebenserkenntnis strebt, angehen. Seit
dem Jahre seines Erscheinens ist mir der Bardo-Tho-



	Die Ausrottung der Buddhistischen Kultur in Tibet

