
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 70 (1961)

Heft: 1

Artikel: Die Ausrottung der Buddhistischen Kultur in Tibet

Autor: Olschak, Blanche Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


stanz. Ein grosser Teil der geistigen Elite Tibets ist
in ihrem Lande geblieben und entweder bereits
getötet oder gezwungen worden, die tibetische Kultur

zu verleugnen. Einzige Träger dieser Kultur
sind heute eine kleine Schar von Menschen, die aus
Tibet zu fliehen vermochten und denen das Schick¬

sal die Aufgabe auferlegt hat, die so schwer gefährdete

Kultur ihres Landes in eine für sie günstigere
Zeit hinüberzuretten. Damit ist auch uns eine
Verpflichtung ganz besonderer Art und Dringlichkeit
auferlegt.

Die Redaktion.

DIE AUSROTTUNG DER BUDDHISTISCHEN KULTUR
IN TIBET

Von Dr. Blanche Christine Olschak

Der Schrei «Tibet ruft um Hilfe» erklingt, seit¬

dem die westliche Welt von der Tragödie
vernommen hat, die dieses kleine, friedliche Hoch-
gebirgsvolk auf dem «Dache der Welt» betroffen
hat. Tibet hatte sich durch Generationen hindurch
eingekapselt und von der Aussenwelt abgeschlossen;

es wurde dadurch zum «Verbotenen Land»
und hoffte, wenn es nur mehr für sich selber lebe,
dann auch von den andern in Ruhe gelassen zu
werden. So wurde Tibet — wie Heinrich Harrer
immer wieder betont — von der grossen Welt
vergessen, und die stereotype Wiederholung, dass es

schon immer irgendwie ein Teil Chinas gewesen
sei, konnte nicht rechtzeitig widerlegt werden.

Unbeachtet blieb der erste Hilfeschrei Tibets an
die Vereinten Nationen im November 1950, als die
ersten rot-chinesischen Truppen in das Gebiet des

unabhängigen Staates Tibet einzumarschieren
begannen. In einem den Tibetern 1951 aufgezwungenen

Abkommen — dem sogenannten 17-Punkte-
Vertrag — verkündete Peking dann in schönsten
Worten die Respektierung der Autonomie, das
heisst der innenpolitischen Selbständigkeit Tibets
und der Stellung des Dalai Lama; auch der Schutz
der Religion und traditionellen Lebensweise der
Tibeter wurde zugesichert. «Nicht eine Nadel, nicht
ein Faden darf dem Volke willkürlich genommen
werden», hiess es in den Versprechungen, die
schon im Laufe der darauffolgenden Jahre in
immer steigendem Ausmasse gebrochen wurden. Dank
den Feststellungen des Untersuchungsausschusses
der Internationalen Juristenkommission wurde die
Verletzung aller grundlegenden Menschenrechte in
Tibet bekannt. Der «Fall Tibet» kam vor die
Generalversammlung der Vereinten Nationen, die im
Oktober 1959 eine Tibet-Resolution annahm. Es
wird darin auf die in der UNO-Charta festgelegten
Grundprinzipien der menschlichen Rechte und
Freiheiten und auf das besondere kulturelle und
religiöse Erbe Tibets hingewiesen. Doch dieser Aufruf

zur Wahrung der Menschenrechte verhallte un-
gehört. Erneut erhob sich das Volk der Tibeter

gegen noch verschärftere Unterdrückungsmassnah-

men, die — wie die Internationale Juristenkommission

in einem zweiten Dokumentationsbericht
feststellte — in einer Ausrottung der Tibeter als

religiöse Volksgruppe gipfeln.
Zu Tausenden wurden und werden Tibeter

deportiert, ja Säuglinge und Neugeborene werden

von der Mutterbrust gerissen, um sie dem religiösen
Einfluss des Elternhauses zu entziehen. Wie
unzählige, sich durchwegs deckende Zeugenaussagen
bestätigen, wurden religiöse Persönlichkeiten —
wie die vom Volke so sehr verehrten Lamas — ans
Kreuz genagelt oder öffentlichen Demütigungen
ausgesetzt. Die — im kommunistischen Sinne —
nicht mitarbeitswilligen Männer wurden zu
Tausenden und Tausenden in Zwangsarbeitslager nach
China gesandt oder zu den militärischen Strassen-,

Flugplatz- und Eisenbahnbauten in Tibet eingesetzt.

Nach dem ersten, gigantischen Heldenkampf
um die Freiheit, der seinen Höhepunkt im
Aufstand von Lhasa im März 1959 erreichte, wurden
die Hauptstadt Tibets niederbombardiert und alle
arbeitsfähigen Männer deportiert. Doch dieses

sanfte und durch Jahrhunderte nur einem
friedlichen Leben hingegebene Volk wehrte sich weiter.
Im Juni 1960 flammten neue Widerstandskämpfe
auf, die diesmal auch ganz West-Tibet erfassten.
Am 26. November 1960 gab Radio Peking die
Niederschlagung einer neuen tibetischen Revolte zu.
Nach dieser Meldung sei endlich die «Opposition
tibetischer Mönche» in einem von etwa einer Million

Menschen bevölkerten Gebiet niedergeschlagen,

und es sei eine Entschliessung angenommen
worden, in der die mittleren und oberen Bereiche
der Verwaltung jetzt mit der «ideologischen
Umformung» der tibetischen Bevölkerung beauftragt
wurden.

Tausende Tibeter, die sich gegen diese
«ideologische Umformung» wehren, sind geflüchtet.
Heimlich bei Nacht und Nebel, bei Temperaturen
von minus 30 Grad und verfolgt von chinesischen

4



Grenzwachen, versuchten sie über die viertausend
Meter hohen Himalaja-Pässe zu entkommen. Im
Juli 1960 hörte man von einem Flüchtlingszug von
dreitausend Personen, Frauen, Kinder, Kranke und
Greise, die aus der Gegend von Lhasa kamen und
kurz vor Erreichen der nepalesischen Grenze durch
Maschinengewehrfeuer von viertausend
chinesischen Soldaten niedergemetzelt wurden; darauf
wurden die Bergpässe von den Chinesen
abgeriegelt. Im Appell des Dalai Lama an die UNO vom
1. Oktober 1960 wird hervorgehoben, dass die Zahl
der tibetischen Flüchtlinge auf insgesamt 43 500
Personen geschätzt werde und nach ihren Berichten

Terror und Unterdrückung in Tibet weiter
herrschten. Diese Flüchtlinge sind die Zeugen der
«Tibetischen Tragödie», und sie werden ihre
Stimme erheben, wenn sich zu Beginn des Jahres
1961 die Generalversammlung der UNO erneut mit
dem «Fall Tibet» befassen wird.

Das völkermordende Wüten der Chinesen in
Tibet richtet sich gegen die Träger einer alten
buddhistischen Kultur, denen sie hohnvoll zurufen:
«Das Lesen der Heiligen Schriften kann Armut
nicht aufheben.. Der Glaube an Gott kann
keinen Reichtum bringen Und wenn es immer
noch jene gibt, die über Gott sprechen, so erkläre
ich, dass der Gott, an den ich glaube, der Kommunismus

ist!» Der Kampf gilt hauptsächlich dem
geistigen Widerstand der Gläubigen; Glaubensträger
werden zu Märtyrern gemacht und eine gesamte
uralte Kultur mit der vollständigen Ausrottung
bedroht.

Es ist leider immer noch zu wenig bekannt, dass

Tibet eine geschichtliche Tradition und Kultur
besitzt, die den Vergleich mit jedem andern Kulturvolk

der Erde aufnehmen kann. In den Chinesischen

Chroniken wird bestätigt, dass tibetische
Stämme bereits seit dem 2. Jahrtausend v. Chr. die
Nord-West-Grenzen Chinas bedrohten. Dann hört
man die Kunde von einem durch J ahrhunderte
aufstrebenden Königreich auf dem «Dach der Welt»,
das sich — seit der Mitte des 7. Jahrhunderts n.
Chr. — zu einer allesbestimmenden Macht in
Zentralasien entwickelte. Es ist die Geschichte des

Königreiches Gross-Tibet (630—842), die gleichzeitig

«Die Epoche der Ersten Ausbreitung des
Buddhismus» in Tibet ist. Nach der Legende kamen
bereits im Jahre 463 die ersten buddhistischen
Schriften, die «in einem Kästchen vom Himmel
fielen», nach Tibet und wurden von den
Herrschern der Königsdynastie von Yarlung — im
Süden Tibets, nördlich Sikkim — zur Kenntnis
genommen.

Aber erst der erste König von Gross-Tibet, der
seine Residenz nach Lhasa verlegte, das Reich
einte und zu einer Grossmacht entwickelte, führte
den Buddhismus ein. Dieser König Song-tsen-gam-
po sandte seinen Minister Sambhota von Thon zum
Studium der Schrift nach Kaschmir. Sambhota
führte im Jahre 632 das noch heute gültige
tibetische Alphabet ein.

Seit dieser Zeit entstanden auf dem «Dache der
Welt» riesige Bibliotheken: Uebersetzungen
buddhistischer Werke, Heilige Schriften, Wörterbücher,

Grammatiken, Geschichtswerke und Bücher
und Kommentare zu allen Gebieten der
Wissenschaften. Könige und Staatsmänner und vor allem
die gelehrten Mönche schrieben ihr Leben lang,
um die geistige Kultur zu fördern und die Lehre
des Buddhismus zu verbreiten.

Der seit dem 7. Jahrhundert aufsteigende
Buddhismus stand in krassem Gegensatz zum ursprünglichen

Bon-Glauben der Tibeter, in dessen Riten in
alten Zeiten Menschenopfer und auch später noch
blutige Opfer üblich waren. Immer wieder wurden
indische Weise nach Tibet berufen, um gegen die
heidnischen «Dämonen der Vorzeit» zu kämpfen
tmd die Lehre des Buddhismus zu predigen, deren
moralische Grundsätze sich in den «Zehn Geboten»
und «Zehn Tugenden» widerspiegeln, wie sie Sarat
Chandra Das so schön übersetzt:

«Kein Leben nehmen; nichts nehmen, was
einem nicht gegeben wird; die Reinheit der Moral
beachten; immer die Wahrheit sagen; freundlich
und höflich sprechen; kein Versprechen brechen;
nicht verleumden und keine Verleumdungen
aussprechen (oder denken); nicht das Eigentum eines
andern begehren oder danach lüstern und
habgierig sein; andern nichts Unrechtes zufügen oder
Unrechtes über sie denken; die reine Lehre
bewahren.»

In der Epoche des Königreiches Gross-Tibet
setzte sich der Buddhismus immer mehr durch, und
das Reich erstarkte zu einer Militärmacht in Asien,
vor der sogar China zitterte. Im Jahre 758 — als
die Chinesen ihre Tribute an Lhasa nicht mehr
bezahlen konnten — griffen die Tibeter China an
und eroberten die damalige chinesische Hauptstadt
Ch'angan. In den Jahren 821 und 822 wurde
zwischen Tibet und China der berühmte Friedensvertrag

für «Zehntausend Jahre Glück» abgeschlossen.
Der doppelsprachige Text ist auf der Siegessäule in
Lhasa, die vor der Südseite des Potalapalastes steht,
festgehalten, und die Friedensbestrebungen des

damaligen tibetischen Königs Räl-pa-cen, der der
grösste Förderer des Buddhismus war, werden
betont.

Im 9. Jahrhundert siegten auf kurze Zeit die
Anhänger des alten Bon-Glaubens, und das
Zentrum des Buddhismus verlegte sich ab dem
10. Jahrhundert in das west-tibetische Königreich
von Guge, das die «Zweite Epoche der Ausbreitung
der buddhistischen Lehre» einleitete. Tibet und
seine Hauptstadt Lhasa erhielten für den Maha-
yana-Buddhismus, die Lehre des Grossen
Fahrzeuges, immer mehr Bedeutung; denn in Nord-
Indien, dem ursprünglichen Ausbreitungszentrum
der Lehre, brannten die siegreich vordringenden
Mohammedaner mit Feuer und Schwert alle heiligen

buddhistischen Stätten nieder. Der Fall von
Magadha im Jahre 1197 bedeutete die endgültige

5



Zerstörung der buddhistischen Heiligtümer in
Nord-Indien.

Der «lebendige Mittelpunkt der Lehre» verlegte
sich nach Lhasa, wo sich — nach der Epoche der
Mönchskönige von Guge — die Entwicklung zum
Priesterstaat der Lama-Könige vollzog. Der Lama-
König Sa-kya Pandita, der bis 1251 herrschte,
bekehrte die umwohnenden Mongolen zum Buddhismus.

Sein Nachfolger, der Lama-König Phak-pa,
der von 1251 bis 1280 regierte, erreichte die
Anerkennung der Herrschaft der Sa-kya Lamas über
ganz Tibet, die auch von Kublai Khan, dem
Nachfolger Dschinghis Khans und Begründer der
mongolischen Kaiserdynastie in Peking, bestätigt wurde.

Die grosse Wende im geistlichen und weltlichen
Leben Tibets bedeutete dann das Auftreten des

Reformators Tsong-kha-pa (1357—1419). Er war
der Begründer der «Sekte der Tugendhaften», der
«Ge-luk-pas», und führte die strenge Ordenszucht
mit Zölibat ein. Die Nachfolger dieses Gründers
der «Gelben Kirche», die so genannt wird nach dem
gelben Ornat und den gelben Mützen ihrer
Anhänger — im Gegensatz zu den Rotmützen der
alten Kirche —, sind die weltberühmten «Dalai
Lamas», das heisst die weltlichen und geistigen
Oberhäupter des Staates Tibet. Der Titel «Dalai
Lama», der in Tibet wenig gebräuchlich ist, ist ein
mongolischer Ausdruck und ist nichts anderes als
die wörtliche Uebersetzung des tibetischen «Gya-
tsho», das «Ozean der Weisheit» bedeutet. Dieser
Titel wurde dem — später so genannten — 3. Dalai
Lama in der Mitte des 16. Jahrhunderts vom
Mongolenfürsten Altan Khan verliehen als Dank für
die endgültige Bekehrung der Mongolen, die den
Dalai Lama auch als ihr geistiges Oberhaupt
verehrten.

Unter dem 5. Dalai Lama (1617—1682), der nur
der «Grosse Fünfte» genannt wird, wurde die
Entwicklung Tibets zum Kirchenstaate abgeschlossen.
Unter seiner Herrschaft begann der Bau des Potala-
Palastes, der über der alten Burg der Könige von
Gross-Tibet errichtet wurde. Der «Grosse Fünfte»
reiste auch nach Peking und wurde dort mit
feierlichem Pomp vom Mandschu-Kaiser als weltlicher
Herrscher Tibets anerkannt. Er festigte auch die
Inkarnationsnachfolge, nach der sich in einem
neuen Dalai Lama immer wieder der Geist seines

Vorgängers verkörpert: als Inkarnation des Bod-
hisattva Avalokiteshvara, der als höchste Inkarnation

der Schutzherr Tibets und auch das religiöse
Symbol des Mahayana-Buddhismus ist. Wie es auch
sein tibetischer Name ausdrückt, ist er «Chen-re-si»,
der «gütig Herabschauende», ein Bodhisattva, ein
Erleuchteter, der dem Buddha am nächsten steht,
aber auf seine eigene Erlösung und den Eingang ins
Nirwana verzichtet hat, um den leidenden
Lebewesen zu helfen und so lange wiedergeboren zu
iverden, bis alle erlöst sind.

Erst im 18. Jahrhundert versuchte China —
unter der Mandschu-Dynastie —, immer mehr Ein-

fluss in Lhasa zu gewinnen und strebte schliesslich
die Suzeränität, das heisst die aussenpolitische
Oberhoheit über Tibet an. Seit dem Jahre 1720

dokumentierte sich dies dadurch, dass zwei chinesische

Ambane für Lhasa ernannt wurden, die —
bei Aufrechterhaltung der innenpolitischen
Autonomie Tibets — bestrebt waren, die aussenpolitische

Vertretung Chinas ständig zu festigen.
Geschichtlich gesehen — und völkerrechtlich

und staatsrechtlich gewertet — handelt es sich um
eine verhältnismässig kurze Periode, in der das
damals kaiserliche China seine Suzeränitätsbestrebun-
gen in Tibet auszubauen suchte. Dabei — wie auch
aus den Dokumenten der Internationalen
Juristenkommission hervorgeht — konnte China nicht
einmal in dieser Zeit seine Oberhoheit voll
durchsetzen. Abgesehen davon, dass die chinesische
Garnison in Lhasa in der Mitte des 18. Jahrhunderts

mehrmals massakriert wurde, regelte Tibet
zum Beispiel in der Mitte des 19. Jahrhunderts
seine Beziehungen zu Jammu und Nepal in
selbständigen zwischenstaatlichen Verträgen. Daraus
kann man schliessen, dass sogar in der Zeit, wo es

sie voll beanspruchte, die Oberhoheit Chinas über
Tibet eine «Fiktion» war, wie dies der Tibetologe
Hugh E. Richardson immer wieder betont, der bis
1947 Leiter der britischen und dann bis 1950 Leiter

der indischen Mission in Lhasa war und sich
nachdrücklich mit der Geschichte und Politik dieses

Landes befasst hat.

Beim Zusammenbruch der Mandschu-Dynastie
im Jahre 1912 gab Tibet sofort eine
Unabhängigkeitserklärung heraus, und 1949 — anlässlich des

kommunistischen Sieges in Peking — deklarierte
es ausdrücklich seine Neutralität. So abgeschlossen
von der Welt Tibet auch in dieser Zeit gelebt
haben mag, so scheint es doch die Gefahr, die ihm
drohte, erkannt zu haben. Während einer inzwischen

vergessenen Weltreise knüpften im Jahre 1948
tibetische Gesandte und Minister Beziehungen mit
dem Auslande an. Sie reisten mit anerkannten Pässen

als Vertreter eines selbständigen Staates und
besuchten die Vereinigten Staaten von Amerika,
Europa und Ost-Asien bis zu den Philippinen.

Unter der Initiative des damals noch sehr jungen

14. Dalai Lama waren für Lhasa bereits
Aufbauprojekte im Gange und die Elektrifizierung
und Kanalisierung der tibetischen Hauptstadt
angeordnet. Auch soziale Reformen waren geplant,
und der jetzt in seinem Flüchtlingsexil in Dharam-
shala im Nord-Punjab lebende Dalai Lama betonte
nicht umsonst, dass die buddhistische Lebensauffassung

Reformen keineswegs feindlich gesinnt
sei und dass ihn nur die rot-chinesische Besetzungsmacht

an deren friedlichen und der Tradition des
Landes angepassten Ausübung verhindert habe.

Die leidenschaftliche Forderung der Tibeter
nach einer friedlichen Lösung und der Rückgabe
des Selbstbestimmungsrechtes, das nach der UNO-
Charta jedem Volke gebührt, fand einen beson-

6



ders schönen Widerhall in der Pro-Tibet-Resolution
des afro-asiatischen Rates, der im April 1960

in New Delhi tagte. 74 Vertreter aus 19 Ländern
erhoben einheitlich ihre Stimmen für Tibet. Besonders

eindrucksvoll wirkten die Worte des Sekretärs
der buddhistischen Mönchsunion in Ceylon, der
erklärte: «Für einen Buddhisten, für den das ganze
Leben ein Aufgehen in Mitleid ist, sind das
Bombardieren heiliger Tempel, das Massakrieren von
Mönchen, das Töten und Foltern von unschuldigen
Kindern und wehrlosen Frauen, das sinnlose Morden

friedfertiger Männer, das Niederbrennen und
Plündern von Städten und Dörfern, die Ausplünderung

des Reichtums und der natürlichen Quellen
eines Volkes Taten von untermenschlichen Kräften.»

In einer Botschaft des Dalai Lama, die er aus
seinem Flüchtlingsasyl in die Welt sandte, heisst es:

«Wir sind eine friedliebende Nation und haben
gegen niemanden ein Ressentiment, nicht einmal
gegen die Chinesen, und wir wollen eine friedliche
Lösung. Wir sind überzeugt, dass die Wahrheit
schliesslich siegen wird.»

Dokumentation (in den angegebenen Quellen sind weitere
ausführliche Literaturhinweise enthalten) : «Tibet ruft uin
Hilfe» (3. ergänzte Auflage, Bern 1960); «The Question of
Tibet and the Rule of Law» (Hg. von der International
Commission of Jurists, Genf 1959); «Tibet and the Chinese People's
Republic» (International Commission of Jurists, Genf 1960);
«Report of the Afro-Asian Convention on Tibet and against
Colonialison in Asia and Africa» (Afro-Asian Council, New
Delhi 1960); «Presence du Bouddhismc» (France-Asie,
Saigon 1950); Sarat Chandra Das «Tibetan-English Dictionary»
(Calcutta 1902); D. L. Snellgrove «Buddhist Himalaya»
(Oxford 1957); B. C. Olschak «Tibet — Erde der Götter —
Vergessene Geschichte, Mythos und Saga» (Zürich 1960) und
andere mehr.

C.G. JUNG UND DIE TIBETANISCHE MYSTIK
Von Aniela Jaffe

1935 schrieb G.G. Jung einen Kommentar zum
deutschen Text des Tibetanischen Totenbuches,
dem «Bardo-Thödol», oder — wie die wörtliche
Uebersetzung des Titels lautet — «Befreiung durch
Hören im Nach-Tod-Zustand»1.

Das Verdienst der Uebersetzung des tibetanischen

Textes ins Englische kommt dem verstorbenen

Lama Kazi Dawa-Samdup zu. Sie entstand in
enger Zusammenarbeit mit dem Herausgeber, Dr.
W. Y. Evans-Wentz, der als Forscher viele Jahre in
Indien verbracht hat, die tibetanische Sprache
jedoch nicht beherrschte. Da der Bardo-Thödol
sogar für Tibetaner ein versiegeltes Buch darstellt,
konnte nur ein Gelehrter wie der Lama die schwierige

Aufgabe der sinnvollen Uebersetzung
bewältigen.

Evans-Wentz bezeichnet den Bardo-Thödol als

einzigartig unter den heiligen Büchern der Welt
und als eines der bedeutendsten Werke, die der
Westen je vom Osten erhalten hat. Auch die
folgenden kurzen Auszüge aus C. G. Jungs Einleitung
und Kommentar drücken Hochschätzung für diese
mystische Schrift aus:

«Der Bardo-Thödol ist ein Buch der Belehrung
des eben Gestorbenen. Er soll ihm als Führer durch
die Zeit der Bardo-Existenz — ein Zwischenzustand
von symbolischen 49 Tagen Dauer zwischen Tod
und Wiedergeburt — dienen, ähnlich wie das
ägyptische Totenbuch. Der Text zerfällt in drei Teile.
Der erste Teil, genannt Tschikhai-Bardo, schildert
die seelischen Ereignisse im Moment des Todes.
Der zweite Teil, der sogenannte Tschönyid-Bardo,

beschäftigt sich mit dem nach erfolgtem, definitivem

Tode eintretenden Traumzustand, den

sogenannten karmischen Illusionen. Der dritte Teil,
genannt Sidpa-Bardo, betrifft das Einsetzen des

Geburtstriebes und der pränatalen Ereignisse. Das
Charakteristische ist, dass die höchste Einsicht und
Erleuchtung und damit die grösste Erlösimgsmöglichkeit

unmittelbar im Prozesse des Sterbens
eintritt. Bald danach beginnen die ,Illusionen', welche
schliesslich zur Wiederverkörperung führen, wobei
die erleuchtenden Lichter immer trüber und
mannigfaltiger werden und die Visionen an
Schreckhaftigkeit zunehmen. Dieser Abstieg schildert die
Entfremdung des Bewusstseins von der erlösenden
Wahrheit und seine Wiederannäherung an die
physische Existenz. Die Belehrung hat den Zweck,
den Abgeschiedenen auf jeder Stufe der Verblendung

und Verstrickung auf die jeweils vorhandene
Erlösungsmöglichkeit aufmerksam zu machen und
ihn über die Natur seiner Visionen aufzuklären.
Die Bardo-Texte werden vom Lama in der Nähe
der Leiche gelesen.

Der Bardo-Thödol hat... in den Ländern englischer

Zunge bei seinem ersten Erscheinen im J ahre
1927 kein geringes Aufsehen erregt. Er gehört zu
jenen Schriften, welche beileibe nicht nur den

Spezialisten des Mahäyäna-Buddhismus interessieren,

sondern vermöge ihrer tiefen Menschlichkeit
und ihrer noch tieferen Einsicht in seelische
Geheimnisse vor allem den Laien, der nach Erweiterung

seiner Lebenserkenntnis strebt, angehen. Seit
dem Jahre seines Erscheinens ist mir der Bardo-Thö-

7


	Die Ausrottung der Buddhistischen Kultur in Tibet

