
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 69 (1960)

Heft: 7

Artikel: Die Geheimlehre der Mani

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-974585

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-974585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GEHEIMLEHRE DER MANI

Eine der vielen Geheimlehren im Kongo ist jene
der Mani. Sie wurde um die letzte J ahrhundert-

wende von einem Angehörigen des Stammes Azande
im Uelegebiet gegründet. Die Riten der Manilehre
scheinen teilweise von der Geheimreligion der
Mbanlias von Lado und von jener der Nebedjis im
Uele übernommen worden zu sein.

Ohne sich dessen bewusst zu sein, trugen die
Weissen indirekt sehr viel an die rasche Ausbreitung

dieser Lehre bei, die sich, wie gegen andere
«Ungläubige», auch gegen sie selbst richtete; denn
diese neualte Lehre fand vor allem ihre Anhänger
unter den schwarzen Sekretären, Handwerkern,
Soldaten, Arbeitern und Dienern, also unter den
Eingeborenen, die vielfach aus ihrem Stammesverband
herausgerissen, mit den Weissen zusammenarbeiteten

und herumreisten. Durch dieses Herumreisen
wurde die Lehre in alle Gegenden des Kongo
getragen.

Die Lehre der Mani verfolgt drei Ziele:
Das erste ist, sich vor allem Uebel zu bewahren.

Angst hat von jeher den Kongolesen gequält, früher
war es, neben der Angst vor den bösen Geistern,
vor allem die Angst vor den arabischen
Sklavenhändlern und den benachbarten Stämmen, dann,
als die Belgier Schutz vor den Sklavenhändlern
und Frieden zwischen den Stämmen brachten, blieb
immer noch die Angst vor den bösen Geistern.
Heute ist die Angst ins Unermessliche gestiegen:
Angst vor dem Kommunismus, Angst vor den
Nachbarstämmen, Angst vor der Rache der Götter.
Angst war und ist immer noch der reichste Boden
für die wuchernden Geheimlehren. So beschwört
denn auch der Mani-Anhänger die üblen Geister,
versucht sie, vom Haus, von der Hütte, vom Lager
fernzuhalten. In bestimmten Riten versucht er, sich

gegen Schicksalsschläge zu wappnen, und wenn er
auf Reisen geht, empfiehlt er den guten Geistern
Haus und Familie.

Das zweite Ziel der Manilehre geht dahin, sich
materielle Güter zu verschaffen, vor allem Gesundheit,

Schönheit, Kraft der Muskeln, Geschlechtskraft,

Reichtum.
Seinen Feinden zu schaden ist das dritte Ziel.

In dessen Dienst stellt die Lehre eine Reihe von
giftigen Pflanzen, die eine schwere Erkrankung
oder den Tod des Feindes erwirken können und
deren Spuren im Körper nicht nachgewiesen zu werden

vermögen. Jede schlechte Handlung des Feindes

soll sofort gerächt werden. Den Feind zu
vernichten gilt in der Manilehre nicht als böse Tat.

Die Lehre des Mani ist über das ganze Land in
Zellen verbreitet, doch besitzt jede Zelle eine ganz
eigene Struktur und ein Eigenleben; denn mit dem
Vorherrschen eines bestimmten Stammes in einem
bestimmten Gebiet ist die Lehre mit Riten und
Gebräuchen dieses Stammes vermischt worden, das

heisst, der Stamm hat einige der Mani-Riten
einfach durch einige ihm besonders zusagende
Riten seiner eigenen Religion ersetzt. So kommt es,
dass sich die Form der Zusammenkünfte der Mani-
sten von Ort zu Ort unterscheidet.

Wie alle Geheimsekten im Kongo ist auch die
Manisekte bis in die kleinste Einheit in Hierarchien
eingeteilt. Das höchste Haupt jeder einzelnen Zelle
ist der Bonkoto-Monene, das heisst der Hohepriester.

Ihm zur Seite stehen die Bonkoto, die Priester,

ferner die Räte, die eine Art Unterpriester
darstellen und Ndakua genannt werden, dann die
Balikengue genannten Verbindungsmänner und
Boten. Die einfachen Mitglieder ohne Chargen heis-
sen Bayengwa. Wer nicht zur Sekte gehört, wird
von ihr Nguturu, Ungläubiger, genannt.

Eine Eigentümlichkeit der Manisekte ist, dass

alle Chargen sowohl von Männern als auch von
Frauen versehen werden können; denn die Mani-
sten beten Mani an, einen Gott, der sowohl eine
männliche Seele, die Yanda, und eine weibliche
Seele, die Ndasu, besitzt. Das Gebiet, das einem
Hohepriester untersteht, nennt er «meine Wälder».

Mani ist das höchste Wesen, die höchste Kraft,
der sehr Herrliche, der sehr Gute, der sehr Weise.
Von den Göttern ist Mani der mächtigste und beste.
Er steht noch über dem Gott der Weissen. Sein
Wissen ist weltumfassend, sein Können unmessbar.
Mani will alles, kann alles, kennt alles. Mani
befindet sich überall zu gleicher Zeit: im Herzen
des Menschen sowohl als auch in jenem der Tiere,
er befindet sich in den Pflanzen, im Himmel, in
den Bächen und Flüssen, in der Erde. Der Regen
ist er selbst. Der Wind ist Mani. Blitz und Donner

17



sind Mani. Die Sonne, der Mond und die Sterne
gehorchen ihm, da seine Kraft in allen Himmelskörpern

wohnt.
Mani belebt alles; er regiert über die Lebenden

und über die Seelen der Toten. Er verursacht die

schieht ein Jagdunglück oder wird einer
wahnsinnig, immer ist es das Werk eines bösen Geistes.
Fährt der Wind heulend durch die Wälder oder
durch die leicht gebauten Hütten, so ist dieses Heulen

die Klage der bösen Seelen. Knackt es nachts

Geburt des Kindes und den Tod des Menschen. Er
ist der grosse Meister über Tod und Leben. Nur
Mani kann die bösen Geister an der Ausübung ihrer
schlimmen Taten verhindern. Die bösen Geister
aber sind die Seelen jener, denen von Mani der
Eingang ins Reich der Toten versperrt worden ist,
da sie auf Erden Böses getan haben. Sie irren nun
als Geister auf der Erde herum und verursachen
überall Schlimmes. Es sind diese bösen Geister,
die das Leben der Lebenden verdüstern, diese
bösen Geister, die die Dörfer heimsuchen, die
Berge, die Ebenen, die Wälder, die Flüsse und
Bäche, diese bösen Geister wohnen auch im Körper
bestimmter Tiere. Wenn ein Baum vom Blitzschlag
getroffen wird, ist dies die Tat eines Dämonen.
Kentert ein Einbaum, ertrinkt ein Mensch, ge-

im Wald, gibt es nachts Lärm um die Hütten, so

sind das die Verwünschungen der bösen Geister.
Leidet jemand an einer nicht feststellbaren Krankheit,

so hat ein Dämon Wohnung in seinem Körper
gefunden.

Doch Mani vermag alle diese bösen Geister von
seinen Anhängern fernzuhalten und ihnen den Weg
zu den Ungläubigen zu weisen.

Die ganze Religion der Manisten kann auf die
folgende einfache Formel gebracht werden: «Halte
das Unglück von meinem Lebenswege fern und
leite es auf den Weg meines Feindes.»

In Mani, dem höchsten Wesen, gelangt auch die
Spannung zwischen den beiden Seelen Yanda und
Ndasu zum Ausdruck. Ihr Vermittler ist die heilige
Schlange, das Totemtier der Manisten.

18



In einem Tempel, irgendwo in einem Walde
verborgen, werden die Fetische der beiden Seelen
Yanda und Ndasu sowie der Schlange aufbewahrt,
alle aus dem heiligen Holz Monkonkoo geschnitzt;
dieses Holz wird zum Schnitzen aller Idole sowie
als Brennholz zur Zubereitung des heiligen Mahles,
des «Mpoke», verwendet.

Nur der Hohepriester darf die Idole betrachten
und berühren, nur er darf sie anbeten. Wenn der
Tempel geschlossen ist, also keine Zeremonie
stattfindet, liegen die Idole in einem verschlossenen
Tabernakel. Doch Yanda und Ndasu leben ausserhalb

des Tabernakels und verlangen Essen und
Getränke. Der Hohepriester muss deshalb von Zeit zu
Zeit Geld auf den Tabernakel legen, damit sich die
beiden Seelen die Nahrung kaufen können.

Die Manisten dürfen den heiligen Namen Mani
nur unter Glaubensbrüdern aussprechen. Einem
Ungläubigen gegenüber muss tiefstes Geheimnis
bewahrt werden. Wer das Geheimnis preisgibt, erleidet

harte körperliche Strafe, oft sogar den Tod.

Die Manisten schulden sich gegenseitig sofortige
Hilfe im Falle der Not. Unter sich müssen sie sich
der grössten Ehrlichkeit und Höflichkeit befleis-
sen, sie dürfen sich untereinander weder betrügen
noch bestehlen.

Begegnet ein Eingeweihter dem Hohepriester
ohne ungläubigen Zeugen, so kniet er in gewisser
Entfernung vor ihm nieder, breitet die Arme aus,
die Handfläche nach oben, beugt tief den
Oberkörper, berührt den Boden mit der Stirn und grüsst
den Hohepriester mit dem Grusse «Boye». In dieser

Stellung verharrt er, bis das Gespräch beendet ist.

Ausser der Schlange sind auch der Leopard und
das Krokodil Tabutiere der Manisten, ferner sind

heilig der Regenbogen und der Blitz.
Ein Manist darf weder eine Schlange töten noch

ihr Fleisch essen. Er darf ihr auch nicht entfliehen,
wenn er ihr begegnet, sondern er muss verharren,
ohne sie zu verjagen. Er grüsst sie und gibt ihr das

Zeichen seiner Freundschaft. Wenn ein Manist
eine tote Schlange findet, hüllt er sie in frische
Blätter und beerdigt sie.

Jeden Morgen und Abend spuckt der Manist
Wasser in alle vier Himmelsrichtungen, um den
bösen Geistern bekannt zu gehen, dass er ein Manist
ist und unter Manis Schutze steht.

Wenn ein Manist auf die Reise geht, zieht er
das Armband — Mpiki — der Manisten an, das nur
diesen bekannt ist: ein Armband aus Stäbchen vom
heiligen Holz mit einer grossen blauen Perle, der
Maguenguela, einem Pfeifchen — Tinda — und
einer kleinen Phiole, die mit heiligem Oel gefüllt
ist. Jeder Manist erkennt den Glaubensbruder
sofort am Armband, nimmt ihn in seine Hütte auf
und schenkt ihm herzlichste Gastfreundschaft.

Begegnet ein Manist auf der Reise einem Zug
der roten Ameisen, kehrt er sofort auf dem kürzesten

Wege heim, denn dies bedeutet eine von Mani
ausgesandte Warnung.

Trotz einer gewissen Tünche von Zivilisation ist
der Kongolese auch heute noch der magische
Mensch geblieben, dessen Reaktionen dem Weissen
rätselhaft bleiben, wenn er sich nicht in die Seele
des magischen Menschen hineinzuversetzen vermag.
Vermag er das, wird er über den inneren Reichtum
manch eines von der Zivilisation und vom
Halbwissen noch unverdorbenen Schwarzen staunen.

WELTSCHMERZ

Ewe, Togo

I
Der schöne Spielplatz fällt rasch in Trümmer,
Der schöne Vergnügungsplatz fällt rasch in Trümmer,
Der dichte Urwald wird leicht zur Grassteppe,
Unsere schöne Stadt wurde wieder zur Steppe,
Unser schönes Heim wurde wieder zur Steppe.

II
Der Totengräber möge mich nicht begraben,
Er begrabe die Füsse, er lasse den Oberkörper frei;
Dass die Meinen kommen und mein Gesicht sehen,
Dass sie kommen und in mein Angesicht sehen.

III
Die Trommel tönt nicht zur Freude,
«Lebensnot! Lebensnot!» tönt die Trommel,
Zur Lebensnot nur tönt die Trommel.

Aus D. Westermann: «Grammatik der Ewe-Sprache».

19


	Die Geheimlehre der Mani

