Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 69 (1960)

Heft: 7

Artikel: Die Geheimlehre der Mani

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-974585

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-974585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE GEHEIMLEHRE DER MANI

ine der vielen Geheimlehren im Kongo ist jene

der Mani. Sie wurde um die letzte Jahrhundert-
wende von einem Angehérigen des Stammes Azande
im Uelegebiet gegriindet. Die Riten der Manilehre
scheinen teilweise von der Geheimreligion der
Mbanhas von Lado und von jener der Nebedjis im
Uele iibernommen worden zu sein.

Ohne sich dessen bewusst zu sein, trugen die
Weissen indirekt sehr viel an die rasche Ausbrei-
tung dieser Lehre bei, die sich, wie gegen andere
«Unglaubiges, auch gegen sie selbst richtete; denn
diese neualte Lehre fand vor allem ihre Anhiinger
unter den schwarzen Sekretiren, Handwerkern, Sol-
daten, Arbeitern und Dienern, also unter den Ein-
geborenen, die vielfach aus ihrem Stammesverband
herausgerissen, mit den Weissen zusammenarbei-
teten und herumreisten. Durch dieses Herumreisen
wurde die Lehre in alle Gegenden des Kongo ge-
tragen.

Die Lehre der Mani verfolgt drei Ziele:

Das erste ist, sich vor allem Uebel zu bewahren.
Angst hat von jeher den Kongolesen gequilt, frither
war es, neben der Angst vor den bdsen Geistern,
vor allem die Angst vor den arabischen Sklaven-
hindlern und den benachbarten Stimmen, dann,
als die Belgier Schutz vor den Sklavenhindlern
und Frieden zwischen den Stimmen brachten, blieb
immer noch die Angst vor den bédsen Geistern.
Heute ist die Angst ins Unermessliche gestiegen:
Angst vor dem Kommunismus, Angst vor den Nach-
barstimmen, Angst vor der Rache der Gétter.
Angst war und ist immer noch der reichste Boden
fiir die wuchernden Geheimlehren. So beschwort
denn auch der Mani-Anhidnger die iiblen Geister,
versucht sie, vom Haus, von der Hiitte, vom Lager
fernzuhalten. In bestimmten Riten versucht er, sich
gegen Schicksalsschlige zu wappnen, und wenn er
auf Reisen geht, empfiehlt er den guten Geistern
Haus und Familie.

Das zweite Ziel der Manilehre geht dahin, sich
materielle Giiter zu verschaffen, vor allem Gesund-
heit, Schonheit, Kraft der Muskeln, Geschlechts-
kraft, Reichtum.

Seinen Feinden zu schaden ist das dritte Ziel.
In dessen Dienst stellt die Lehre eine Reihe von
gifticen Pflanzen, die eine schwere Erkrankung
oder den Tod des Feindes erwirken konnen und
deren Spuren im Kérper nicht nachgewiesen zu wer-
den verméogen. Jede schlechte Handlung des Fein-
des soll sofort gericht werden. Den Feind zu ver-
nichten gilt in der Manilehre nicht als bose Tat.

Die Lehre des Mani ist iiber das ganze Land in
Zellen verbreitet, doch besitzt jede Zelle eine ganz
eigene Struktur und ein Eigenleben; denn mit dem
Vorherrschen eines bestimmten Stammes in einem
bestimmten Gebiet ist die Lehre mit Riten und
Gebriuchen dieses Stammes vermischt worden, das
heisst, der Stamam hat einige der Mani-Riten
einfach durch einige ihm besonders zusagende
Riten seiner eigenen Religion ersetzt. So kommt es,
dass sich die Form der Zusammenkiinfte der Mani-
sten von Ort zu Ort unterscheidet.

Wie alle Geheimsekten im Kongo ist auch die
Manisekte bis in die kleinste Einheit in Hierarchien
eingeteilt. Das hochste Haupt jeder einzelnen Zelle
ist der Bonkoto-Monene, das heisst der Hoheprie-
ster. Thm zur Seite stehen die Bonkoto, die Prie-
ster, ferner die Riite, die eine Art Unterpriester
darstellen und Ndakua genannt werden, dann die
Balikengue genannten Verbindungsminner und
Boten. Die einfachen Mitglieder ohne Chargen heis-
sen Bayengwa. Wer nicht zur Sekte gehort, wird
von ihr Nguturu, Ungldubiger, genannt.

Eine Eigentiimlichkeit der Manisekte ist, dass
alle Chargen sowohl von Minnern als auch von
Frauen versehen werden konnen; denn die Mani-
sten beten Mani an, einen Gott, der sowohl eine
minnliche Seele, die Yanda, und eine weibliche
Seele, die Ndasu, besitzt. Das Gebiet, das einem
Hohepriester untersteht, nennt er «meine Wilder».

Mani ist das hochste Wesen, die hichste Kraft,
der sehr Herrliche, der sehr Gute, der sehr Weise.
Von den Gottern ist Mani der michtigste und beste.
Er steht noch iiber dem Gott der Weissen. Sein
Wissen ist weltumfassend, sein K6nnen unmessbar.
Mani will alles, kann alles, kennt alles. Mani be-
findet sich iiberall zu gleicher Zeit: im Herzen
des Menschen sowohl als auch in jenem der Tiere,
er befindet sich in den Pflanzen, im Himmel, in
den Biichen und Fliissen, in der Erde. Der Regen
ist er selbst. Der Wind ist Mani. Blitz und Donner

17



sind Mani. Die Sonne, der Mond und die Sterne ge-
horchen ihm, da seine Kraft in allen Himmelskor-
pern wohnt.

Mani belebt alles; er regiert iiber die Lebenden
und iiber die Seelen der Toten. Er verursacht die

Geburt des Kindes und den Tod des Menschen. Er
ist der grosse Meister iiber Tod und Leben. Nur
Mani kann die bisen Geister an der Ausitbung ihrer
schlimmen Taten verhindern. Die bosen Geister
aber sind die Seelen jemer, denen von Mani der
Eingang ins Reich der Toten versperrt worden ist,
da sie auf Erden Boses getan haben. Sie irren nun
als Geister auf der Erde herum und verursachen
iiberall Schlimmes. Es sind diese bosen Geister,
die das Leben der Lebenden verdiistern, diese
bosen Geister, die die Dorfer heimsuchen, die
Berge, die Ebenen, die Wilder, die Fliisse und
Biche, diese bisen Geister wohnen auch im Kérper
bestimmter Tiere. Wenn ein Baum vom Blitzschlag
getroffen wird, ist dies die Tat eines Ddmonen.
Kentert ein Einbaum, ertrinkt ein Mensch, ge-

18

schieht ein Jagdungliick oder wird einer wahn-
sinnig, immer ist es das Werk eines bosen Geistes.
Fihrt der Wind heulend durch die Wilder oder
durch die leicht gebauten Hiitten, so ist dieses Heu-
len die Klage der bésen Seelen. Knackt es nachts

im Wald, gibt es nachts Lirm um die Hiitten, so
sind das die Verwiinschungen der bdsen Geister.
Leidet jemand an einer nicht feststellbaren Krank-
heit, so hat ein Ddmon Wohnung in seinem Kérper
gefunden.

Doch Mani vermag alle diese bosen Geister von
seinen Anhéngern fernzuhalten und ihnen den Weg
zu den Ungldubigen zu weisen.

Die ganze Religion der Manisten kann auf die
folgende einfache Formel gebracht werden: «Halte
das Ungliick von meinem Lebenswege fern und
leite es auf den Weg meines Feindes.»

In Mani, dem héchsten Wesen, gelangt auch die
Spannung zwischen den beiden Seelen Yanda und
Ndasu zum Ausdruck. Ihr Vermittler ist die heilige

Schlange, das Totemtier der Manisten.



In einem Tempel, irgendwo in einem Walde ver-
borgen, werden die Fetische der beiden Seelen
Yanda und Ndasu sowie der Schlange aufbewahrt,
alle aus dem heiligen Holz Monkonkoo geschnitzt;
dieses Holz wird zum Schnitzen aller Idole sowie
als Brennholz zur Zubereitung des heiligen Mahles,
des «Mpoke», verwendet.

Nur der Hohepriester darf die Idole betrachten
und beriihren, nur er darf sie anbeten. Wenn der
Tempel geschlossen ist, also keine Zeremonie statt-
findet, liegen die Idole in einem verschlossenen
Tabernakel. Doch Yanda und Ndasu leben ausser-
halb des Tabernakels und verlangen Essen und Ge-
trinke. Der Hohepriester muss deshalb von Zeit zu
Zeit Geld auf den Tabernakel legen, damit sich die
beiden Seelen die Nahrung kaufen kénnen.

Die Manisten diirfen den heiligen Namen Mani
nur unter Glaubensbriidern aussprechen. Einem
Ungldubigen gegeniiber muss tiefstes Geheimnis be-
wahrt werden. Wer das Geheimnis preisgibt, erlei-
det harte korperliche Strafe, oft sogar den Tod.

Die Manisten schulden sich gegenseitig sofortige
Hilfe im Falle der Not. Unter sich miissen sie sich
der grossten Ehrlichkeit und Hoflichkeit befleis-
sen, sie diirfen sich untereinander weder betriigen
noch bestehlen.

Begegnet ein Eingeweihter dem Hohepriester
ohne ungldubigen Zeugen, so kniet er in gewisser
Entfernung vor ihm nieder, breitet die Arme aus,
die Handfliche nach oben, beugt tief den Ober-
korper, berithrt den Boden mit der Stirn und griisst
den Hohepriester mit dem Grusse «Boyey. In dieser
Stellung verharrt er, bis das Gesprich beendet ist.

Ausser der Schlange sind auch der Leopard und
das Krokodil Tabutiere der Manisten, ferner sind
heilig der Regenbogen und der Blitz.

Ein Manist darf weder eine Schlange t6ten noch
ihr Fleisch essen. Er darf ihr auch nicht entfliehen,
wenn er ihr begegnet, sondern er muss verharren,
ohne sie zu verjagen. Er griisst sie und gibt ihr das
Zeichen seiner Freundschaft. Wenn ein Manist
eine tote Schlange findet, hiillt er sie in frische
Blidtter und beerdigt sie.

Jeden Morgen und Abend spuckt der Manist
Wasser in alle vier Himmelsrichtungen, um den
bésen Geistern bekannt zu geben, dass er ein Manist
ist und unter Manis Schutze steht.

Wenn ein Manist auf die Reise geht, zieht er
das Armband — Mpiki — der Manisten an, das nur
diesen bekannt ist: ein Armband aus Stdbchen vom
heiligen Holz mit einer grossen blauen Perle, der
Maguenguela, einem Pfeifchen — Tinda — und
einer kleinen Phiole, die mit heiligem Oel gefiillt
ist. Jeder Manist erkennt den Glaubensbruder so-
fort am Armband, nimmt ihn in seine Hiitte auf
und schenkt ihm herzlichste Gastfreundschaft.

Begegnet ein Manist auf der Reise einem Zug
der roten Ameisen, kehrt er sofort auf dem kiirze-
sten Wege heim, denn dies bedeutet eine von Mani
ausgesandte Warnung,.

Trotz einer gewissen Tiinche von Zivilisation ist
der Kongolese auch heute noch der magische
Mensch geblieben, dessen Reaktionen dem Weissen
ritselhaft bleiben, wenn er sich nicht in die Seele
des magischen Menschen hineinzuversetzen vermag.
Vermag er das, wird er iitber den inneren Reichtum
manch eines von der Zivilisation und vom Halb-
wissen noch unverdorbenen Schwarzen staunen.

WELTSCHMERZ

Ewe, Togo

1

Der schone Spielplatz fillt rasch in Triimmer,
Der schone Vergniigungsplatz fallt raschinTriimmer,
Der dichte Urwald wird leicht zur Grassteppe,
Unsere schéne Stadt wurde wieder zur Steppe,
Unser schones Heim wurde wieder zur Steppe.

II

Der Totengriber moge mich nicht begraben,

Er begrabe die Fiisse, er lasse den Oberkorper frei;
Dass die Meinen kommen und mein Gesicht sehen,
Dass sie kommen und in mein Angesicht sehen.

Die Trommel tont nicht zur Freude,
«Lebensnot! Lebensnot!» tont die Trommel,
Zur Lebensnot nur tont die Trommel.

Aus D. Westermann: «Grammatik der Ewe-Sprache».

19



	Die Geheimlehre der Mani

