
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 68 (1959)

Heft: 3

Artikel: Pasternaks "Doktor Schiwago" als Dokument unserer Zeit

Autor: Matl, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dann steht er plötzlich ausserhalb der
häuslichen Mauer im Garten, tagelang, wochenlang. Die
Farben interessieren ihn. Das Blatt und die Blüte
als botanisches Wunder weniger als die wie im
Farbenregen ineinandergreifenden Büsche, die von
Phlox umgebene lehmgelbe Bocciabahn, die
tropisch grünen Palm- und Kakteenbündel vor der
lachsfarbenen Hauswand, das aus dunklem Violett
und Mauve herausleuchtende Blumengewirr
südlicher Fruchtbarkeit. Bunte Staffeleibilder in
Wasserfarbe und Oel.

Noch trennt die klösterlich hohe Gartenmauer
den Einsiedler von der Landschaft, die der Bildkäufer

liebt. Entschliesst er sich, aus der Klause
hinauszutreten, so wird er zum Landschaftsmaler, will
sagen: er skizziert mit sicherer und rascher Hand,
was er hernach mit Farbe belebt und beseelt. Die
Felder, den See, den Rebhang, den in der Tiefe mit
Kastanieniväldern bestandenen und gegen den Himmel

hin kahlen und blaukonturierten Berg. Das
reichgestaltete Südland Tessin mit clem schönen
IneinanderfHessen von Linien unci Tönungen. Aquarelle

von anerkannter Qualität.
Ignaz Epper aber, der Igel, zieht sich wieder

zurück. Seine Bücher am Kaminfeuer berichten ihm

von den kunstgeschichtlichen, geistesgeschichtlichen,

politgeschichtlichen Strömungen vergangener

Zeiten; seine Zeitungen melden ihm die
Wirrungen der Gegenwart. Er sucht Zusammenhänge,
erkennt Widersprüche, philosophiert. Sein Stift
entivirft Symbole, Gleichnisse: den Judaskuss, den
Leichensaal, den Knochentrommler, Judiths
Feldherrnbett, die apokalyptischen Reiter. Er wendet
sich vom Kopistischen zum Schöpferischen.
Gedankliche und künstlerische Kraft vereinigen sich
zur starken Aussage. Hin und wieder nur dazwischen

ein Stilleben, ein Akt.
Und schliesslich, gewöhnlich einmal im Jahr,

der Sprung in die Ferne. Holland, Italien, Spanien,
Afrika. Irgend etwas, was blüht, was Farbe hat, was
Bewegung hat, das Meer, ein Basar, ein Stierkampf.
Auch der in der Sonne glühende Weg, die Dächer-
welt, der Hafen, das «schöne» Gelände, das, was
dem Aquarellisten und dem von ihm nie gesuchten
Käufer gefallen mag — aber in Wahrheit doch vor
allem das — und das am stärksten — was als
persönlicher Eindruck aus Menschenbegegnungen in die
stille Klause zurückgetragen und dort in eigenster
Sinngebung als Erkenntnis, als innere Schau
verarbeitet und malerisch umgewandelt werden kann.

PASTERNAKS «DOKTOR SCHIWAGO» ALS DOKUMENT
UNSERER ZEIT

Von Prof. Dr. Josef Matl, Graz

Die grosse Leidensfähigkeit und Lebensdemut des russischen Menschen ist immer wieder
von russischen Dichtern dargestellt und diese Dichtungen im Westen fasziniert gelesen
worden. Nur selten indessen haben seit der russischen Oktober-Revolution russische
literarische Werke den Weg in den Westen finden können. Dieser Unterbruch im Austausch
dichterischer Werke zwischen Russland und dem Westen, das Bestreben, etwas darüber
zu vernehmen, wie es im heutigen Russland aussieht, zählen zu den Gründen, weshalb
im Westen die Herausgabe der Bücher des russischen Dichters Boris Pasternak mit solcher
Ungeduld erwartet wurde. Wir haben Dr. Josef Matl, den bekannten Professor für Slavistik
an der Universität von Graz, gebeten, für unsere Zeitschrift Boris Pasternaks «Doktor
Schiwago» als Dokument unserer Zeit zu besprechen.

Die Redaktion

Dass es zu einem «Fall» Pasternak kam, der die
Gemüter in West und Ost erregte, war nicht

vom Dichter beabsichtigt oder verschuldet, sondern
ergab sich aus der den ganzen Erdhall umfassenden
politisch-ideologischen Ost-West-Spannung. Dass
Boris Leonidovitsch Pasternak (geboren 1890) zu
den bedeutendsten unter den lebenden sowjetrussischen

Dichtern gehört, darüber waren sich die Kenner

der modernen russischen Literatur bereits seit

den zwanziger Jahren unseres Jahrhunderts einig —
und zwar einig im Osten und im Westen. (Ich
verweise auf das vor der Verleihung des Nobelpreises
ausgesprochene Urteil Gleb Struves in: Soviet Russian

Literature 1917—1950. Norman, Oklahoma,
1951; deutsche Ausgabe: Geschichte der
Sowjetliteratur, München 1957.) Auch die heute lite-

Fortsetzung auf Seite 27

18



Fortsetzung von Seite 18

rarisch interessierte russische Jugend in der
Sowjetunion selbst liebt und schätzt in Pasternak den

grossen Dichter, vor allem den grossen Lyriker.
Davon konnte ich mich — noch vor der Verleihung
des Nobelpreises — in einem Gespräch auf einer
Fahrt von Moskau zum Grabe Tolstois nach Jasnaja
Poljana im September 1958 persönlich überzeugen.

Es steht ebenso ausser Zweifel, dass Pasternaks
Roman «Doktor Schiwago» eine wirkliche
künstlerische Leistung darstellt, vor allem in der dichten

symbolkräftigen künstlerischen Gestaltung des

Landschafts- und Naturerlebens. Vom Standpunkt
des literarischen Genres des Romans, seines
Aufbaues, seiner Erzähl- und Kompositionstechnik
wäre allerdings auch von uns, den westlichen Kennern

und Freunden der russischen Literatur, nicht
nur von den sowjetischen Gralshütern des

literarisch-künstlerischen Konformismus, mancherlei
kritisch einzuwenden. Aber die grosse zeitgeschichtliche

Bedeutung dieses Werkes liegt darin, dass es

neben der vordergründigen Handlungsschicht der
Lehens- und Liebesgeschichte des Doktor Schiwago
eine hintergründige Tiefenschicht überzeitlichen
weltanschaulichen Gehalts enthält: eine Fülle
geistiger Problematik, erregende Diskussionen über
den Sinn des Lebens, der Schönheit, der Kunst, der
Geschichte, des Christentums — der Autor ist ja in
seinem Bildungsgang nicht umsonst durch die
Marburger Schule der Neo-Kantianer gegangen —;
erregende Diskussionen über das Problem der Revolution

im allgemeinen, die russische Revolution,
Aufgabe und Schicksal der russischen Intelligenz im
besonderen.

«Das Rätsel des Lebens, das Rätsel des Todes,
der Zauber des Genius, der Zauber der Nacktheit —
das alles haben wir verstanden», sagt Lara, Schiwa-

gos Geliebte, an seiner Rahre. «Was aber die
kleinlichen Geschäfte der Welt, die Umgestaltung des

Erdballs etwa, anbelangt, so müssen ivir bedauern,
dass sie unsere Sache nicht sind.»

Was sagt Pasternaks «Schiwago» zum Marxismus
und zum Sinn und Erfolg der Revolution? «Der
Marxismus zeigt zu wenig Selbstbeherrschung, um
eine Wissenschaft zu sein. Die Wissenschaften sind
für gewöhnlich ausgeglichener und gerechter.
Marxismus und Objektivität? Ich kenne keine
geistige Rewegung, die mehr auf sich selber bezogen
und weiter entfernt von den Tatsachen wäre als der
Marxismus» — «Es hat sich aber herausgestellt,
dass die Führer der Revolution nichts auf der Welt
so sehr lieben wie das Chaos und den dauernden
gewaltsamen Wechsel. Sie fühlen sich da in ihrem
Element. Sie wollen sich nicht vom Rrot ernähren
wie jedermann. Sie ivollen die Erdkugel umgestalten.

Der Aufbau neuer Welten und die Perioden
des Uebergangs dienen ihnen als Selbstzweck. Sie
haben nichts anderes gelernt und verstehen auch
nichts anderes. Und wissen Sie, weshalb sie sich
mit diesen ewigen Vorbereitungen vergeblich ab¬

mühen? Weil sie keine wirklichen Fähigkeiten
besitzen, weil es ihnen an Begabung fehlt.

Der Mensch wird geboren, um zu leben und
nicht etwa, um sich auf das Leben vorzubereiten.

Das Leben selber, das Phänomen des Lebens,
das Geschenk des Lebens — gibt es etwas
Ernsteres und Ergreifenderes? (Von Prof. Matl
hervorgehoben.) Aus welchem Grund setzt man jetzt
an seine Stelle diese knabenhafte Harlekinade von
dürftigen Fiktionen, die der Flucht der Tschechow'-
sehen Gymnasiasten nach Amerika gleicht?»
«Die Tyrannen unter den Revolutionären sind nicht
durch ihre Untaten so fürchterlich, sondern weil sie
Mechanismen gleichen, die sich selber überlassen
sind, Lokomotiven, die aus dem Gleis gesprungen
sind.»

Wir wundern uns daher nicht, sondern es

dokumentiert nur unsere Zeitlage, wenn die wütenden
Angriffe der linientreuen literarischen Kollegen
Pasternaks gerade gegen diese Partien der Beurteilung

der russischen Oktoberrevolution und der Um-
und Aufbauversuche gerichtet sind. Wir lesen in
dieser «Kollegenkritik», erschienen in der
«Literaturnaja Gaseta», Moskau, 25. Oktober 1958: «Die
geistige Haltung Ihres Romans ist die Ablehnung
der sozialistischen Revolution. Das Pathos Ihres
Romans ist das Pathos der Behauptung, die
Oktoberrevolution, der Bürgerkrieg und die mit ihnen
zusammenhängenden späteren sozialen Wandlungen
hätten dem Volk nichts als Leiden gebracht, die
russische Intelligenz aber physisch oder moralisch
vernichtet» «Wir irren uns wohl nicht, wenn wir
sagen, dass die Geschichte vom Leben und Sterben
des Doktor Schiwago in Ihrer Vorstellung gleichzeitig

eine Geschichte vom Leben und Sterben der
russischen Intelligenz, von ihrem Weg zur Revolution

durch die Revolution und von ihrem Untergang

infolge der Revolution ist.»
Da im Sowjetbereich seit 1930, vor allem seit

1934, eine aktive, positive und optimistische
Einstellung des Künstlers und Schriftstellers zu den

Errungenschaften der Revolution, der Neuformung
und Neuplanung der Gesellschaft gefordert wird,
musste naturgemäss das Bekenntnis eines freien
künstlerischen Geistes als «defaitistisch, verräterisch,

schweinisch» (wie sich der Sprecher des

Jugendverbandes, des Komsomol, auszudrücken
beliebte) bis zu den höchsten Rängen der politischen
Hierarchie hinauf disqualifiziert und beschimpft
werden.

Nun ist ja Pasternak nicht der erste und
einzige Fall, dass sich Künstler und Schriftsteller
gegen die dogmatische Schabionisierung und
Einengung des künstlerischen Schaffens, dagegen, dass

ihnen lediglich gestattet sein soll, die Richtlinien
der Partei auszuführen, auflehnten. Von dem 1956

in einer Auflage von 75 000 erschienenen Almanach
«Das literarische Moskau» bis zu Dudincews Roman
«Der Mensch lebt nicht vom Brot allein», wurden
genügend ketzerische Gedanken über die
sowjetische Wirklichkeit ausgesprochen. Es erfolgten

27



auch scharfe Polemiken der Gralshüter gegen diese

«Abirrungen, falschen Töne und Abkehr von den
aktuellen Fragen unserer Epoche». Chruschtschew
selbst griff in drei Reden an die Schriftsteller mit
schweren Drohungen ein.

Nach unserer Auffassung ist Pasternaks «Schi-

wago»eine dichterische Encyklopädie des russischen
Lebens des zwanzigsten Jahrhunderts, sozusagen
eine Psychologie, Soziologie und Ethik der
Revolution. Und die zeitgeschichtliche Redeutung des

Werkes liegt darin, dass die Gesamtproblematik
der russischen Revolution nicht vom Standpunkt
einer einseitigen Parteidoktrin aus, weder von der
marxistischen noch von der antimarxistischen oder
liberalen westlichen, aufgeworfen wird, sondern

von der Sinnfrage des Lehens, der Geschichte, des

Religiösen her: «Ich habe gesagt, class es notwendig
ist, Christus die Treue zu halten. Ich will das näher
erklären. Sie können vielleicht nicht begreifen,
dass man Atheist sein kann und nicht weiss, ob es

einen Gott gibt und wozu er da ist, und dennoch
überzeugt davon ist, dass der Mensch nicht in der
Natur lebt, sondern in der Geschichte, und dass die
Geschichte, ivie wir sie heute verstehen, von
Christus durch das Evangelium begründet worden

ist.» «Christus musste kommen, damit die
nachfolgenden Jahrhunderte und Generationen
frei aufatmen konnten. Er musste sterben, damit
die Menschen in ihren Nachkommen weiterleben.
Er musste den Tod erleiden, damit der Mensch
nicht mehr wie ein Hund auf der Strasse krepiert,
sondern bei sich zu Hause stirbt, in der
Geschichte, auf dem Höhepunkt seiner Arbeit, die
der Ueberwindung des Todes geweiht ist.» «Da
sind die zwei wesentlichen Elemente, die für die
Existenz des modernen Menschen unerlässlich sind:
die Idee der Freiheit der Persönlichkeit und die
Vorstellung vom Leben als Opfer.» (Von Prof.
Matl hervorgehoben). So steht es im «Schiwago».
Oder: «Der Herdentrieb ist immer die letzte
Zuflucht für Unbegabte, ob es sich nun um die
Anhänger von Soloivjew, Kant oder Marx handelt.
Wer die Wahrheit sucht, muss allein bleiben und
mit all denen brechen, die sie nicht genügend
lieben. Wie viele Dinge in dieser Welt verdienen wirklich

unsere Treue? Es sind wenig genug, wie mir
scheint. Man sollte der Unsterblichkeit die Treue
halten, denn sie ist nur ein anderes Wort für das,

was wir sonst Leben nennen.»
Im Gesamtrahmen der Entwicklung der

russischen Literatur gesehen, also im Verhältnis zu
Puschkin, Gogol, Turgenjew, Dostojewski, Tolstoi,
Leskow, Tschechow, Gorki — in der Funktion der
Literatur in der Oeffentlichkeit, im gesellschaftlichgeistigen,

sozialen Lehen, wie auch im Schicksal
des Dichters — fällt Pasternak, sein Werk und sein
Schicksal nicht im mindesten heraus, sondern reiht
sich organisch ein. Denn die Funktion der neueren
russischen Literatur im gesellschaftlich-geistigen
Leben ist seit ihrem Restehen eine ganz andere als

im Westen: Seitdem sie zu den eigenen Lebenstat¬

sachen kritisch schöpferisch gefunden hat, seit
Radischtschew die wundeste Frage des russischen
sozialen Lebens, die menschenunwürdige Lage der
leibeigenen Bauern, seit Gogol grot.esk den Irrsinn
der bürokratischen Verrottung, seit Puschkin, Ler-
montow bis zu Tolstoi immer wieder das Problem
des «überflüssigen» (von fremder Arbeit lebenden)
Menschen der Oberschichten aufgeworfen haben;
seitdem in Turgenjews Romanen die jungen an die
Naturwissenschaft und an den Fortschritt glaubenden

«Nihilisten» den alten «Konservativen» scharf
gegenübertreten, bis zu Dostojewskis Frage im
Raskolnikow: «Wenn Gott nicht ist, ist alles
erlaubt, auch der Mord» (an der Wucherin, um armen
Studenten zu helfen), bis zu Dostojewskis Frage in
den Brüdern Karamasow nach dem metaphysischen
Sinn des Leidens unschuldiger Kinder und zu dem

prometheischen Aufruhr des Menschen gegen Gott
(«Ich lehne Gott nicht ab, aber ich lehne die von
ihm geschaffene Welt ah; ich gebe Gott mein
Eintrittsbillelt in diese Welt zurück.» Ivan Karamasow)

— ist die russische Literatur in ihrem
klassischen Gros nicht Unterhaltung. Sie ist gesellschaftskritisch,

gesellschaftsethisch aktivistisch, dient der
Erziehung und Besinnung der Gesellschaft. Sie ist
Beichtstuhl, Kanzel und Diskussionstribüne (weil
es ja kein öffentliches freies politisches Leben und
freie Diskussion gab). Sie hat als Vorkämpferin
neuer sittlicher und sozialer Ideen und Ideale
etwas Missionäres; sie ist erfüllt von einem hohen
gesellschaftlichen Ethos. Daher ist ihre rücksichtslose

Offenheit, ihre ins allgemein Menschliche
transponierte Lebenswahrheit tiefer, wahrer, intensiver

als die der westlichen Literatur. Dies erkannten

und anerkannten schon die grossen westlichen
Dichter Flaubert, Galsworthy, Andre Gide, Romain
Rolland, Thomas Mann und andere. Daher ist auch
ihre Wirkung auf die Gesellschaft eine ganz andere
und tiefere. Die stärksten russischen Dichter erstanden

in der Zeit des ärgsten Zensurdruckes. Das gilt
für Puschkin, Lermontow, Dostojewski, Tolstoi, in
der zaristischen Zeit ebenso wie heute für Dudincev
und Pasternak. Ein altrussisches Sprichwort sagt:
«Es starb der Dichter, das Volk steht verwaist.»

Denn der Schriftstellerberuf galt seit jeher als
der lehensgefährlichste Beruf in Russland. Daher
das hohe stolze Unabhängigkeitsgefülil der Schriftsteller,

das Bewusstsein ihrer ungeheuren
Verantwortung, dass das ganze Volk in seinen Nöten auf
den Dichter und Schriftsteller wartet und hört. Ein
Beispiel dafür, was auch heute noch den breiteren
russischen Volkskreisen ihre Dichter bedeuten: Als
am 8. Februar 1956 Dostojewski zur Subskription
aufgelegt wurde, standen bei 30° Kälte ganze
Menschenschlangen in Moskau die ganze Nacht an, um
ja am nächsten Morgen das Anrecht auf die
gesammelten Werke Dostojewskis zu erwerben. Wo
kommt so etwas bei uns vor?

Ein russisches Sprichwort sagt: «Die Zunge
führt bis Kiew (d. h. bis dahin wird man sprachlich
verstanden), die Feder bis Schlüsselburg (d. h. zur

28



Festung für politische Verbrecher).» Der Lebensweg

der russischen Dichter und Schriftsteller war
demnach ein Märtyrerweg von Not, Verbannung,
Kerker, Festungshaft, Sibirien: Puschkin, einer der
begabtesten, war Jahre hindurch verbannt, fiel
37jährig im Duell. Lermontow, wegen eines
Gedichtes in den Kaukasus strafversetzt, fiel 27jährig
im Duell. Gribojedow wurde 33jährig ermordet.
Gogol ging körperlich und seelisch gebrochen mit
43 Jahren zugrunde. Der grosse Kritiker Bjelinski
starb mit 33 Jahren an der Schwindsucht als Folge
der furchtbaren Entbehrungen seines ganzen Lebens,
ähnlich Dobroljubaw mit 25 Jahren. Der Kritiker
Herzen starb in der Verbannung. Der Kritiker
Tschernyschewski war 20 Jahre nach Sibirien
verbannt. Pisarew hat den grössten Teil seiner
Aufsätze in der Haft in der Peterpaulsfestung geschrieben.

Dostojewski war zum Tode verurteilt und
begnadigt nach Sibirien verschickt. Wundern wir uns
also noch über die Verfolgung und Schmähung, die
Pasternak erfuhr?

Nun ist zwar auch hei uns im Westen die Funktion

der Literatur nicht nur eine unterhaltende,
nicht nur eine ästhetische Nachspeise oder Zuckerwasser

für Langeweile oder zum Einschlafen. Für
den Grossteil unserer Leser ist sie das ja zweifellos.

Aber wie viele sind es denn bei uns, die sich über
die Schönheit der Verse hinaus mit heissem Herzen
erhitzen und ereifern an den von Weinheber oder
Rilke aufgeworfenen Lebensproblemen? Wieviele
lassen sich erschüttern und aufrühren von den
brennenden Lebensprohlemen unserer Zeit, so —
um nur einige Fälle herauszugreifen — in K. Ihlenfelds

«Wintergewitter», in E. Wiecherts «Missa sine
nomine», in dem Königsgespräch von der Macht
und der grossen Gerechtigkeit im «Weissen Büffel»
E. Wiecherts, in Christopher Frys «Schlaf der
Gefangenen» und «Das Dunkel ist Licht genug», in
Faulkners, Thornton Wilders, O' Neills Dramen?
Wer unter den Gestaltern und Machern, den
Geschäftigen und Erfolgreichen unseres öffentlichen,
politischen und wirtschaftlichen Lehens lässt sich
von den «Dichter-Philosophen» erschüttern und
besinnen?

Und was sagt uns Pasternak, dessen mutiger
Stimme eines Rufenden in der Wüste auch wir, die
Suchenden und Ringenden im Westen, viel zu danken

haben, über das wahre Lehen? «Der Mensch
in dem anderen Menschen, das ist die eigentliche
Seele des Menschen» «In den anderen haben Sie

gelebt, in den anderen werden Sie auch bleiben.»

VON EINEM BESUCHE BEI DEN PYGMÄEN

Von Marguerite Reinhard

ährend der moderne abendländische Mensch seine seelischen Kräfte immer
eindeutiger nur nach aussen verlegt und damit die Verbindung mit den unbewussten

Kräften mehr und mehr verliert und als Folge in sich selbst gespalten ist, fliessen bei den

Naturvölkern die Grenzen zwischen der gegenständlichen Aussenwelt und der seelischen

Innenwelt noch ohne scharfe Scheidung ineinander. So ist auch der Pygmäe noch ein

magischer Mensch. Er steht auf der Stufe des wenig entwickelten Bewusstseins; der
einzelne Mensch geht im Leben seiner Gemeinschaft auf. Er vermittelt den Eindruck, noch

gänzlich ungespalten, also in sich selbst harmonisch zu sein. Da aber die Entwicklung des

Bewusstseins einen notwendigen Teil der Menschheitsentwicklung darstellt, wird wohl auch

der Pygmäe je nach Häufung seiner Berührung mit der abendländischen Zivilisation sein

Paradies der magischen Geborgenheit eines Tages verlassen müssen. Vielleicht wird bis

dahin der europäische Mensch seine inneren Gegensätze, die ihn heute zu zerreissen

drohen, überwunden haben, vielleicht wird er wieder zulassen, dass sein Bewusstsein

von der aus der Tiefe strömenden lebendigen Quelle des Umfassenden gespiesen werde.

Woher stammen die Pygmäen? Keiner weiss das

genau. Sie singen ein schwermütiges Lied, es

beginnt mit den Worten: «Die Nacht ist schwarz

und der Himmel erloschen, wir mussten das Dorf
unserer Väter verlassen .», und dieses Lied scheint
darauf hinzuweisen, dass die Pygmäen einst anderswo

gelebt haben und wohl dem Drucke der Neger
in die dunklen und feuchten Wälder des Ituri-
gebietes ausgewichen sind. Fast alle Pygmäenstämme

wissen von Kriegen zu berichten, die sie

zur Abwehr gegen die Neger geführt haben. Man
zählt sie zu den prähistorischen Rassen, zu einer
Art Zwerg-Primitivform der Menschheit, die in den
Jahrtausenden ungemein kraftvoll und gesund
gebliehen ist.

Im Gebiet des Ituri in Belgisch Kongo leben
rund 35 000 Pygmäen in einer Art Lehensgemeinschaft

mit den Negern. Der Pygmäe ist ausschliesslich

Jäger und Sammler; er seihst pflanzt nichts an.
Wenn auch die Jagd bisweilen sehr ergiebig ist, so

29


	Pasternaks "Doktor Schiwago" als Dokument unserer Zeit

