
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 68 (1959)

Heft: 3

Artikel: Drei Schriften aus unserer Zeit

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DREI SCHRIFTEN AUS UNSERER ZEIT

Das Bewusstsein der Einheit unseres Wesens mit allen andern offenbart
sich in uns durch Liebe. Die Liebe ist ein Erweitern des eigenen Lebens.
Je mehr wir lieben, um so weiter, voller und freudiger wird das Leben.

Tolstoi

Die Stimmen häufen sich, die angesichts der
politischen und geistigen Bedrängnis und

angesichts der apokalyptischen Visionen, die die heutige

Menschheit quälen, darauf hinweisen, wie sehr
sich alle seelischen Kräfte des modernen Menschen
im technischen, industrialisierten und mechanischen
Zusammenspiel der Zivilisation nach aussen verlegt
haben, während ihre inneren Wesensräume sich
mehr und mehr leeren und das Gleichgewicht in
bedrohlicher Weise aufheben. Die verschiedenen
Autoren werden nicht müde nachzuweisen, wie
unentbehrlich die Verbindung mit dem persönlichen
und dem kollektiven Unbewussten ist, weil von
dort bestimmte Forderungen aufsteigen, die erfüllt
werden sollten und deren Nichtbeachtung die
Menschheit von Katastrophe zu Katastrophe führt.

Weshalb ist das Gleichgewicht des modernen
Menschen in so verhängnisvoller Weise gestört? In
seiner Studie «Gegenwart und Zukunft», Rascher-

Verlag, Zürich, versucht Prof. C. G. Jung Antwort
auf diese Frage zu gehen. Er stellt fest, dass sich
der Mensch durch seine Lernfähigkeit von seinen
Instinkten entfernt hat und immer weiter entfernt,
eine Lernfähigkeit, die sich als ein eigentlicher
Drang zu fortschreitender Wandlung der menschlichen

Verhaltensweisen entpuppt. Auf sie sei in
erster Linie die Veränderung der Daseinsbedingungen

und die Forderung immer neuer Anpassungen
zurückzuführen. Je mehr sich aber der Mensch
durch diese Lernfähigkeit der Natur bemächtigt
habe, desto mehr seien ihm sein Wissen und Können

in den Kopf gestiegen und desto tiefer sei seine

Verachtung für das bloss Natürliche und Zufällige
geworden, das heisst für das irrational Gegebene,

zu dem auch die Psyche gehört. Diese fortschreitende

Entfernung des Menschen von seiner
Instinktgrundlage, seine Identifikation mit der nur bewuss-

ten Kenntnis seiner selbst unter Ausschluss des

Unbewussten, musste den zivilisierten Menschen

unweigerlich in den Konflikt zwischen Bewusstsein
und Unbewusstem, Geist und Instinktnatur, Wissen

und Glauben, das heisst in eine Spaltung seines

Wesens führen.
Der Mensch hat die Erfahrung vergessen, dass

die Grundlage, das Tragende des Bewusstseins das

Unbewusste ist. Da das rational nicht Erfassbare aber

abgelehnt wird, so ist vielen modernen Menschen
auch die religiöse Erfahrung, deren Medium das

Unbewusste ist, verloren gegangen. Nun beruht aber
nach Jung die religiöse Betätigung auf einer in¬

stinktiven Neigung und gehört zu den dem
Menschen eigentümlichen Funktionen. Wenn aber eine
dem Menschen so wichtige natürliche Funktion in
Verlust gerät, das heisst von bewusster und absichtlicher

Betätigung ausgeschlossen wird, so muss
eine allgemeine Störung entstehen.

Im weiteren kann beim rationalisierten
Menschen das weite Gebiet des Unbewussten von der
Kritik und Kontrolle des Bewusstseins nicht
erreicht werden. Da dieses Gebiet, wenn auch verstan-
desmässig nicht anerkannt, eben doch da ist, steht
es allen möglichen Einflüssen und seelischen
Infektionen schutzlos offen, gegen die sich zu verteidigen
der Mensch verlernt hat. Dem technisierten
Menschen droht deshalb die Vermassung. Die moralische
Entscheidung und Führung seines Lebens wird ihm
zunehmend entzogen, ohne dass er sich dessen be-

wusst wird. Je grösser die Menge, desto weniger
wichtig ist der Einzelne.

Die Möglichkeit einer ersten tiefgreifenden
Korrektur der Zeit liegt für Jung darin, die Anlage zur
seelischen Wendung nach innen, die heute zu
verkümmern oder sogar abzusterben drobt, von neuem
zu beleben. Durch gewisse geistige Uebungen, durch
ein schon in jungen Jahren auf der Schule
beginnendes Training der Konzentration und Meditation
wäre hier viel zu erreichen.

Vor allem aber sieht Jung das Gegengewicht
gegen die Vermassung und die seelische Spaltung
in der Verankerung des Menschen im Göttlichen,
nicht in einer einengenden Konfession, sondern
in einer freien und persönlichen Verbindung mit
dem Göttlichen als Folge eines tiefen Gotteserlebnisses,

das indessen nur im Bereiche der
unbewussten Kräfte möglich ist. Dazu ist es aber un-
erlässlich geworden, dass die alten Vorstellungsformen,

die Symbole, die dem heutigen Weltbild
nicht mehr entsprechen und vielfach Schuld an der
fatalen Kluft zwischen Glauben und Wissen tragen,
gewandelt werden. Jung ist allerdings überzeugt,
dass das christliche Symbol die Keime zu weiterer
Entfaltung in sich trägt; es könnte sich weiter
entwickeln, es liegt nur daran, ob sieb der Mensch
dazu entschliesst, über die christlichen
Voraussetzungen noch einmal und etwas gründlicher
nachzudenken.

Eine der Hauptforderungen Jungs ist jene der
Selbsterkenntnis, nicht nur der Kenntnis seiner be-

wussten Seiten, sondern auch das Wissen um sein

11



Unbewusstes, um seinen Schatten. Diese Forderung
richtet er vor allem an jene, die über die nötige
Intelligenz verfügen, um die Lage unserer Welt zu
begreifen, zugleich aber — und das erscheint ihm
ausschlaggehend — auch in hohem Masse die Gaben
des Herzens besitzen, den richtigen Weg zu wählen.
Dazu gehört die bewusste Annahme des Schattens,
die höchste Anforderungen an das Gefühl für
Verantwortung stellt. Darüber hinaus steht keiner
ausserhalb des Kollektivschattens der Menschheit.
Wenn sich der Mensch der Einsicht nicht mehr
entzieht, dass das Böse, ohne dass der Mensch es seihst
gewählt hat, in der menschlichen Natur selber sitzt,
so betritt dieses Böse die psychologische Bühne
offen und als ebenbürtiger Gegenspieler des Guten
und wirkt sich nicht mehr in den heimtückischen
Projektionen auf andere in solch fataler Weise aus,
wie wir das gerade in den letzten Jahrzehnten in so

schauriger Weise erfahren mussten. Einsicht in den
Schatten, Einsicht in den Dualismus der menschlichen

Seele führt zu jener Bescheidenheit, die zur
Anerkennung der menschlichen Unvollkommenheit
notwendig ist. Und dieser Einsicht bedarf es über¬

all dort, wo menschliche Beziehung hergestellt werden

soll.
Jung findet die Frage der menschlichen

Beziehungen und des inneren Zusammenhalts unserer
Gesellschaft dringend als Gegengewicht zur
Vereinsamung des Massenmenschen, dessen persönliche
Beziehungen durch Misstrauen unterhöhlt sind. Wo
Rechtsunsicherheit, Polizeibespitzelung und Terror
am Werke sind, fallen die Menschen der Vereinzelung

anheim. Dieser Gefahr gegenüber bedarf die
freie Gesellschaft eines Bindemittels gemüthafter
Natur, eines Prinzips wie das der christlichen
Nächstenliebe. Aber gerade hier leidet oft die Liebe zum
Mitmenschen an einer Verzerrung des Bildes, das

wir uns von ihm machen, weil wir unsern eigenen
Schatten auf ihn werfen. Es liegt daher im höchsten
Interesse der freien Gesellschaft, dass sie sich aus

psychologischer Einsicht um die Frage der menschlichen

Beziehung kümmert, weil auf einer solchen
von Liehe getragenen menschlichen Beziehung ihr
Zusammenhang und somit auch ihre Stärke beruht.
Denn wo die Liehe aufhört, beginnt die Macht, die
Vergewaltigung, der Terror.

Irrtum verlässt uns nie; doch ziehet ein höheres Bedürfnis immer den
strebenden Geist leise zur Wahrheit hinan.

Goethe

Wie Prof. C. G. Jung verlangt auch Prof. Karl
Schmid in seinem Buch «Hochmut und Angst»

Betrachtung zur seelischen Lage des heutigen
Europa, Artemis Verlag Zürich, vom europäischen
Menschen, die gefährliche Identifikation des
Menschen mit seinem bewussten, leistenden, verfügenden

Ich aufzugeben und das Selbst, die aus Be-
wusstem und Unbewusstem bestehende Ganzheit,
zum Ziel und Inhalt seiner Aufmerksamkeit zu
erheben. Denn seit vielen Jahrhunderten, insbesondere

aber seit Beginn der Neuzeit und am stärksten
seit der Aufklärung gelte für den europäischen
Menschen, dass er die Welt vom Intellekt aus
versteht und auf intellektuelle Weise bewältigt. Die
fortschreitende rationalistische Aufklärung des

europäischen Menschen sei indessen hegleitet und
erkauft worden durch eine ebenso fortschreitende
Erblindung der individuellen Seele; und dieser
Gedanke sei bestürzend. Wo nur mehr Wissenschaft
als Wahrheit angenommen wird, kann viele
Wirklichkeit nicht wahrgenommen werden. Das hat in
Europa selber und in seinem Verhältnis zu den
andern zu einer ganzen Reihe krisenhafter
Symptome geführt. Trotzdem ist der Glaube an die
Richtigkeit dieses rationalen Weges bisher nicht wesentlich

erschüttert worden; der europäische Geist hat
diesen seinen Schatten trotz Schopenhauer und
Nietzsche und Kierkegaard nie wahrnehmen wollen,

das lieisst, das unbewusste Wissen um die Fragwürdigkeit

dieser Haltung wird vom Bewusstsein nicht
zugelassen. Denn die Skepsis an der überkommenen
Geltung des Intellekts käme einer Sprengung des

Fundamentes gleich, auf dem die bisherige
europäische Vorherrschaft errichtet wurde. Zudem
müsste dieser Zweifel unmittelbar die Einsicht in
eine grosse europäische Geschichtsschuld nach sich
ziehen.

Der Mensch besteht aber nicht nur aus seinem
Ich, seinem Bewusstsein, der «Nur-Welt des Aussen»,
sondern in der Ganzheit seiner Psyche auch aus
dem Unbewussten. Ihm ist indessen nicht nur sein
individuelles Unbewusstes eigen, sondern er trägt
auch die Menschheit als kollektives Unbewusstes in
sich. Und dieses Unbewusste weiss um die tödliche
Gefahr des Hochmuts und der Kälte, in die der
Intellekt die Seele bringt. Es will sich von diesem
Druck befreien und bewirkt nun, ohne dass dies

vom Intellekt erkannt wird, eine gewaltige Projektion

nach aussen auf die Nachbarn, auf Amerika
und Russland. Durch diese Projektion vermag nun
der europäische Geist plötzlich mit allen Zeichen
des Schauderns und des Schreckens an den andern
das Endbild einer mechanisierten, entseelten,
intellektuell regulierten Menschenwelt zu sehen, in der
die Seele keine Stätte mehr findet. Er erkennt —
nicht bei sich selbst, sondern bei den Ländern der

12



Projektion — die Schädigung des beseelten
Menschen. Schaudernd erkennt er in der amerikanischen

Atombombe, was ihm die Giftgase noch
verschwiegen haben, die Werke der sich selbst über-
lassenen Wissenschaft. Wenn nun aus Schauder und
Erschrockenheit über die Nachbarn der Zweifel
aufspringt in ihm seiher, die Erkenntnis über die
eigene Hybris wächst, dann hat die ungeheure
Veranstaltung ihr Ziel erreicht. Dann kann die «Meta-
noia», die Prof. Schmid als Sinnesänderung, Reue
und Busse in einem aufgefasst wissen möchte,
einsetzen.

Ist aber der europäische Mensch zu dieser Meta-
noia bereit? Karl Schmid zweifelt daran. Dazu
bedarf es der Annahme des Schattens, und im
europäischen Falle lieisst dieser Schatten Geschichte.
Er muss diese Geschichte einer ehrlichen,
schonungslosen Kritik unterziehen, sie Schritt nach
Schritt mit den christlichen Forderungen vergleichen

und entschlossen zur demütigenden Tatsache

stehen, dass es kein einziges christliches Gebot gibt,
das Europa im Laufe seiner Geschichte nicht mit
Füssen getreten hat. Für die Sinnesänderung ist es

für Schmid unumgänglich, dass der europäische
Mensch diesen Schatten annimmt, zur europäischen
Vergangenheit steht, nicht im Willen, den Vätern
den Prozess zu machen, sondern in der Bereitschaft,
die Folgerungen zu ziehen und die Folgen zu

tragen.
Dieses Sehen des Schattens soll die wirkliche

und echte Kultur Europas keineswegs schmälern,
sondern auch die Gegenseite aufdecken und den

Kulturhochmut überwinden helfen, mit dem so

viele europäische Menschen dem Menschen anderer

Völker gegenübertreten. Denn je ernstlicher und
höher einer die Möglichkeiten und die Verpflichtung

der europäischen Vergangenheit anschlägt,

um so greller muss ihm der Gegensatz in die Augen

springen, der zwischen den ideellen Lichtern der

europäischen Kultur und ihrer wirklichen
Ausstrahlung in diesen letzten Jahrhunderten besteht.

Das, was Europa gegenwärtig viel zu schaffen

gibt, der heutige Geist der asiatischen und
afrikanischen Völker, die Europa angreifen, ist in
hohem Masse Geist vom europäischen Geist, nämlich

ein Geist des Angriffs. Der Nationalismus dieser

Staaten, der technische Enthusiasmus und die

Zivilisationsgläubigkeit dieser Völker, ihre
politische Stosskraft und ihre Skrupellosigkeit erweisen

diese Völker als gelehrige Schüler ihrer europäischen

Herren und Lehrer.
Statt den Schatten zu erkennen und anzunehmen,

flüchtet sich in Europa der eine in die Kultur,

der andere in die Zukunftshoffnung der
«Europäischen Integration», des europäischen Zusammenschlusses.

Die wirtschaftliche und militärische
Integration liegt in der Entwicklung Europas; nicht
ihr gilt Sclnnids Kritik. Diese gilt der Gesinnung,
in der diese Integration sich vollziehen soll. Ohne

Metanoia bleibt alles heim alten. Und doch wäre

es unerlässlich, das, was innerhalb der einzelnen

Staaten sich als Irrweg erwies, genau zu bedenken,
bevor es auf den zwischenstaatlichen Bereich
übertragen wird. Die nationalen Affekte, ein dunkler
Bereich voller Phantome und Gespenster, sind nicht
belichtet und verwandelt worden. Beschwörend

fragt Schmid angesichts dieser Tatsache: «Hat sich

irgendetwas Einsichtiges, Reinigendes, Erhöhendes
begeben, wenn die hochmütige Eigenliebe sich nun
nicht mehr auf eine einzelne Nation, sondern auf
den Kontinent erstreckt?» Statt Metanoia finden
wir überall erhöhtes Bewusstsein der alten Kultur
und damit Kulturhochmut sowie das Bewusstsein
der erhöhten Schicksalsgemeinschaft verbunden mit
Angst. Die kollektiven Gefühle des Hasses und der

Verachtung werden nicht als solche erkannt,
sondern in die Nachbarn verlagert.

Mit alledem möchte Schmid durchaus die
Tatsache nicht antasten, dass die politische Weltlage
heute von Europa den Entscheid verlangt, ob es

sich zum Westen oder zum Osten zählt. Mit der

Verwässerung des politischen Entweder-Oder wäre

nur Russland, nicht aber Europa gedient. Diese

politische Entschlossenheit in der Welt-Alternative
findet Schmid richtig, kritisiert aber scharf die

Aufteilung der Welt in eine helle westliche und
eine dunkle östliche Hälfte im Hinblick auf die
geistig-seelische Lage Europas, um die es ihm geht.
Man sieht an Amerika und Russland nur die
Schattenseiten; das Licht soll auf dem Europäischen
liegen. Projektionen! In Russland stellt man das

Massenhafte, in Amerika das Technisierte fest;
denn Russland und Amerika sind heute die Träger
der wesentlichen Projektionen unseres gemeinsamen
europäischen Unhewussten. Wir spüren, dass das

Lehen durch die Technisierung und die Vermassung

in seinem Keime bedroht, dass es entseelt wird,
erstarrt, dem Kältetod ausgesetzt ist. Etwas in uns
weiss, dass die Diktatur des Intellekts das Leben der
Seele unci die Seele des Lebens immer und überall
in die äusserste Gefahr bringt. Würde es sich
indessen um ein wirkliches «Wissen» handeln, das

sich im Bewusstsein vollzöge, so käme es offenbar
nicht zu jenen fatalen Projektionen, die die
Tatsachen nicht erkennen lassen, wie sie wirklich sind.

Hinter und in der erschreckenden Empfindung
des Mechanistischen und Massenhaften an Amerika
und Russland fühlen wir ein neu erwachtes
europäisches Gefühl für die Fragwürdigkeit und
Gefahr, die mit der Vorherrschaft des Intellektes
verbunden ist, am Werke. Europa erblickt in diesen

Visionen das Zerrbild von etwas, woran es seiher

krankt und das ihm als seine eigene Krankheit
nicht hewusst ist.

In sehr eindrücklicher Weise führt Schmid die

Angst vor den Massen, vor dem «Unteren»
(gesellschaftlich), auf die Angst des Intellektes vor dem

«Unteren» in der eigenen Seele, also vor den

unhewussten Kräften zurück. Im Wort «Masse» klingt
beides mit: das Gefühl für die Gefährdung der
(gesellschaftlich und seelisch) oberen Bereiche und

13



das Wissen, dass die (gesellschaftlich und seelisch)
höheren Stände nicht unschuldig sind. Ja mehr
noch: auch die Ahnung wirkt mit, dass alles höhere
Lehen letztlich abhängt und genährt wird vom
einfachen Unbekannten auf dem Acker, der dazu
sieht, dass aus Erde Korn wird.

Schmid verlangt dringend Selbsterkenntnis:
Selbsterkenntnis des europäischen Individuums und
Selbsterkenntnis der europäischen Völker. Die richtige,

des Namens würdige Selbsterkenntnis beginne
genau damit, dass man seinen Schatten erkennt und
nicht auf andere wirft, also fortwirft. Unsere auf
Selbsterkenntnis gehenden Bemühungen haben
diesem Schatten zu gelten, das heisst dem, was ihn
wirft: dem Verhältnis zwischen intellektueller
Vorherrschaft und formenlos-unbewältigter Affektivität
in der europäischen Seele. Selbsterkenntnis ist klares
Erkennen des gestörten Grundverhältnisses von
Intellekt und Gefühl, geistiger Freiheit und instinkthafter

Gehaltenheit, Bewusstsein und Unbewusst-
sein.

Wie kann diese Krisis überwunden werden?
Nichts kann rückgängig gemacht werden: weder
kann der europäische Geist als Ganzes, noch kann
einer von uns den Grad der Bewusstheit und die
Macht seiner Rationalität im strengen Sinne
rückgängig machen. Die Ueberwindung der inneren
Spaltung kann nur über die geschärfteste Bewusstheit

angestrebt werden, nur «nach vorne». Wichtig
ist, dass wir des inneren Gespaltenseins tief bewusst
werden, es als solches erkennen, und wichtig ist,
dass wir unsere eigenen unbewussten Inhalte nicht
mehr als Schatten auf andere werfen. Erst dann
ist es möglich, dass der Intellekt jene Fähigkeiten
des Hörens und Spürens zurückgewinnt, die der
Hochmut in ihm zerstörte.

Auch Schmid verlangt — wie Jung — neue
Urbilder, neue Archetypen, die sich um Versöhnung
des Unteren mit dem Oberen bemühen, Bilder, die
sich an jene vom allmächtigen Schöpfer und
erlösungsbedürftigen Geschöpf anschliessen können.
Das eigentlich Heilsame und Fruchtbare stellt sich
erst ein, nachdem zwischen dem Bewussten und
dem Unbewussten wieder ein Verhältnis entstanden

ist, das nicht als beirrendes und beängstigendes
Neben- und Gegeneinander, sondern als Füreinander

verstanden wird, so wie die Wurzeln für
Stamm und Krone da sind, und Krone und Frucht
das Geheimnis der Wurzel in sich bergen. Das Bild
des Hauses, in dem der Intellekt die Prunkgemächer
bewohnt und das Unbewusste in die feuchten,
muffigen, dunklen Kellerräume weist, sollte vom
schönen Bild des Baumes, des Wachstums von
unten nach oben, ersetzt werden. Das Bild des
herrschenden siegreichen Höheren muss verschwinden,
wir müssen wieder durchlässig werden für das
Geheimnis der Wurzeln und die Feuchtigkeit des

Ursprungs. Wo die Demut gegenüber Herkunft und
Geburt stark wird, verblasst das Bild des «Herrn
im hohen Haus». In meditativer Ansehung des gan¬

zen Baumes, in der Versenkung in seine Wurzeln,
den Stamm, die Krone, werden wir wieder ehrende
Furcht, Ehrfurcht und Demut vor dem, was über
uns, in uns und unter uns ist, empfinden. Die
europäische Begegnung mit dem slawischen Osten aber
war in ihrem reinsten Kerne Begegnung mit der
alten Demut der Seele. Dass die Welt der Symbole
und Bilder, die Russland für die mystische
Seelenganzheit bot, uns verdeckt ist durch die politische
Konstellation, betrachtet Schmid als eines der für
Europa tragischsten Verhängnisse der Weltstunde.
Nur an wenigen Punkten lässt sich heute noch
etwas ahnen von der fast verstummten Sprachkraft

der slawischen Welt: in Kafka, Martin Buber,
in Marc Chagall, neuerdings auch in Boris Pasternak.

Von Prag bis London, von Norwegen bis Italien
sind die schöpferischen Menschen zahlreich, die
der Alleinherrschaft des Bewusstseins und der
Rationalität die Gefolgschaft gekündigt haben. Es

hängt aber vor allem davon ab, dass jene Vorgänge,
die wir bei Einzelnen im Gange sehen, auch innerhalb

der Nationen zur Verwirklichung gelangen.
In Anbetracht der östlichen Gefahr darf es uns

nicht mehr nur um die Erhöhung der militärischen
Schlagkraft, sondern auch um die Erhöhung der
Widerstandsstärke gehen. Diese ist irrational, eine
seelische Kraft und eine moralische Grösse. Die
europäische Besinnung und Klärung würde in
hohem Masse zu dieser Widerstandsstärke beitragen.
Wenn Europa sich wahrhaftiger als früher erblickt
in seiner Wirklichkeit, wenn es seinen äusseren
Ort im Westen und seinen inneren Ort in sich
selber findet, wenn es zu seiner Geschichte und ihren
schuldhaften Dunkelheiten steht, wenn es seine
irrationale Tatsächlichkeit endlich auf gute Weise
bewältigt und fruchtbar macht, glaubt Schmid, dass

ein solches zu sich selbst stehendes Europa eine
Widerstandsstärke besitzen könnte, die weit fester
ist als die Mauern irgendeiner Ideologie. Zu solcher
Widerstandskraft verhalte sich die militärische
Schlagkraft wie der Sohn zur Mutter.

Mögen die nachfolgenden Worte Schmids in
prophetischer Schau geschrieben worden sein und
Wirklichkeit werden:

«Es kann noch keinen Namen geben für den

geheimnisvollen Vorgang, der dieses Jahrhundert
mindestens, vielleicht aber mehrere Jahrhunderte
ausfüllen wird: in dem das Land eindämmert, die
Brandung des Meeres wieder hörbar und die
Sternbilder wieder sichtbar werden, und all das spürbar
wird, was jenseits des Landes Vernunft, unter und
über ihm ist, das Aeltere, Andere, Grössere, Ewigere.
Vorgang, in dem die europäische Seele an den
ältesten und äussersten Punkten des bisher Erreichten

das neue Zeitalter ahnt, das nicht mehr aus der
Dissoziation lebt, sondern von Verwandlung und
Zusammenschluss des Verfeindeten. Dieses Zeitalter
wird nicht mehr dafür und davon leben, dass es das

Un-Geheure ausklammert und Mensch und Welt

14



nur so weit sieht, als sie ausmessbar sind. Das mil- lauben, das Ungeheure wieder zu sehen, in uns,
dere, reichere Licht dieses Welttages wird es er- unter uns und über uns.»

Wer in seinem Selbst die Welt ehrt, dem kann man wohl die Welt
anvertrauen. Wer in seinem Selbst die Welt liebt, dem kann man wohl die
Welt übergeben.

Lao Tse

Während Prof. Karl Schmid den Kern unserer
heutigen Spaltung im 15. Jahrhundert erblickt,

als die in der Folge immer radikaler werdende
Ausklammerung des Irrationalen und Religiösen jene
Trennung schuf, die keinen Austausch von oben und
unten, vom Bewussten und Unbewussten mehr zu-
lässt, sieht Dr. Erich Neumann in seinem an der
Eranos-Tagung in Ascona vom 21. bis 29. August
1957 (Eranos Jahrbuch 1957, Band XXVI) gehaltenen

Vortrag «Die Sinnfrage und das Individuum»
den Grund der Spaltung schon viel früher in der
Bemühung, «das wissenschaftlich-philosophische
Erbgut des Griechentums mit dem religiös-moralischen

Erbgut der jüdisch-christlichen Tradition zu
vereinen». Diese Bemühung «hat mit dem
katastrophalen Sieg der griechischen Wissenschaft im
Bewusstsein und dem ebenso katastrophalen Sieg
der jüdisch-christlichen Moral und Glaubenswerte
im Unbewussten des abendländischen Menschen
geendet».

Das vereinzelte Bewusstseins-Ich des modernen
abendländischen Menschen — und nur dieses Be-
wusstseins-Ich ist diesem massgebend — weiss, nach
Neumann, weder von Gott noch vom Teufel noch
von der gefallenen menschlichen Seele, doch in
seinem Unbewussten, das er ignoriert, das aber eben
doch da ist, ist der Mensch von einem wahrhaft
abgründigen Schuldgefühl beherrscht; denn immer
noch ist in ihm die Gottheit wirksam, die er mit
dem Intellekt nicht mehr anerkennt.

Das Transpersonale als Sinngebendes ist mehr
und mehr verschwunden, die Religionen sind nicht
mehr wirksam, das wirkliche Erleben des modernen
Menschen — abgesehen von dem der wenigen, die
noch in alten Bindungsordnungen leben — ist das

der Sinnlosigkeit und Verzweiflung, der Angst und
Vereinsamung und des Gefühls der Vernichtung.

Wie Jung und Schmid ist auch Neumann der

Meinung, dass die abendländischen Bilder des
Göttlichen im Menschen dieser Verzweiflung des modernen

Menschen nicht mehr «angemessen» sind, weil
sich diese Bilder des Göttlichen mit der Entwicklung

des abendländischen Menschen, seinem
Bewusstsein, seiner Welterfahrung und seiner Erfahrung

vom Menschen nicht mitgewandelt haben.
«Alle diese heiligen Bilder — und sie bleiben heilig
auch da, wo sie ihre Wirksamkeit für den modernen
Menschen eingebüsst haben — entsprechen ewigen

Wahrheiten, aber diese Wahrheiten scheinen das

zu erfahrende Dasein des heutigen Menschen nicht
mehr zu bergen.»

Die Bilder der Gottheit aber sind es, die jeweils
den Sinn des menschlichen Daseins verbürgen; mit
ihnen steht und fällt die Möglichkeit des
Einzelmenschen und der Gruppe, im Lehen den Rest an
Geborgenheit in einem Transpersonalen zu erfahren,

ohne den die menschliche Existenz das Dasein
nicht zu ertragen imstande ist.

Eine Menschheit ohne Religion, ohne Dichtung,
ohne Kunst hat es nie gegeben; sie wäre sonst keine
Menschheit. All das finden wir auch in den
einfachsten Naturvölkern wie zum Beispiel hei den

Pygmäen oder hei der australischen Urbevölkerung.
Denn der Mensch ist nach Neumann kein Homo
sapiens, sondern ein Homo creator, ein schöpferischer

Mensch, und deshalb lehnt es Neumann ah,

vom Untergang des Menschen zu sprechen, auch

wenn er seinen Intellekt ad absurdum geführt hat.
Neumann nährt seinen Optimismus in der Erkenntnis

der Wirklichkeit, allerdings nicht in der
Erkenntnis des rationalen Ich, des Nur-Ich und des

Bewusstseins, sondern aus dem Wissen um den

ganzen Menschen und das ganze Leben, das ein
Leben des schöpferischen, in jedem Menschen
lebendigen Göttlichen ist, auch wenn der Mensch
nichts davon weiss.

Vor lauter Grössenwahn des Nur-Ich, vor lauter
Sorge um dieses Nur-Ich, vergisst der Mensch, dass

etwas Unzerstörbares in ihm lebt, um das er sich
nicht zu sorgen braucht.

Wie Jung und Schmid fordert Neumann
deshalb vom heutigen Menschen Durchstoss zur
Einheitswirklichkeit des Ich-Selbst, zur Ganzheit seines

Wesens, in der der Gegensatz zwischen dem, was
das Weltliche, und dem, was das Göttliche ist, nicht
mehr erscheint.

Der Welt der Technisierung und der
Unterdrückung hält Neumann seine Erkenntnis entgegen,
dass der Mensch immer mehr als nur ein atomi-
siertes Ich sei, er könne durch keine industrielle
Entwicklung und Spezialisierung gänzlich seines

schöpferischen Menschseins beraubt werden. «Denn
die Einheit des schöpferischen Göttlichen mit der
schöpferischen Menschheit und dem schöpferischen
Menschen, der jeder Einzelne ist, ist unverlierbar,
weil sie die eigentliche Struktur des Menschen und
der Menschheit ausmacht.» Und weil in jedem Ein-

15



zelnen das Göttliche lebt, ist auch das Unvoraus-
sehbare des schöpferischen Wunders überall möglich.

Denn der Mensch kann, weil er lebt, niemals
vom Göttlichen entfernt sein, das — auch ohne dass

er es weiss — das Wurzelwerk seines Daseins
ausmacht. Der Mensch hat diese grosse Wahrheit
vergessen, weil er in der «Nur-Welt» der Sinne lebt.
Doch das, was wir Psyche nennen, ist ein Gewebe,
in dem Welthaftes, Menschliches und Göttliches
untrennbar miteinander verknüpft sind.

In dieser Sicht ist nicht alles, was wir heute als

Unglück betrachten, wirklich ein Unglück, sondern
ein vielleicht übers Ziel hinausschiessender Beginn
zu etwas Neuem. Die Zeiten der Gefährdung gehen
vorüber, totalitäre Staaten werden ebenso zerstört
wie Demokratien, es bleibt der sich wandelnde und
schöpferische Mensch, dessen Bewusstseinswandlung
nur der Exponent der tiefen unaufhaltsamen Macht
in der menschlichen Psyche ist, die die alte
jeweilige Form überwächst, zerstört und erneuert.

Damit diese Einheit zwischen dem Göttlichen,
der Welt und dem Menschen wieder erfahren werden

kann, betrachtet es Neumann als eine der
entscheidenden Aufgaben des heutigen Menschen,
unsere durch das Nur-Ich verursachte Verdunkelung
zu erhellen und unsere menschliche Ganzheit zu
erfahren, denn erst als Selbst-Ich, das wir sind, sind
wir offen, weltverbunden und weltschöpferisch. Wie
kann das aber erreicht werden?

Es geht Neumann nicht darum, das Ich auf
Kosten des Selbst herabzumindern und
auszulöschen, wie es im Osten geschieht, sondern darum,
dieses Ich ins richtige Verhältnis zum Selbst zu stellen,

das Bewusste zum weiten Unbewussten, dem
Urquell alles Schöpferischen, aus dem sich das Ich
nährt. Im Gegenteil! Er misst dem Bewusstsein
grösste Wichtigkeit bei, aber im Zusammenhang
mit dem Unbewussten. Nachdem das Bewusstsein
Schöpferisches, also Göttliches aus dem Urquell des

Unbewussten aufgenommen hat und es zu Geistigem
wandelt, betrachtet Neumann diesen wandelnden
«Ichpunkt des Bewusstseins» in diesem Augenblick
der schöpferischen Wandlung ebenfalls als göttlich
und damit als zeitlos und unverlierbar. Dieser zeitlose

Ichpunkt der schöpferischen Wandlung
erscheint Neumann als höchste numinose Gegenwart,
und der schöpferische Augenblick des Bewusstseins
ist für ihn «in Gott».

Damit ist aber dem Menschen die Entscheidung
nicht abgenommen. Das Schöpferische steht jenseits
von Gut und Böse, das Ich aber hat sich ununterbrochen

für Gut oder Böse zu entscheiden. Hier wie
bei so vielem fällt das, was wir dem Göttlichen
abnehmen müssen, dem Menschlichen selber zu, und
wir müssen es ertragen lernen, als «Ich bin» in einer
Welt zu leben, die vom Schöpferisch-Göttlichen so

geschaffen ist, dass wir Menschen uns in ihr zu
entscheiden haben. Denn als in die Welt und Menschheit

verstrickte Ganzheit schaffen wir unser Schicksal

mit seinem Guten und Bösen, als Natur- und
Trieb- ebenso wie als Geistwesen, und wir haben
uns selber zu entscheiden. Dabei sind wir als
Menschen nicht imstande, die schöpferische Ganzheit
unseres Daseins auf das nur «gute» Tun zu beschränken,

abgesehen davon, dass wir vielfach nicht zu
beurteilen vermögen, ob das Gute, das wir tun,
wirklich gut, das Böse, das wir tun, wirklich böse
ist. Das Wissen um die schöpferische Notwendigkeit

unseres Auch-böse-Seins verhindert weder die

Notwendigkeit unserer moralischen Entscheidung
noch unseres Leidens. Denn für Neumann bleibt
Schuld Schuld, und Versagen bleibt Versagen, und
die Schuld rächt sich, und das Böse ist böse, auch

wenn wir damit in das Gut und Böse umfassende
schöpferische Dasein miteingeschlossen sind.

Aber der Mensch, der in eine neue Beziehung
zum Gut und Böse der menschlichen Wirklichkeit
getreten ist, kann sein Tun, das sich unabhängig
von seinem Wollen als gut oder böse herausgestellt
hat, als zu seinem Schicksal gehörig verstehen und
es als notwendiges Geschehen nicht nur seiner Ich-
Selbst-Verwirklichung, sondern auch der mit dieser
unauflöslich verbundenen Welt-Verwirklichung
annehmen.

Der Ich-Selbst-Mensch nimmt das Dasein an. Und
in diesem Dasein erfährt er die Welt als das

Ausgegossensein des Schöpferischen. Wie wir als Ich
verloren sind und verloren sein müssen, da wir kein
personal göttliches Gegenüber als ein «Aussen»
erleben, so sind wir als Ich-Selbst geborgen, da wir
aus der nächsten Nähe zum Göttlichen niemals
heraustreten. «Erst in diese Geborgenheit heimzukehren

heisst, in dieser göttlichen Welt wirklich zu
leben. In ihr zu leben aber ist dann auch identisch
damit, unter den Fussohlen zu spüren, dass unsere
Wege ewige Wege sind.»

Rd.

Ein Schüler fragt den Rabbi: Was ist Gott Der Gefragte schweigt.

Der Schüler wiederholt die Frage, bis der Meister antwortet: Weiss

ich es denn? Aber das weiss ich: ER ist deutlich da, und sonst ist

nichts deutlich da. Und das ist ER.

Aus den Chassidischen Geschichten von Martin Buber.

16


	Drei Schriften aus unserer Zeit

