Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 68 (1959)

Heft: 3

Artikel: Drei Schriften aus unserer Zeit
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-975409

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-975409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DREI SCHRIFTEN AUS UNSERER ZEIT

Das Bewusstsein der Einheit unseres Wesens mit allen andern offenbart
sich in uns durch Liebe. Die Liebe ist ein Erweitern des eigenen Lebens.
Je mehr wir lieben, um so weiter, voller und freudiger wird das Leben.

Die Stimmen hédufen sich, die angesichts der
politischen und geistigen Bedringnis und an-
gesichts der apokalyptischen Visionen, die die heu-
tige Menschheit quilen, darauf hinweisen, wie sehr
sich alle seelischen Krifte des modernen Menschen
im technischen, industrialisierten und mechanischen
Zusammenspiel der Zivilisation nach aussen verlegt
haben, wihrend ihre inneren Wesensriume sich
mehr und mehr leeren und das Gleichgewicht in
bedrohlicher Weise aufheben. Die verschiedenen
Autoren werden nicht miide nachzuweisen, wie un-
entbehrlich die Verbindung mit dem personlichen
und dem kollektiven Unbewussten ist, weil von
dort bestimmte Forderungen aufsteigen, die erfiillt
werden sollten und deren Nichtbeachtung die
Menschheit von Katastrophe zu Katastrophe fiihrt.

Weshalb ist das Gleichgewicht des modernen
Menschen in so verhingnisvoller Weise gestort? In
seiner Studie «Gegenwart und Zukunfts, Rascher-
Verlag, Ziirich, versucht Prof. C. G. Jung Antwort
auf diese Frage zu geben. Er stellt fest, dass sich
der Mensch durch seine Lernfihigkeit von seinen
Instinkten entfernt hat und immer weiter entfernt,
eine Lernfihigkeit, die sich als ein eigentlicher
Drang zu fortschreitender Wandlung der mensch-
lichen Verhaltensweisen entpuppt. Auf sie sei in
erster Linie die Verinderung der Daseinsbedingun-
gen und die Forderung immer neuer Anpassungen
zuriickzufithren. Je mehr sich aber der Mensch
durch diese Lernfihigkeit der Natur bemichtigt
habe, desto mehr seien ihm sein Wissen und Kon-
nen in den Kopf gestiegen und desto tiefer sei seine
Verachtung fiir das bloss Natiirliche und Zufillige
geworden, das heisst fiir das irrational Gegebene,
zu dem auch die Psyche gehért. Diese fortschrei-
tende Entfernung des Menschen von seiner Instinkt-
grundlage, seine Identifikation mit der nur bewuss-
ten Kenntnis seiner selbst unter Ausschluss des
Unbewussten, musste den zivilisierten Menschen
unweigerlich in den Konflikt zwischen Bewusstsein
und Unbewusstem, Geist und Instinktnatur, Wissen
und Glauben, das heisst in eine Spaltung seines
Wesens fithren.

Der Mensch hat die Erfahrung vergessen, dass
die Grundlage, das Tragende des Bewusstseins das
Unbewusste ist. Da das rational nicht Erfassbare aber
abgelehnt wird, so ist vielen modernen Menschen
auch die religiose Erfahrung, deren Medium das
Unbewusste ist, verloren gegangen. Nun beruht aber
nach Jung die religiose Betiitigung auf einer in-

Tolstoi

stinktiven Neigung und gehért zu den dem Men-
schen eigentimlichen Funktionen. Wenn aber eine
dem Menschen so wichtige natiirliche Funktion in
Verlust gerit, das heisst von bewusster und absicht-
licher Betitigung ausgeschlossen wird, so muss
eine allgemeine Storung entstehen.

Im weiteren kann beim rationalisierten Men-
schen das weite Gebiet des Unbewussten von der
Kritik und Kontrolle des Bewusstseins nicht er-
reicht werden. Da dieses Gebiet, wenn auch verstan-
desmissig nicht anerkannt, eben doch da ist, steht
es allen moglichen Einfliissen und seelischen Infek-
tionen schutzlos offen, gegen die sich zu verteidigen
der Mensch verlernt hat. Dem technisierten Men-
schen droht deshalb die Vermassung. Die moralische
Entscheidung und Fithrung seines Lebens wird ihm
zunehmend entzogen, ohne dass er sich dessen be-
wusst wird. Je grosser die Menge, desto weniger
wichtig ist der Einzelne.

Die Moglichkeit einer ersten tiefgreifenden Kor-
rektur der Zeit liegt fiir Jung darin, die Anlage zur
seelischen Wendung nach innen, die heute zu ver-
kitmmern oder sogar abzusterben droht, von neuem
zu beleben. Durch gewisse geistige Uebungen, durch
ein schon in jungen Jahren auf der Schule begin-
nendes Training der Konzentration und Meditation
wiire hier viel zu erreichen.

Vor allem aber sieht Jung das Gegengewicht
gegen die Vermassung und die seelische Spaltung
in der Verankerung des Menschen im Géttlichen,
nicht in einer einengenden Konfession, sondern
in einer freien und personlichen Verbindung mit
dem Géottlichen als Folge eines tiefen Gotteserleb-
nisses, das im Bereiche der un-
bewussten Krifte moglich ist. Dazu ist es aber un-
erlisslich geworden, dass die alten Vorstellungs-
formen, die Symbole, die dem heutigen Weltbild
nicht mehr entsprechen und vielfach Schuld an der
fatalen Kluft zwischen Glauben und Wissen tragen,
gewandelt werden. Jung ist allerdings iiberzeugt,
dass das christliche Symbol die Keime zu weiterer
Entfaltung in sich trdgt; es konnte sich weiter ent-
wickeln, es liegt nur daran, ob sich der Mensch
dazu entschliesst, iiber die christlichen Voraus-
setzungen noch einmal und etwas griindlicher nach-

indessen nur

zudenken.

Eine der Hauptforderungen Jungs ist jene der
Selbsterkenntnis, nicht nur der Kenntnis seiner be-
wussten Seiten, sondern auch das Wissen um sein

11



Unbewusstes, um seinen Schatten. Diese Forderung
richtet er vor allem an jene, die iiber die notige
Intelligenz verfiigen, um die Lage unserer Welt zu
begreifen, zugleich aber — und das erscheint ihm
ausschlaggebend — auch in hohem Masse die Gaben
des Herzens besitzen, den richtigen Weg zu wihlen.
Dazu gehort die bewusste Annahme des Schattens,
die hochste Anforderungen an das Gefiihl fiir Ver-
antwortung stellt. Dariiber hinaus steht keiner aus-
serhalb des Kollektivschattens der Menschheit.
Wenn sich der Mensch der Einsicht nicht mehr ent-
zieht, dass das Bose, ohne dass der Mensch es selbst
gewihlt hat, in der menschlichen Natur selber sitzt,
so betritt dieses Bose die psychologische Biihne
offen und als ebenbiirtiger Gegenspieler des Guten
und wirkt sich nicht mehr in den heimtiickischen
Projektionen auf andere in solch fataler Weise aus,
wie wir das gerade in den letzten Jahrzehnten in so
schauriger Weise erfahren mussten. Einsicht in den
Schatten, Einsicht in den Dualismus der mensch-
lichen Seele fiihrt zu jener Bescheidenheit, die zur
Anerkennung der menschlichen Unvollkommenheit
notwendig ist. Und dieser Einsicht bedarf es tiber-

all dort, wo menschliche Beziehung hergestellt wer-
den soll.

Jung findet die Frage der menschlichen Be-
ziehungen und des inneren Zusammenhalts unserer
Gesellschaft dringend als Gegengewicht zur Ver-
einsamung des Massenmenschen, dessen personliche
Beziehungen durch Misstrauen unterhshlt sind. Wo
Rechtsunsicherheit, Polizeibespitzelung und Terror
am Werke sind, fallen die Menschen der Verein-
zelung anheim. Dieser Gefahr gegeniiber bedarf die
freie Gesellschaft eines Bindemittels gemiithafter
Natur, eines Prinzips wie das der christlichen Nich-
stenliebe. Aber gerade hier leidet oft die Liebe zum
Mitmenschen an einer Verzerrung des Bildes, das
wir uns von ihm machen, weil wir unsern eigenen
Schatten auf ihn werfen. Es liegt daher im héchsten
Interesse der freien Gesellschaft, dass sie sick aus
psychologischer Einsicht um die Frage der mensch-
lichen Beziehung kiimmert, weil auf einer solchen
von Liebe getragenen menschlichen Beziehung ihr
Zusammenhang und somit auch ihre Stirke beruht.
Denn wo die Liebe aufhort, beginnt die Macht, die
Vergewaltigung, der Terror.

Irrtum verlisst uns nie; doch ziehet ein hoheres Bediirfnis immer den
strebenden Geist leise zur Wahrheit hinan.

ie Prof. C. G. Jung verlangt auch Prof. Karl

Schmid in seinem Buch «Hochmut und Angst»
Betrachtung zur seelischen Lage des heutigen
Europa, Artemis Verlag Ziirich, vom europiischen
Menschen, die gefihrliche Identifikation des Men-
schen mit seinem bewussten, leistenden, verfiigen-
den Ich aufzugeben und das Selbst, die aus Be-
wusstem und Unbewusstem bestehende Ganzheit,
zum Ziel und Inhalt seiner Aufmerksamkeit zu er-
heben. Denn seit vielen Jahrhunderten, insbeson-
dere aber seit Beginn der Neuzeit und am stdrksten
seit der Aufklirung gelte fiir den europiischen
Menschen, dass er die Welt vom Intellekt aus ver-
steht und auf intellektuelle Weise bewiltigt. Die
fortschreitende rationalistische Aufklarung des
europdischen Menschen sei indessen begleitet und
erkauft worden durch eine ebenso fortschreitende
Erblindung der individuellen Seele; und dieser Ge-
danke sei bestiirzend. Wo nur mehr Wissenschaft
als Wahrheit angenommen wird, kann viele Wirk-
lichkeit nicht wahrgenommen werden. Das hat in
Europa selber und in seinem Verhilinis zu den
andern zu einer ganzen Reihe krisenhafter Sym-
ptome gefiihrt. Trotzdem ist der Glaube an die Rich-
tigkeit dieses rationalen Weges bisher nicht wesent-
lich erschiittert worden; der europiische Geist hat
diesen seinen Schatten trotz Schopenhauer und
Nietzsche und Kierkegaard nie wahrnehmen wollen,

12

Goethe

das heisst, das unbewusste Wissen um die Fragwiir-
digkeit dieser Haltung wird vom Bewusstsein nicht
zugelassen. Denn die Skepsis an der iiberkommenen
Geltung des Intellekts kidme einer Sprengung des
Fundamentes gleich, auf dem die bisherige euro-
piische Vorherrschaft errichtet wurde. Zudem
miisste dieser Zweifel unmittelbar die Einsicht in
eine grosse europiische Geschichtsschuld nach sich
ziehen.

Der Mensch besteht aber nicht nur aus seinem
Ich, seinem Bewusstsein, der «Nur-Welt des Aussen»,
sondern in der Ganzheit seiner Psyche auch aus
dem Unbewussten. Ihm ist indessen nicht nur sein
individuelles Unbewusstes eigen, sondern er trigt
auch die Menschheit als kollektives Unbewusstes in
sich. Und dieses Unbewusste weiss um die tédliche
Gefahr des Hochmuts und der Kilte, in die der
Intellekt die Seele bringt. Es will sich von diesem
Druck befreien und bewirkt nun, ohne dass dies
vom Intellekt erkannt wird, eine gewaltige Projek-
tion nach aussen auf die Nachbarn, auf Amerika
und Russland. Durch diese Projektion vermag nun
der europiische Geist plétzlich mit allen Zeichen
des Schauderns und des Schreckens an den andern
das Endbild einer mechanisierten, entseelten, intel-
lektuell regulierten Menschenwelt zu sehen, in der
die Seele keine Stiitte mehr findet. Er erkennt —
nicht bei sich selbst, sondern bei den Lindern der



Projektion — die Schidigung des beseelten Men-
schen. Schaudernd erkennt er in der amerikani-
schen Atombombe, was ihm die Giftgase noch ver-
schwiegen haben, die Werke der sich selbst iiber-
lassenen Wissenschaft. Wenn nun aus Schauder und
Erschrockenheit iiber die Nachbarn der Zweifel
aufspringt in ihm selber, die Erkenntnis iiber die
eigene Hybris wichst, dann hat die ungeheure Ver-
anstaltung ihr Ziel erreicht. Dann kann die «Meta-
noia», die Prof. Schmid als Sinneséinderung, Reue
und Busse in einem aufgefasst wissen mochte, ein-
setzen.

Ist aber der europiische Mensch zu dieser Meta-
noia bereit? Karl Schmid zweifelt daran. Dazu be-
darf es der Annahme des Schattens, und im euro-
piischen Falle heisst dieser Schatten Geschichte.
Er muss diese Geschichte einer ehrlichen, scho-
nungslosen Kritik unterziehen, sie Schritt nach
Schritt mit den christlichen Forderungen verglei-
chen und entschlossen zur demiitigenden Tatsache
stehen, dass es kein einziges christliches Gebot gibt,
das Europa im Laufe seiner Geschichte nicht mit
Fiissen getreten hat. Fiir die Sinnesinderung ist es
fiir Schmid unumginglich, dass der europiische
Mensch diesen Schatten annimmt, zur europdischen
Vergangenheit steht, nicht im Willen, den Vitern
den Prozess zu machen, sondern in der Bereitschaft,
die Folgerungen zu ziehen und die Folgen zu
tragen.

Dieses Sehen des Schattens soll die wirkliche
und echte Kultur Europas keineswegs schmilern,
sondern auch die Gegenseite aufdecken und den
Kulturhochmut iiberwinden helfen, mit dem so
viele europiische Menschen dem Menschen anderer
Vélker gegeniibertreten. Denn je ernstlicher und
hoher einer die Moglichkeiten und die Verpflich-
tung der europiischen Vergangenheit anschligt,
um so greller muss ihm der Gegensatz in die Augen
springen, der zwischen den ideellen Lichtern der
europiischen Kultur und ihrer wirklichen Aus-
strahlung in diesen letzten Jahrhunderten besteht.

Das, was Europa gegenwirtig viel zu schaffen
gibt, der heutige Geist der asiatischen und afri-
kanischen Vélker, die Europa angreifen, ist in
hohem Masse Geist vom europiischen Geist, nim-
lich ein Geist des Angriffs. Der Nationalismus die-
ser Staaten, der technische Enthusiasmus und die
Zivilisationsgldubigkeit dieser Vélker, ihre poli-
tische Stosskraft und ihre Skrupellosigkeit erweisen
diese Volker als gelehrige Schiiler ihrer europdi-
schen Herren und Lehrer.

Statt den Schatten zu erkennen und anzuneh-
men, fliichtet sich in Europa der eine in die Kul-
tur, der andere in die Zukunftshoffnung der «Euro-
péischen Integration», des europiischen Zusammen-
schlusses. Die wirtschaftliche und militirische Inte-
gration liegt in der Entwicklung Europas; nicht
ihr gilt Schmids Kritik. Diese gilt der Gesinnung,
in der diese Integration sich vollzichen soll. Ohne
Metanoia bleibt alles beim alten. Und doch wire
es unerlisslich, das, was innerhalb der einzelnen

Staaten sich als Irrweg erwies, genau zu bedenken,
bevor es auf den zwischenstaatlichen Bereich iiber-
tragen wird. Die nationalen Affekte, ein dunkler
Bereich voller Phantome und Gespenster, sind nicht
belichtet und verwandelt worden. Beschworend
fragt Schmid angesichts dieser Tatsache: «Hat sich
irgendetwas Einsichtiges, Reinigendes, Erhhendes
begeben, wenn die hochmiitige Eigenliebe sich nun
nicht mehr auf eine einzelne Nation, sondern auf
den Kontinent erstreckt?» Statt Metanoia finden
wir iiberall erhohtes Bewusstsein der alten Kultur
und damit Kulturhochmut sowie das Bewusstsein
der erhohten Schicksalsgemeinschaft verbunden mit
Angst. Die kollektiven Gefiihle des Hasses und der
Verachtung werden nicht als solche erkannt, son-
dern in die Nachbarn verlagert.

Mit alledem mochte Schmid durchaus die Tat-
sache nicht antasten, dass die politische Weltlage
heute von Europa den Entscheid verlangt, ob es
sich zum Westen oder zum Osten zihlt. Mit der
Verwisserung des politischen Entweder-Oder wiire
nur Russland, nicht aber Europa gedient. Diese
politische Entschlossenheit in der Welt-Alternative
findet Schmid richtig, kritisiert aber scharf die
Aufteilung der Welt in eine helle westliche und
eine dunkle &stliche Hilfte im Hinblick auf die
geistig-seelische Lage Europas, um die es ihm geht.
Man sieht an Amerika und Russland nur die Schat-
tenseiten; das Licht soll auf dem Europiischen
liegen. Projektionen! In Russland stellt man das
Massenhafte, in Amerika das Technisierte fest;
denn Russland und Amerika sind heute die Trager
der wesentlichen Projektionen unseres gemeinsamen
europiischen Unbewussten. Wir spiiren, dass das
Leben durch die Technisierung und die Vermas-
sung in seinem Keime bedroht, dass es entseelt wird,
erstarrt, dem Kiltetod ausgesetzt ist. Etwas in uns
weiss, dass die Diktatur des Intellekts das Leben der
Seele und die Seele des Lebens immer und iiberall
in die dusserste Gefahr bringt. Wiirde es sich in-
dessen um ein wirkliches «Wissen» handeln, das
sich im Bewusstsein vollzdge, so kidme es offenbar
nicht zu jenen fatalen Projektionen, die die Tat-
sachen nicht erkennen lassen, wie sie wirklich sind.

Hinter und in der erschreckenden Empfindung
des Mechanistischen und Massenhaften an Amerika
und Russland fithlen wir ein neu erwachtes euro-
piisches Gefiihl fiir die Fragwiirdigkeit und Ge-
fahr, die mit der Vorherrschaft des Intellektes ver-
bunden ist, am Werke. Europa erblickt in diesen
Visionen das Zerrbild von etwas, woran es selber
krankt und das ihm als seine eigene Krankheit
nicht bewusst ist.

In sehr eindriicklicher Weise fithrt Schmid die
Angst vor den Massen, vor dem «Unteren» (gesell-
schaftlich), auf die Angst des Intellektes vor dem
«Unteren» in der eigenen Seele, also vor den un-
bewussten Kriften zuriick. Im Wort «Masse» klingt
beides mit: das Gefiihl fiir die Gefdhrdung der (ge-
sellschaftlich und seelisch) oberen Bereiche und

13



das Wissen, dass die (gesellschaftlich und seelisch)
héheren Stdnde nicht unschuldig sind. Ja mehr
noch: auch die Ahnung wirkt mit, dass alles hohere
Leben letztlich abhdngt und gendhrt wird vom
einfachen Unbekannten auf dem Acker, der dazu
sieht, dass aus Erde Korn wird.

Schmid verlangt dringend Selbsterkenntnis:
Selbsterkenntnis des europiischen Individuums und
Selbsterkenntnis der europidischen Vélker. Die rich-
tige, des Namens wiirdige Selbsterkenntnis beginne
genau damit, dass man seinen Schatten erkennt und
nicht auf andere wirft, also fortwirft. Unsere auf
Selbsterkenntnis gehenden Bemiithungen haben die-
sem Schatten zu gelten, das heisst dem, was ihn
wirft: dem Verhiltnis zwischen intellektueller Vor-
herrschaft und formenlos-unbewiltigter Affektivitiit
in der europdischen Seele. Selbsterkenntnis ist klares
Erkennen des gestorten Grundverhiltnisses von In-
tellekt und Gefiihl, geistiger Freiheit und instinkt-
hafter Gehaltenheit, Bewusstsein und Unbewusst-
sein.

Wie kann diese Krisis iiberwunden werden?
Nichts kann riickgingig gemacht werden: weder
kann der europiische Geist als Ganzes, noch kann
einer von uns den Grad der Bewusstheit und die
Macht seiner Rationalitit im strengen Sinne riick-
gingig machen. Die Ueberwindung der inneren
Spaltung kann nur iiber die geschirfteste Bewusst-
heit angestrebt werden, nur «nach vorne». Wichtig
ist, dass wir des inneren Gespaltenseins tief bewusst
werden, es als solches erkennen, und wichtig ist,
dass wir unsere eigenen unbewussten Inhalte nicht
mehr als Schatten auf andere werfen. Erst dann
ist es moglich, dass der Intellekt jene Fahigkeiten
des Horens und Spiirens zuriickgewinnt, die der
Hochmut in ihm zerstorte.

Auch Schmid verlangt — wie Jung — neue Ur-
bilder, neue Archetypen, die sich um Versshnung
des Unteren mit dem Oberen bemiihen, Bilder, die
sich an jene vom allmichtigen Schopfer und er-
losungsbediirftigen Geschopf anschliessen konnen.
Das eigentlich Heilsame und Fruchtbare stellt sich
erst ein, nachdem zwischen dem Bewussten und
dem Unbewussten wieder ein Verhiltnis entstan-
den ist, das nicht als beirrendes und beiingstigendes
Neben- und Gegeneinander, sondern als Fiirein-
ander verstanden wird, so wie die Wurzeln fiir
Stamm und Krone da sind, und Krone und Frucht
das Geheimnis der Wurzel in sich bergen. Das Bild
des Hauses, in dem der Intellekt die Prunkgemiécher
bewohnt und das Unbewusste in die feuchten,
muffigen, dunklen Kellerrdume weist, sollte vom
schonen Bild des Baumes, des Wachstums von
unten nach oben, ersetzt werden. Das Bild des herr-
schenden siegreichen Héheren muss verschwinden,
wir missen wieder durchlidssig werden fiir das Ge-
heimnis der Wurzeln und die Feuchtigkeit des Ur-
sprungs. Wo die Demut gegenitber Herkunft und
Geburt stark wird, verblasst das Bild des «Herrn
im hohen Haus». In meditativer Ansehung des gan-

14

zen Baumes, in der Versenkung in seine Wurzeln,
den Stamm, die Krone, werden wir wieder ehrende
Furcht, Ehrfurcht und Demut vor dem, was iiber
uns, in uns und unter uns ist, empfinden. Die euro-
pédische Begegnung mit dem slawischen Osten aber
war in ihrem reinsten Kerne Begegnung mit der
alten Demut der Seele. Dass die Welt der Symbole
und Bilder, die Russland fiir die mystische Seelen-
ganzheit bot, uns verdeckt ist durch die politische
Konstellation, betrachtet Schmid als eines der fiir
Europa tragischsten Verhingnisse der Weltstunde.
Nur an wenigen Punkten lisst sich heute noch
etwas ahnen von der fast verstummten Sprach-
kraft der slawischen Welt: in Kafka, Martin Buber,

in Marc Chagall, neuerdings auch in Boris Pasternak.

Von Prag bis London, von Norwegen bis Italien
sind die schopferischen Menschen zahlreich, die
der Alleinherrschaft des Bewusstseins und der
Rationalitdt die Gefolgschaft gekiindigt haben. Es
hingt aber vor allem davon ab, dass jene Vorgiinge,
die wir bei Einzelnen im Gange sehen, auch inner-
halb der Nationen zur Verwirklichung gelangen.

In Anbetracht der 6stlichen Gefahr darf es uns
nicht mehr nur um die Erhéhung der militdrischen
Schlagkraft, sondern auch um die Erhohung der
Widerstandsstarke gehen. Diese ist irrational, eine
seelische Kraft und eine moralische Grésse. Die
europdische Besinnung und Klidrung wiirde in
hohem Masse zu dieser Widerstandsstirke beitragen.
Wenn Europa sich wahrhaftiger als friither erblickt
in seiner Wirklichkeit, wenn es seinen iusseren
Ort im Westen und seinen inneren Ort in sich sel-
ber findet, wenn es zu seiner Geschichte und ihren
schuldhaften Dunkelheiten steht, wenn es seine irra-
tionale Tatsidchlichkeit endlich auf gute Weise be-
wiiltigt und fruchtbar macht, glaubt Schmid, dass
ein solches zu sich selbst stehendes Europa eine
Widerstandsstirke besitzen konnte, die weit fester
ist als die Mauern irgendeiner Ideologie. Zu solcher
Widerstandskraft verhalte sich die militdrische
Schlagkraft wie der Sohn zur Mutter.

Mogen die nachfolgenden Worte Schmids in
prophetischer Schau geschrieben worden sein und
Wirklichkeit werden:

«Es kann noch keinen Namen geben fiir den
geheimnisvollen Vorgang, der dieses Jahrhundert
mindestens, vielleicht aber mehrere Jahrhunderte
ausfiillen wird: in dem das Land eindidmmert, die
Brandung des Meeres wieder horbar und die Stern-
bilder wieder sichtbar werden, und all das spiirbar
wird, was jenseits des Landes Vernunft, unter und
itber ihm ist, das Aeltere, Andere, Grossere, Ewigere.
Vorgang, in dem die europdische Seele an den
iltesten und Aussersten Punkten des bisher Erreich-
ten das neue Zeitalter ahnt, das nicht mehr aus der
Dissoziation lebt, sondern von Verwandlung und
Zusammenschluss des Verfeindeten. Dieses Zeitalter
wird nicht mehr dafiir und davon leben, dass es das
Un-Geheure ausklammert und Mensch und Welt



nur so weit sieht, als sie ausmessbar sind. Das mil-
dere, reichere Licht dieses Welttages wird es er-

lauben, das Ungeheure wieder zu sehen, in uns,
unter uns und iiber uns.»

Wer in seinem Selbst die Welt ehrt, dem kann man wohl die Welt anver-
trauen. Wer in seinem Selbst die Welt liebt, dem kann man wohl die
Welt iibergeben.

dhrend Prof. Karl Schmid den Kern unserer

heutigen Spaltung im 15. Jahrhundert erblickt,
als die in der Folge immer radikaler werdende Aus-
klammerung des Irrationalen und Religiésen jene
Trennung schuf, die keinen Austausch von oben und
unten, vom Bewussten und Unbewussten mehr zu-
lidsst, sieht Dr. Erich Neumann in seinem an der
Eranos-Tagung in Ascona vom 21. bis 29. August
1957 (Eranos Jahrbuch 1957, Band XXVI) gehalte-
nen Vortrag «Die Sinnfrage und das Individuum»
den Grund der Spaltung schon viel friither in der
Bemiithung, «das wissenschaftlich-philosophische
Erbgut des Griechentums mit dem religiés-morali-
schen Erbgut der jiidisch-christlichen Tradition zu
vereinen». Diese Bemiihung «hat mit dem kata-
strophalen Sieg der griechischen Wissenschaft im
Bewusstsein und dem ebenso katastrophalen Sieg
der jiidisch-christlichen Moral und Glaubenswerte
im Unbewussten des abendlindischen Menschen ge-
endet».

Das vereinzelte Bewusstseins-Ich des modernen
abendlindischen Menschen — und nur dieses Be-
wusstseins-Ich ist diesem massgebend — weiss, nach
Neumann, weder von Gott noch vom Teufel noch
von der gefallenen menschlichen Seele, doch in sei-
nem Unbewussten, das er ignoriert, das aber eben
doch da ist, ist der Mensch von einem wahrhaft ab-
griindigen Schuldgefiihl beherrscht; denn immer
noch ist in ihm die Gottheit wirksam, die er mit
dem Intellekt nicht mehr anerkennt.

Das Transpersonale als Sinngebendes ist mehr
und mehr verschwunden, die Religionen sind nicht
mehr wirksam, das wirkliche Erleben des modernen
Menschen — abgesehen von dem der wenigen, die
noch in alten Bindungsordnungen leben — ist das
der Sinnlosigkeit und Verzweiflung, der Angst und
Vereinsamung und des Gefiihls der Vernichtung.

Wie Jung und Schmid ist auch Neumann der
Meinung, dass die abendlindischen Bilder des Gott-
lichen im Menschen dieser Verzweiflung des moder-
nen Menschen nicht mehr «angemessen» sind, weil
sich diese Bilder des Géttlichen mit der Entwick-
lung des abendlindischen Menschen, seinem Be-
wusstsein, seiner Welterfahrung und seiner Erfah-
rung vom Menschen nicht mitgewandelt haben.
«Alle diese heiligen Bilder — und sie bleiben heilig
auch da, wo sie ihre Wirksamkeit fiir den modernen
Menschen eingebiisst haben — entsprechen ewigen

Lao Tse

Wahrheiten, aber diese Wahrheiten scheinen das
zu erfahrende Dasein des heutigen Menschen nicht
mehr zu bergen.»

Die Bilder der Gottheit aber sind es, die jeweils
den Sinn des menschlichen Daseins verbiirgen; mit
ihnen steht und fillt die Moglichkeit des Einzel-
menschen und der Gruppe, im Leben den Rest an
Geborgenheit in einem Transpersonalen zu erfah-
ren, ohne den die menschliche Existenz das Dasein
nicht zu ertragen imstande ist.

Eine Menschheit ohne Religion, ohne Dichtung,
ohne Kunst hat es nie gegeben; sie wire sonst keine
Menschheit. All das finden wir auch in den ein-
fachsten Naturvolkern wie zum Beispiel bei den
Pygmien oder bei der australischen Urbevolkerung.
Denn der Mensch ist nach Neumann kein Homo
sapiens, sondern ein Homo creator, ein schopferi-
scher Mensch, und deshalb lehnt es Neumann ab,
vom Untergang des Menschen zu sprechen, auch
wenn er seinen Intellekt ad absurdum gefiihrt hat.
Neumann nihrt seinen Optimismus in der Erkennt-
nis der Wirklichkeit, allerdings nicht in der Er-
kenntnis des rationalen Ich, des Nur-Ich und des
Bewusstseins, sondern aus dem Wissen um den
ganzen Menschen und das ganze Leben, das ein
Leben des schopferischen, in jedem Menschen
lebendigen Géttlichen ist, auch wenn der Mensch
nichts davon weiss.

Vor lauter Gréssenwahn des Nur-Ich, vor lauter
Sorge um dieses Nur-Ich, vergisst der Mensch, dass
etwas Unzerstorbares in ihm lebt, um das er sich
nicht zu sorgen braucht.

Wie Jung und Schmid fordert Neumann des-
halb vom heutigen Menschen Durchstoss zur Ein-
heitswirklichkeit des Ich-Selbst, zur Ganzheit seines
Wesens, in der der Gegensatz zwischen dem, was
das Weltliche, und dem, was das Géttliche ist, nicht
mehr erscheint.

Der Welt der Technisierung und der Unter-
driickung hilt Neumann seine Erkenntnis entgegen,
dass der Mensch immer mehr als nur ein atomi-
siertes Ich sei, er konne durch keine industrielle
Entwicklung und Spezialisierung gédnzlich seines
schopferischen Menschseins beraubt werden. «Denn
die Einheit des schopferischen Géttlichen mit der
schopferischen Menschheit und dem schépferischen
Menschen, der jeder Einzelne ist, ist unverlierbar,
weil sie die eigentliche Struktur des Menschen und
der Menschheit ausmacht.» Und weil in jedem Ein-

15



zelnen das Gottliche lebt, ist auch das Unvoraus-
sehbare des schopferischen Wunders iiberall mog-
lich. Denn der Mensch kann, weil er lebt, niemals
vom Gottlichen entfernt sein, das — auch ohne dass
er es weiss — das Wurzelwerk seines Daseins aus-
macht. Der Mensch hat diese grosse Wahrheit ver-
gessen, weil er in der «Nur-Welt» der Sinne lebt.
Doch das, was wir Psyche nennen, ist ein Gewebe,
in dem Welthaftes, Menschliches und Géttliches
untrennbar miteinander verkniipft sind.

In dieser Sicht ist nicht alles, was wir heute als
Ungliick betrachten, wirklich ein Ungliick, sondern
ein vielleicht iibers Ziel hinausschiessender Beginn
zu etwas Neuem. Die Zeiten der Gefihrdung gehen
voriiber, totalitire Staaten werden ebenso zerstort
wie Demokratien, es bleibt der sich wandelnde und
schopferische Mensch, dessen Bewusstseinswandlung
nur der Exponent der tiefen unaufhaltsamen Macht
in der menschlichen Psyche ist, die die alte je-
weilige Form iiberwéchst, zerstért und erneuert.

Damit diese Einheit zwischen dem Géttlichen,
der Welt und dem Menschen wieder erfahren wer-
den kann, betrachtet es Neumann als eine der ent-
scheidenden Aufgaben des heutigen Menschen,
unsere durch das Nur-Ich verursachte Verdunkelung
zu erhellen und unsere menschliche Ganzheit zu er-
fahren, denn erst als Selbst-Ich, das wir sind, sind
wir offen, weltverbunden und weltschopferisch. Wie
kann das aber erreicht werden?

Es geht Neumann nicht darum, das Ich auf
Kosten des Selbst herabzumindern
I6schen, wie es im Osten geschieht, sondern darum,
dieses Ich ins richtige Verhiltnis zum Selbst zu stel-
len, das Bewusste zum weiten Unbewussten, dem
Urquell alles Schépferischen, aus dem sich das Ich
nihrt. Im Gegenteil! Er misst dem Bewusstsein
grosste Wichtigkeit bei, aber im Zusammenhang
mit dem Unbewussten. Nachdem das Bewusstsein
Schépferisches, also Gottliches aus dem Urquell des
Unbewussten aufgenommen hat und es zu Geistigem
wandelt, betrachtet Neumann diesen wandelnden
«Ichpunkt des Bewusstseins» in diesem Augenblick
der schopferischen Wandlung ebenfalls als géttlich
und damit als zeitlos und unverlierbar. Dieser zeit-
lose Ichpunkt der schépferischen Wandlung er-
scheint Neumann als hochste numinose Gegenwart,
und der schépferische Augenblick des Bewusstseins
ist fiir ihn «in Gotty.

und auszu-

Damit ist aber dem Menschen die Entscheidung
nicht abgenommen. Das Schopferische steht jenseits
von Gut und Boése, das Ich aber hat sich ununter-
brochen fiir Gut oder Bose zu entscheiden. Hier wie
bei so vielem fallt das, was wir dem Géttlichen ab-
nehmen miissen, dem Menschlichen selber zu, und
wir miissen es ertragen lernen, als «Ich bin» in einer
Welt zu leben, die vom Schépferisch-Gottlichen so
geschaffen ist, dass wir Menschen uns in ihr zu ent-
scheiden haben. Denn als in die Welt und Mensch-
heit verstrickte Ganzheit schaffen wir unser Schick-
sal mit seinem Guten und Bésen, als Natur- und
Trieb- ebenso wie als Geistwesen, und wir haben
uns selber zu entscheiden. Dabei sind wir als Men-
schen nicht imstande, die schopferische Ganzheit
unseres Daseins auf das nur «gute» Tun zu beschrin-
ken, abgesehen davon, dass wir vielfach nicht zu
beurteilen vermégen, ob das Gute, das wir tun,
wirklich gut, das Bose, das wir tun, wirklich bose
ist. Das Wissen um die schopferische Notwendig-
keit unseres Auch-bose-Seins verhindert weder die
Notwendigkeit unserer moralischen Entscheidung
noch unseres Leidens. Denn fiir Neumann bleibt
Schuld Schuld, und Versagen bleibt Versagen, und
die Schuld richt sich, und das Bose ist bose, auch
wenn wir damit in das Gut und Bése umfassende
schopferische Dasein miteingeschlossen sind.

Aber der Mensch, der in eine neue Beziehung
zum Gut und Bése der menschlichen Wirklichkeit
getreten ist, kann sein Tun, das sich unabhingig
von seinem Wollen als gut oder bose herausgestellt
hat, als zu seinem Schicksal gehorig verstehen und
es als notwendiges Geschehen nicht nur seiner Ich-
Selbst-Verwirklichung, sondern auch der mit dieser
unaufléslich verbundenen Welt-Verwirklichung an-
nehmen.

Der Ich-Selbst-Mensch nimmt das Dasein an. Und
in diesem Dasein erfihrt er die Welt als das Aus-
gegossensein des Schopferischen. Wie wir als Ich
verloren sind und verloren sein miissen, da wir kein
personal gottliches Gegeniiber als ein «Aussen» er-
leben, so sind wir als Ich-Selbst geborgen, da wir
aus der niichsten Nihe zum Gottlichen niemals her-
austreten. «Erst in diese Geborgenheit heimzukeh-
ren heisst, in dieser gottlichen Welt wirklich zu
leben. In ihr zu leben aber ist dann auch identisch
damit, unter den Fussohlen zu spiiren, dass unsere

Wege ewige Wege sind.»
Rd.

Ein Schiiler fragt den Rabbi: Was ist Gott? Der Gefragte schweigt.
Der Schiiler wiederholt die Frage, bis der Meister antwortet: Weiss

ich es denn? Aber das weiss ich: ER ist deutlich da, und sonst ist

nichts deutlich da. Und das ist E R.

Aus den Chassidischen Geschichten von Martin Buber.

16



	Drei Schriften aus unserer Zeit

