
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 67 (1958)

Heft: 2

Artikel: Ergebnis einer höchst aktuellen Umfrage

Autor: Huber, Max / Bodmer, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975267

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERGEBNIS EINER HÖCHST AKTUELLEN UMFRAGE

For wenigen Wochen richteten wir an einige
Persönlichkeiten den folgenden Brief, im

Bestreben, eine unter Freunden stattgefundene
Diskussion auf bedeutende Menschen auszuweiten und
das dort besprochene Problem von verschiedenen
Seiten zu beleuchten:

«Kürzlich wogte im Freundeskreise die
Diskussion erregt hin und her, ob der humane Mensch,
der sich bei jeder Entscheidung ausschliesslich an
die Forderungen der höchsten Humanität halte, der
geeignete Gegenspieler der Vertreter der brutalen
Machtansprüche sei, ob nicht vielmehr der
Gegenspieler ebenso brutal und frei von jeder Skrupel
und jeder humanen Ueberlegung sein sollte. Zuerst
müssten die heutigen Bedroher durch rücksichtslose

Politiker niedergeschlagen werden; später
würde die Stunde der geistig hochstehenden, humanen

Menschen kommen, um die von der Bedrohung
befreite Welt auf neuer, humaner Basis aufzubauen.
Bis dahin sollten sie sich aber zurückziehen. Das
sei Bealpolitik.

Einige unter uns waren über diese mit Leidenschaft

vorgebrachte Auffassung entsetzt und sprachen

von der Gewalt, die immer neue Gewalt
erzeuge, von den unsichtbaren, aber doch machtvollen
metaphysischen Strömungen, von der Aufgabe eines

jeden Einsichtigen, die positiven geistigen Mächte
zu stärken und nicht durch Machthandlungen zu
schwächen und solches mehr, doch fehlte es uns an
Kraft der klaren Formulierung, weil wir die richtige

Antwort nur dunkel ahnten. Das Thema lässt

uns seither nicht mehr los, es ist uns irgendwie ins
Gewissen gegeben, wir möchten es als Frage einigen
wirklich humanen Menschen zur Beantwortung
unterbreiten.»

Leider hatten wir es unterlassen, in unserer
Umfrage festzulegen, dass in der Diskussion im
Freundeskreis die Notwendigkeit der Verteidigung
unserer höchsten Güter, vor allem der Freiheit, im
Falle eines Angriffs unbestritten ivar. Dies erklärt,
weshalb unsere Frage von Minister Carl J. Burck-
hardt und Prof. E. Brunner in diesem Punkte
missverstanden wurde.

Prof. Max Huber, der grosse Hochschullehrer
des Völkerrechts, späterer Präsident des Haager
Gerichtshofes und von 1928 bis 1944 in entscheidenden

Jahren Präsident des Internationalen Komitees

vom Roten Kreuz, beantwortet unsere Frage in
seiner der Wirklichkeit verbundenen, differenzierenden

Art:

«Auf Ihre Anfrage ist es nicht leicht, in einigen
kurzen Zeilen zu antworten, da sie an die letzten
Dinge der Religion und Weltanschauung rührt. Ich

will es aher versuchen, eine Antwort darauf zu
geben, ob die Menschen, die sich von humanitären
Grundsätzen leiten lassen, die geeigneten Gegenspieler

gegenüber völlig rücksichtslosen Machtmenschen

seien und ob nicht zunächst Gleiches mit
Gleichem beantwortet werden soll, damit, nach
Erledigung des Bösen, auf einer neuen Basis eine neue
Welt aufgebaut werden könne.

Die Frage kann nicht mit einem einfachen Ja
oder Nein beantwortet werden, sondern wir müssen
uns vor allem bewusst sein, dass wir in einer
doppelten Welt leben: einer Welt brutaler Wirklichkeit,

des Seins, wo Gewalt und das Böse sich geltend
machen, und in einer Welt des Sollens, deren
Wesensprinzip Liebe und Gewaltlosigkeit sind,
einer Welt der Verheissung.

Dass Gewalt nur mit Gewalt gebändigt werden
kann, hat schon die urchristliche Gemeinde gewusst,
obwohl für sie grundsätzlich die gewaltlose Liebe
galt und die Leidensbereitschaft im Märtyrium
(Rom. Kap. 13). Deshalb müssen wir der Gewalt
mit gleicher oder vielmehr überlegener Gewalt
entgegentreten können, wenn wir sie aufhalten, sie
nicht alles beherrschend werden lassen wollen. Aber
diese Notwendigkeit bedeutet nicht, dass man einer
Gewalt, die keine ethischen Bindungen anerkennt,
eine gleichartige entgegensetzen soll. Gewalt muss,
wie dies im Rechtsstaate selbstverständlich ist,
durch ihren Zweck begrenzt sein. Grausamkeiten, ja
blosse Schikane, jede Gewalt gegen Wehrlose sind
nie gerechtfertigt. Ein Mensch, auch ein geistiges
Kollektiv wie Nation und Staat, kann sehr wohl
besser scheinen wollen, als er ist, und Heuchelei
kann in gewissem Masse ein Mittel für Erhaltung
von Ordnung und Moral sein, aber es ist nicht möglich,

schlechter zu sein, als man ist, ohne untilgbaren

Schaden an der eigenen Seele zu erleiden.

Der Mensch und das Kollektiv, das sich an
ethische Normen gebunden weiss, können gegenüber
den Hemmungslosen nicht Gleiches mit Gleichem
vergelten oder diese noch zu überbieten trachten.
Sie würden dadurch in sich und um sich die Werte
zerstören, die ihnen heilig sind. Es ist deshalb
unbedingt die These abzulehnen, dass gegenüber
einem Kriegführenden, der im Widerspruch zum
Recht zur Gewaltanwendung schreitet, die im Interesse

der Humanität bestehenden Normen nicht gelten

müssen. Es ist aber nicht allein nötig, dass der
Gewalt der Hemmungslosen eine wenn möglich
überlegene Gewalt entgegengesetzt werden kann,
sondern ebenso wichtig ist, dass der auf den Wert
der Humanität Vertrauende und an sie sich Haltende
auf der Hut sei, sich nicht durch taktische
Vortäuschung humaner und friedlicher Zwecke seitens
der Hemmungslosen irreführen zu lassen.

13



Das Gesagte gilt für den Staat, der — das ist
eine weltgeschichtliche Tatsache — nach seinem
regelmässigen Ursprung und hinsichtlich einer
seiner wesentlichen Funktionen ein Gebilde der
Gewalt ist und stets rücksichtsloser InteressenVerfolgung

und der Möglichkeit der Gewalt seitens
anderer ausgesetzt ist. Völlig anders ist die Lage für
den, der rein geistige und ethische Zwecke verfolgt,
wie die christliche Mission oder jede wahrhafte
religiöse oder weltanschauliche Propaganda, aber
auch jede rein humanitäre Aktion wie vor allem
das Rote Kreuz. Hier ist jede direkte, seihst
indirekte Verwendung von Gewalt, ja bloss gewaltloser

Druckmittel politischer Schlauheit oder
wirtschaftlicher Einflüsse der gewollten Sache — auf
die Länge und in die Tiefe gesehen — nur gefährlich.

Die Tätigkeit des Roten Kreuzes kann nicht
aufgedrungen werden; sie muss geschehen, wo sie

geschehen kann. Sie kann nicht verweigert werden
als Druckmittel. Sie muss bereit sein, nicht nur
Undank zu ernten, sondern seihst das Leiden durch
die Brutalen auf sich zu nehmen.

Ihr ergebener

Auch Dr. h. c. Martin Bodmer ist mit dem Roten
Kreuz als Vizepräsident des Internationalen Komitees

vom Roten Kreuz sehr verbunden. Wir lassen
seine interessante Antwort folgen:

«Die Frage, die Sie stellen, ist höchst aktuell,
aber auch ebenso schwer zu beantworten. Ich
glaube kaum, dass man eine bessere Formulierung
finden wird, als jene, die Sie selber in Ihrem Brief
geben. Sie ahnten die richtige Antwort nur dunkel
— aber eben richtig!

Gefühl und Verstand haben sich im Lauf der
Geschichte selten auf einen Nenner bringen lassen.
Der logische Schluss heisst: Auge um Auge, Zahn
um Zahn. Aber es gibt ebenso unbestreitbar jene
irrationale Macht, die Berge versetzt. Nur wird
man sich schwer darüber einigen, wann diese und
wann jene das Richtige sei. Auch in diesem Falle
nicht, ja in ihm weniger als je. Es ist eine
Schicksalsfrage, die Sie hier anschneiden, und von ihrer
richtigen oder falschen Lösung wird das Schicksal
der künftigen Generationen abhängen.

Beim kalten Verstand betrachtet, scheinen mir
jene recht zu haben, die den Vertreter des Humanen

heute auf verlorenem Posten sehen. Aber war
es je anders? Und doch gibt es ihn noch! Er hat
Jahrtausende brutalster Machtanwendung rohester

Realpolitik überdauert, und nicht nur überdauert.
Er erst und er allein hat der Vergangenheit das
mitgegeben, was sie für uns sinnvoll macht. Denn was
in ihr von Homer, ja von den Pyramiden bis zu uns
herab noch lebt, ist das Geistige, und nicht die
Gewalt!

Ntin mag man einwenden, heute sei das anders.
Die heutige Zeit scheine ein Endstadium zu sein,
denn noch nie in der Geschichte sei brutalster
Zynismus mit derartigen Mitteln und Möglichkeiten

ausgestattet gewesen. Das ist richtig. Und wenn
er triumphiert, so könnte die Macht der Finsternis
sogar eine endgültige sein. Also ist vorerst — mit
allen verfügbaren Mitteln — die Gefahr zu beseitigen.

Erst dann hat es wieder Sinn, human zu denken
und zu handeln. So der Logiker. Aber der weiss ja
auch, dass mit den technischen Mitteln unserer
Tage einen Feind ausrotten, so viel bedeutet, wie die
Erde in Trümmer legen. Und kann man auf Trümmern

eine Kultur aufbauen? Vielleicht — vielleicht
auch nicht. Das Risiko ist unabsehbar, weil wir in
diesen Dimensionen noch keinerlei Erfahrung
haben. Und da stellt sich denn die Frage, ob unter
,allen verfügbaren Mitteln' nicht auch andere und
ebenso wirksame seien als die massiven des
Gegners? Kann er wirklich nur mit seinen eigenen
Waffen besiegt werden? In einem Kriege wohl.
Dann, Unheil, nimm den Lauf...! Aber bis es
dahin kommt und dass es nicht dazu kommt, gibt es

gewaltige Möglichkeiten, Möglichkeiten, die vor
dem Zweiten Weltkrieg blind verschleudert worden
sind, heute aber, vor der ungleich grösseren
Gefahr, nicht mehr vertan werden dürfen! Mag man
es ,machtvolle metaphysische Strömungen' nennen,
wie Sie es tun, oder auch nur richtiges menschliches
Handeln: es ist dasselbe, nämlich ein Weg, der
Gewalt Gewaltigeres entgegenzustellen. Geistigeres, das

die Demagogie zu Schanden werden lässt, die
Brutalität entlarvt, den Zynismus lähmt, die Furchtsamen

stärkt, den Gegenspieler matt setzt.. Aber
er ist schwierig! Er fordert Wissen und Weisheit
auf allen, aber auch allen menschlichen Gebieten.
Gesundes Gleichgewicht von Wirtschaft, Produktion,

sozialer Gerechtigkeit, von Materiellem und
Ideellem, Alltäglichem und Ueberragendem. Und
das ist vielleicht zu viel verlangt? Zu viel für die
Verantwortlichen und Regierenden, ob sie es nun
von Gottes, des Volkes oder eigenen Gnaden seien?
Doch die Stunde drängt und lässt ihnen und uns
keine Wahl. Caveant Consules

Ihr

Fortsetzung auf Seite 23

14



Fortsetzung von Seite 14

Minister Carl J. Burckhardt, Historiker und
Diplomat, als ehemaliger Präsident des IKRK auch
im Roten Kreuz zu Hause, findet unsere Frage
wirklichkeitsfremd, wohl vor allem deshalb, weil ivir,
wie schon gesagt, die Pflicht zur Wehrbereitschaft
als so selbstverständlich erachten, dass wir sie
bedauerlicherweise nicht eigens erwähnt haben. Minister

Burckhardt schreibt:

«Ich muss gestehen, dass es mir ausserordentlich
schwer fällt, auf die in Ihrem Brief gestellte Frage
zu antworten, da sie mir, angesichts der jetzigen
politischen Lage, wirklichkeitsfremd scheint. Weder
gibt es einen Politiker, der imstande ist, die heutigen

Bedroher niederzuschlagen, noch ist eine ,non
resistance' im Sinne Gandhis möglich. Metaphysische

Strömungen hängen nicht von uns ab, wir
können sie nur aufs innigste herbeiwünschen, aber
unsere menschliche Kondition ist wohl so eingerichtet,

dass wir uns selbst helfen müssen. Wenn wir
nicht imstande sind, stark zu sein, so werden wir
untergehen, und nur wenn wir stark sind, können
wir eine sittlich begründete diplomatische Aktion
durchführen, die immer darauf hinzielen muss, das

Schlimmste, nämlich den Krieg, zu vermeiden. Der
Mensch scheut von Natur die Anstrengung, und
viele sind am Werk, um diese natürliche Anlage
auszunützen, uns in ein falsches Sicherheitsgefühl
einzulullen und uns an unserer selbstverständlichen
Pflicht zur Wehrbereitschaft gewissermassen
vorbeizuführen. Für die diplomatische Aktion gilt
sicher immer das grosse Wort: ,Seid klug wie die
Schlangen und ohne Falsch wie die Tauben', und
für das Verhalten gegenüber der Schutzgemeinschaft,

die jeder Staat für sich und das Bündnis
unter Staaten darstellt, das andere Wort: ,Gebt dem
Kaiser, was des Kaisers, und Gott, was Gottes ist'.
Wenn man gegen ungewöhnliche Mittel ankämpfen
muss und dabei fest entschlossen ist, menschlich zu
bleiben, so wird man zur Stärke und Festigkeit
verpflichtet.

Ihr ergebener

Wie dies zu erwarten war, betrachtet die
deutsche, einer Hugenottenfamilie entstammende
Dichterin Dr. Gertrud von Le Fort die metaphysischen

Strömungen als eine Realität, und realistisch
handeln heisst für sie, sich der letzten, der höchsten
göttlichen Wirklichkeit bewusst zu sein.

«Die Frage, die Sie mir vorlegen,» schreibt
Gertrud von Le Fort, «hat auch mich und meine

Freunde in letzter Zeit oft beschäftigt. Was mich
betrifft, so glaube ich nicht an ein Reich des humanen

Menschen, das erst jenseits der Vernichtung
seiner unhumanen Brüder aufgerichtet werden soll —
einer solchen Vernichtung kann nur die Verzweiflung

des Gewissens und das Bewusstsein eines zu
tiefst ungesegneten und vergeblichen Sieges folgen
— wenn überhaupt von einem Sieg die Rede sein
soll. Ich glaube ferner mit Ihnen, dass Gewalt
immer wieder neue Gewalt erzeugt, wie es die
Weltgeschichte tausendfach bestätigt.

Nun halten mir aber meine Gesprächspartner
vor, dass man auch für die entgegengesetzte
Meinung hohe Zeugen hat. Selbst das neue Testament
tritt nicht einheitlich für die gewaltlose Ueberwin-
dung des Bösen ein: man weist mich auf den Engel
der Apokalypse hin, der den Drachen unbarmherzig

in den Abgrund stösst. Sein Bild erscheint in
jeder grossen Vernichtungsschlacht, die das Abendland

zu seiner eigenen Rettung schlug (Cata-
launische Felder, Tours und Poitiers, die Türkenkriege

usw.). Aber gibt es nicht auch hier eine
Entwicklung, und sind nicht gerade die furchtbaren
Vernichtungsmöglichkeiten unserer eigenen Zeit
zuletzt bestimmt, sich selbst zu überwinden? Der
Sieg, um den es heute in der Welt geht, kann nur
durch den Geist errungen werden. Nicht auf die
Vernichtung der Bösen, sondern auf die Ueberwin-
dung des Bösen kommt es heute an — man kann
den Teufel nicht mit Beelzebub austreiben! Diese

Meinung erscheint mir durchaus nicht unrealistisch,
wie Ihre Gegner behaupten, denn es gäbe kein
Erbarmen auf Erden, wenn ihm nicht eine
metaphysische Realität entspräche — wie sollte der
Gedanke des Erbarmens sonst in unsere Vorstellung
gelangt sein? Realistisch handeln heisst sich der
letzten, der höchsten, der göttlichen Wirklichkeit
bewusst sein. Schon die Antike hat dies in ihren
grossen lichten Augenblicken geahnt, wenn sie
bekennt :

Wir sind die Hüterinnen,
Wachen ist unser Auftrag,
Unser Amt ist der Friede,
Die Tat ist des Mannes,
Doch wiegt sie gering
Vor dem grossen Erbarmen.

Dieser Spruch, den die Stoa zunächst dem
weiblichen Teil der Menschheit in den Mund legte, er
stellt heute auch die Berufung des Mannes dar: die

grosse Barmherzigkeit, der gegenüber die blutigen
Heldentaten der Vergangenheit erblassen, sie ist zur
Aufgabe aller geworden: durch sie allein geht der
Weg zur wirklichen Humanität.

/" ^
23



Prof. Karl Jaspers war leider zu stark
beansprucht, um auf unsere Frage eine Antwort zu
schreiben. Wir möchten indessen unseren Leserinnen

und Lesern seine wenigen Zeilen nicht vorenthalten,

da sie trotz Kürze Wesentliches enthalten:

«Es ist ein altes, ungeheures Problem. Wer nicht
mit der Bergpredigt antwortet und wirklich die
Konsequenzen zieht, kommt redlicherweise nicht
um den Gebrauch der Gewalt gegen Gewalt herum.
Manche lassen sich nur dadurch täuschen, dass sie
die Gewaltanwendung durch andere zu eigenen Gunsten

vollziehen lassen.

Ihr ergebener

Ausführlich hat Prof. Karl Jaspers über das

gestellte Problem in einem Radiovortrag «Die
Atombombe und die Zukunft des Menschen» gesprochen,
auf den wir in einem späteren Heft näher eintreten
werden.

Unsere Anfrage hat Dr. Albert Schweitzer auf
dem Schiff Brazza auf der Rückreise nach Lamba-
rene erreicht, von wo er uns handschriftlich die
folgenden Zeilen zukommen Hess:

«Wir müssen an die Macht des Geistes glauben.
Wenn der Geist der Humanität schlicht und wahr
unsere Worte und Handlungen bestimmt, wirkt er
auf Menschen. Denn alle tragen das menschliche
Empfinden in sich, wenn es auch durch Machtideen
verschüttet ist.»

Vertreter der brutalen Machtansprüche sei', ob
nicht ,vielmehr der Gegenspieler ebenso brutal und
frei von jedem Skrupel und jeder humanen Ueber-
legung sein sollte'. Hier wird Motiv und Methode
verwechselt, eine sehr häufige Verwechslung. Es
können sehr human denkende Politiker sich in die
Zwangslage gesetzt fühlen, die Mittel der Gewalt zu
brauchen, um sich gegen brutale Gewalt zu
verteidigen. Der Gebrauch solcher Mittel in der
heutigen Welt, d. h. der Gebrauch militärischer Gewaltmittel

hat allerdings zu jeder Zeit den human
denkenden unter den Politikern — und solche gab es
sehr viele — gewaltig zu schaffen gemacht. Die
Alternative aber wäre die Wehrlosigkeit gegenüber
dem Gewalttäter, und diese Methode hat, glaube
ich, noch nie ein verantwortlicher Politiker zu
wählen gewagt. Ihre Argumentation ist diejenige
des Pazifismus. Die Kirche hat sich neuerdings sehr
eingehend und ernst mit dem Problem des Pazifismus

beschäftigt. Sie ist nicht zu einer einstimmigen
Lösung gekommen. So hat die ökumenische
Kirchenversammlung von Amsterdam nicht anders
gekonnt, als die zwei Anschauungen, die pazifistische
und die nicht-pazifistische nebeneinander zu stellen,
wobei aber ganz klar war, dass auch die Vertreter
des Nicht-Pazifismus ebenso ernste Anhänger des

Friedensgedankens sind, wie die sogenannten
Pazifisten. Es ist leider in diesen Dingen eine grosse
Konfusion zu konstatieren. Jeder, der nicht ohne
weiteres dem Pazifismus anhängt, d. h. einer Politik

der Wehrlosigkeit das Wort redet, steht in
Gefahr, als brutal verdächtigt zu werden. Und gegen
diesen Verdacht möchte ich mich aufs schärfste zur
Wehr setzen. Der Pazifismus, d. h. der Verzicht auf
militärische Abwehr, ist erfahrungsgemäss kein Mittel

des Friedens. Das ist ungefähr, was ich in Kürze
auf Ihre Frage zu antworten habe.

Mit freundlichen Grüssen Ihr

T/ruvs/'

An der Antwort des bekannten Theologen Prof.
Dr. Emil Brunner haben wir besonders gut erkennen

können, dass unsere Frage zu wenig klar
gestellt war, so dass sie zu falscher Auslegung Anlass
geben konnte. Recht temperamentvoll schreibt Prof.
Brunner:

«Die Frage, die Sie stellen, scheint mir,
entschuldigen Sie, falsch gestellt. Es handelt sich kaum
darum, ob ,der humane Mensch, der sich bei jeder
Entscheidung an die Forderung der höchsten
Humanität halte, der geeignete Gegenspieler der

Wenn die Frage und die verschiedenen Antworten

unsere Leserinnen und Leser dazu führen, dass

sie sich der Ungeheuerlichkeit der heutigen Situation

klar bewusst werden, so ist der Zweck erfüllt.
Denn — wie Karl Jaspers in der erwähnten Radiorede

ivarnt — «wie wir auf die reale Möglichkeit
durch Gedanken und Tat antworten, entscheidet
über Tod und Leben der Menschheit. Die Situation

erzeugt eine Verantwortung, die nur bei vollkommener

Aufrichtigkeit zum Bewusstsein kommen
kann.»

24


	Ergebnis einer höchst aktuellen Umfrage

