Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 67 (1958)

Heft: 2

Artikel: Unsere heutigen Gedanken und Taten bestimmen die Zukunft
Autor: Radhakrishnan, S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-975263

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-975263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UNSERE HEUTIGEN GEDANKEN UND TATEN
BESTIMMEN DIE ZUKUNFT

Rede von Dr. S. Radhakrishnan, Vizeprisident der Indischen Republik,

an der XIX. Internationalen Rotkreuzkonferenz in Delhi

S ehr verehrte Frau Prisidentin und Freunde,

Ich bin dankbar, dass mir die Gelegenheit ge-
boten wird, einige Worte an diese verehrte Ver-
sammlung zu richten, an der zahlreiche Regierun-
gen und Rotkreuzgesellschaften vertreten sind. Die
Arbeit des Roten Kreuzes im Frieden wie im Krieg
ist iiberall bekannt; sie verdient hohes Lob. Moge
es uns gelingen, unsere internationalen Beziehungen
mit dem Geiste des Roten Kreuzes zu durchdringen!
Dann miissten wir nicht mehr in einer Welt des
Hasses und des Schreckens leben; sie wire eine
Welt des Gliicks und der Liebe. Nie haben, seit
ihrem Bestehen, die internationalen Rotkreuz-
organisationen auf nationale Rivalititen oder Ras-
senschranken Bedacht genommen. Sie sind aus-
nahmslos allen Vélkern, die der Unterstiitzung be-
durften, zuhilfe geeilt. Solcher Geist sollte unser
aller Leben beseelen.

Seit der Griindung des Roten Kreuzes haben
sich die Verhiltnisse gewaltig geindert. Die beiden
wichtigsten Merkmale unserer Zeit sind die grossen
Fortschritte der Wissenschaft und der Technik so-
wie der wachsende Zusammenschluss der Welt.
Satelliten kreisen um die Erde, und Ideen iiber
Politik und Wirtschaft, Kunst und Wissenschaft er-
reichen alle Linder. Es ist den Nationen unméglich
geworden, in volliger Abgeschlossenheit zu leben.
Die materiellen Verbindungen, die geistigen Be-
gegnungen fiihren zu einer engen Nachbarschaft
der Volker, und wir sollten versuchen, diese Nach-
barschaft in eine Briider- und Schwesterngemein-
schaft, in eine einzige Weltgemeinschaft zu verwan-
deln, die mehr oder weniger von den gleichen Idea-
len durchdrungen ist.

Zu unserem Ungliick ist die Welt heute in zwei
Gruppen geteilt, die einander feindlich gegeniiber-
stehen, und diese Feindschaft verhindert, dass alle
die grossen Errungenschaften der Menschheit zum
Segen gereichen konnen. Sie werden dazu verwen-
det, den kalten Krieg zu verstirken. Was aber for-
dert der Geist des Roten Kreuzes von uns angesichts
dieser tragischen Lage? Einst herrschte ein Kaiser

iiber unser Land, der, nachdem er Kalinga er-
obert hatte, von den Schrecken des Krieges erschiit-
tert war. Er gebot: «Kein Blutvergiessen mehr!»
Das war Kaiser Aschoka. Seither sind unzihlige
Kriege sengend und brennend iiber die geduldige
Erde gezogen. Um den Krieg zu mildern, dafiir ist
das Rote Kreuz gegriindet worden. Heute aber geht
es nicht mehr nur darum, die Schrecken des Krie-
ges zu mildern. Es geht vor allem darum, einen
Krieg zu verhindern, der, im Atomzeitalter, ein nie
wieder gutzumachendes Verbrechen an der Mensch-
heit wdre.

Obwohl Indien grosse Weise wie Buddha, Aschoka
und Gandhi als Vorbilder geschenkt erhielt, diirfen
wir nicht glauben, dass es ihrem Rat ernsthaft ge-
folgt sei. Jeder, der die Greuel und Grausamkeiten
wihrend der blutigen Aufstinde im ersten Jahr
unserer Unabhingigkeit erlebt oder davon gehort
hat, wird wissen, wie weit unsere Taten von den
Theorien und Idealen, zu denen wir uns bekennen,
entfernt sind. Noch beschiitzen wir Institutionen
und behandeln sie als unantastbar, die doch nur
soziale Ungerechtigkeit im Namen der sozialen Ge-
rechtigkeit beschiitzen und fordern. Dadurch, dass
wir unsere Ideale nicht befolgen, befinden wir uns
alle im gleichen Boot. Wir sind alle Siinder; wir
sind alle aufgerufen, eine demiitige Haltung ein-
zunehmen und die Aufgaben, die vor uns stehen,
in solchem Geist in Angriff zu nehmen.

Die moderne Psychiatrie lehrt uns, es sei unsere
Pflicht, Menschen, die sich dumm und schlecht be-
nehmen, nicht bése zu sein. Es ist unsere Pflicht,
sie zu verstehen und herauszufinden suchen, wes-
halb sie sich so verhalten. Die Psychiater sagen uns,
dass wir erkennen koénnten, welche Umstinde zu
ihrem besonderen Betragen gefiihrt haben, wenn es
uns geldnge, hinter dem Sichtbaren das Unsichtbare
zu sehen, also sozusagen unter die Haut des Gegners
zu dringen. Wir diirfen unsere Feinde nicht als un-
menschliche Ungeheuer oder héllische Unholde be-
trachten. Sie sind menschliche Wesen wie wir, be-
strebt, ein ruhiges und geachtetes Leben, eine an-
stindige Hauslichkeit zu fithren und die Tugenden

3



des Korpers, des Geistes und der Seele zu pflegen.
Die Psychiatrie fordert, dass wir die andern Leute
als menschliche Wesen behandeln, dass wir heraus-
finden, was mit ihnen falsch ist und versuchen, sie
zu bessern. In andern Worten, es bedarf nicht der
grausamen Methoden, um die Grausamkeit zu be-
seitigen. Dies sagt uns die Psychiatrie, und ich
glaube, dass wir weise handeln, wenn wir diese
Worte im Gedichtnis behalten.

Die andere Schwierigkeit, an der wir auf dieser
Welt leiden, ist, dass wir die einzige, die umfassende
Wahrheit zu kennen glauben, und wenn jemand
von unserer Wahrheit abweicht, wird ihm schlech-
ter Wille zugeschrieben; das ist der Geist der Kreuz-
ziige, der seit dem Beginn der Geschichte in uns
steckt. Jedes Volk fiihlt sich besser als das andere.
Schon Plato protestierte gegen die Einbiirgerung
Fremder im griechischen Staat. Er befiirchtete Ver-
derbnis und Beschmutzung der griechischen Lebens-
weise durch das Eindringen Fremder, der Barbaren,
in die griechische Gemeinschaft. Seither haben
diese Konflikte nicht mehr aufgehort. Sie fiihrten
zu Kriegen zwischen den Griechen und den Bar-
baren, den Juden und den Heiden, den Griechen
und den Christen, den Mohammedanern und den
Christen, den Protestanten und den Katholiken.
Dann folgten die Kriege zwischen politischen V&l-
kergruppen wie die Achsenmichte und die Alli-
ierten.

Die Geschichte meldet uns, dass trotz Platos War-
nung die Griechen sehr grossen Nutzen aus den Lehren
Aegyptens, Babyloniens und Persiens gezogen haben.
Und wenn wir von einem Konflikt zwischen dem
Griechentum und dem Christentum sprechen, so ist
auf der andern Seite zu bemerken, dass der ganze
Plato durch Augustin, Aristoteles durch Thomas
von Aquin in das christliche Denken eingedrungen
ist. Beim Betrachten der Jahrhunderte der Kreuz-
ziige erkennt man, dass die sogenannte islamitische
Eroberung sozusagen die europiische Aufkldrung

herbeigefiihrt hat.

Nehmen wir das letzte Beispiel der Alliierten
und der Achsenmichte! Man sagt, der Kreisel der
Zeit bringe die Rache; ich aber sage, er bringe merk-
wiirdige Ueberraschungen. Heute sind einige der alli-
ierten Staaten und die Achsenmichte enge Freunde.
Wenn zurzeit zwischen der kommunistischen und
der antikommunistischen Welt ein Konflikt besteht,
so ist es fehl zu glauben, dass wir zuerst in Blut
waten miissen, bevor wir uns ruhig niederlassen und
unsere Meinungsverschiedenheiten ausgleichen kon-
nen. Angesichts der Versohnlichkeit der mensch-
lichen Natur, der heilenden Kraft der Zeit und des
Wandels der sozialen und politischen Einrichtun-
gen sehe ich keinen Grund, weshalb die gegenwiir-
tigen Konflikte, die uns so heftig und einander ge-
genseitig zerstorend erscheinen, nicht auf ruhige
und friedliche Weise gelést werden konnten. Wir

4

miissen den Absolutismus in Glaube und Verhalten
aufgeben und den Mut entwickeln, langdauernde
Leiden zu ertragen. Wenn wir dies kénnen, so wer-
den die bestehenden Probleme vielleicht mit der
Zeit verblassen, und wir werden auf dieser Welt als
Biirger eines gliicklichen, menschlichen Heimes
leben konnen.

Ausserdem ist die Zivilisation nicht mehr als
zehntausend Jahre alt. Eine lange Zeitspanne
konnte vor uns liegen. In der vergangenen kurzen
Periode sind verschiedene Zivilisationen entstanden
und untergegangen, und wir brauchen nicht zu glau-
ben, dass die Zivilisation, der wir zufillig an-
gehoren, der letzte Ausdruck der Weisheit sei. Es
gibt etwas wie die Logik der Geschichte. Die Welt
befindet sich nicht in den Hinden blinder Inkonse-
quenz. Wenn wir die erhabenen Grundsditze der Sitt-
lichkeit, der Liebe und Briiderlichkeit befolgen,
wenn wir bereit sind, diese Grundsitze bei unsern
internationalen Beziehungen anzuwenden, so konnte
vielleicht unsere Zivilisation weiter bestehen. Wenn
wir aber unsere eigenen Interessen iiber alles stellen,
so ist die Zukunft gefdhrdet.

Ich erinnere mich, dass Gandhi gegen den Ver-
leger einer Zeitung, die dem Prohibitionskomitee
diente, protestierte, der einige Inserate fiir Likore
in seine Zeitung aufgenommen hatte. Gandhi fragte
ihn: «Weshalb tun Sie das?» Die Antwort lautete:
«Ich muss leben.s Gandhis Antwort war: «Ich sehe
dazu keine Notwendigkeit.» Genau dasselbe sagte er
auch iiber den nationalistischen Kampf, den er
fithrte. Er wies darauf hin, dass «meine Liebe zum
Nationalismus nicht fiir mein Land als Nation ge-
meint ist. Ich will, dass mein Land frei wird, damit
es, wenn notig, sterben kann, um der Sache der
Menschlichkeit zu dienen.» So miissen wir es ver-
stehen. Keine Nation gehort sich selber. Jede Nation
gehort der Welt. Dies ist die Lehre, die Gandhi uns
gab. Wir befinden uns noch ganz am Anfang der
Weltgeschichte, sozusagen in der frithen Morgen-
stunde, und vor uns dehnt sich ein ganzer Tag, und
was sich heute ereignet, kann starke Folgen fiir die
Zukunft haben. Wenn wir die Grundsdtze einer
sittlichen Fiihrung der Welt anwenden und erken-
nen, dass wir aufgefordert werden, einander zu hel-
fen, nicht einander zu vernichten, wenn es uns mog-
lich ist, eine solche Haltung einzunehmen, so be-
zweifle ich nicht, dass der Menschheit eine grosse
Zukunft bevorsteht.

Was haben wir geerbt? Ich nenne es eine ge-
spaltene Erbschaft. Auf der einen Seite sehen wir
Rotkreuzorganisationen und andere humanitire
Organisationen, die den leidenden Menschen zuhilfe
eilen; auf der andern Seite sehen wir die Herstel-
lung abscheulicher Zerstorungsmittel. Damit steht
die Menschheit der Spaltung der eigenen Seele ge-
geniiber. Die heutige Weltlage — die Humanitiit
auf der einen und der Riistungswettkampf auf der



andern Seite — spiegelt die Zustinde in der mensch-
lichen Seele wider. In jedem Menschen wohnen
beide Méglichkeiten: Die Moglichkeiten von Gut
und Bose, die Moglichkeit, diese Welt zu bessern,
und die Moglichkeit, diese Welt zu zerstoren. Wir
konnen am Krieg arbeiten. Wir konnen fiir den
Frieden wirken. Entschliessen wir uns, die positive
Seite, die gute Seite, zu starken!

Uralte Texte sagen uns: In jedem Menschen
leben die beiden Méglichkeiten von Tod und Leben.
Wer nach Blendwerk und Macht trachtet, geht in
den Tod; wer nach Wahrheit und Liebe strebt, dem
wird das ewige Leben geschenkt. Das ewige Leben,
der Tod, beides lebt im Herzen des Menschen als
Keim und kann entwickelt werden.

Das Streben nach verblendenden, berauschenden
Dingen fiithrt in den Tod.

Durch das Streben nach Wahrheit erreicht der
Mensch das ewige Leben.

Unser Problem ist nicht intellektueller, sondern
sittlicher und geistiger Art. Was wir erreichen miis-
sen, ist eine Umbildung unserer inneren Fihig-
keiten, damit sie ein Ganzes werden. Wir miissen
versuchen, die Instinkte des Hasses und der Gier
zu iiberwinden und die Instinkte der Liebe und der
Wahrheit zu entwickeln. Wenn wir dies nicht tun,
wenn wir uns nicht von der Verderbnis der Spal-
tung unseres Selbst befreien, wird unsere Zukunft
lange Not und Pein sein. Dazu miissen wir uns s¢l-
ber heilig machen. Die Wandlung des Individuums
ist die erste Forderung von heute. Die gespaltene
Welt von heute ist Spiegelbild der Spaltung unserer
eigenen Seele.

Wir haben viel iiber Pancha Shila (Fiinf Punkte
der Moral) in dieser Welt gelehrt. Ich spreche heute
nicht iiber Pancha Shila als Gesetzbuch der Moral.
Ich méchte nur einige wenige Worte sagen iiber
Pancha Shila, wie es vom grossen Buddha verkiin-
det worden ist. Er gab uns fiinf Grundsitze. Es
waren keine Grundsitze fiir die Erneuerung der
Welt. Es waren Grundsitze fiir die Erneuerung der
einzelnen Menschen. Wenn jeder einzelne Mensch
sich wandelt, wird die Welt heilig.

Er sprach iiber Ahimsa — Nicht-Verletzung —
und Ehrfurcht vor dem Leben. Er lehrte uns: Du
sollst die Menschen nicht verletzen, du sollst kein
Leben ohne unbedingte Notwendigkeit nehmen. Er

setzte diese I'orderung als wichtigste ein. Die zweite

war: Lass dich nicht geliisten nach dem Besitz an-
derer — Alobha. Mache dich nicht auf Kosten an-
derer gross. Wir kennen alle das Bild aus dem
christlichen Evangelium, als Christus auf der Spitze
des Hiigels alle Konigreiche der Welt gezeigt er-
hielt und ihm gesagt wurde: Das alles wirst du
besitzen, wenn du auf die Knie fillst und mich

anbetest. Die Antwort lautete: Hebe dich von mir,
Satan.

'Heute aber sind wir bereit, die geistigen Ideale
fiir irdische Sicherheit und irdischen Besitz einzu-
tauschen. Die Organisation des Roten Kreuzes hat
im Rotkreuzzeichen das Kreuz angenommen. Was
bedeutet aber das Kreuz? Materielle Leiden und
Tod und geistiger Sieg. In andern Worten, es for-
dert von uns, dass wir uns nicht um blosses Weiter-
leben oder nationale Sicherheit kiimmern, sondern
uns den erhabenen Grundsdtzen der Liebe und Brii-
derlichkeit unterwerfen.

Die dritte Forderung ist Brahmacharya, Selbst-
beherrschung, korperliche und geistige Enthaltsam-
keit. Niemand kann andere beherrschen, wenn er
sich selber nicht zu beherrschen vermag. Wir miis-
sen die Kunst der Beherrschung unserer eigenen
Natur oder unseres Kérpers erlernen. Erst dann
werden wir fihig sein, andere Menschen zu fithren.
Wir miissen deshalb uns selbst lenken lernen, be-
vor wir versuchen, andere Menschen zu lenken. —
Im weiteren haben wir satya vachana, das Aus-
sprechen der Wahrheit. Schreckt nicht davor zu-
riick, die Wahrheit auszusprechen aus Furcht vor
den Michtigen. Scheut nicht davor zuriick, um dem
Vorgesetzten zu gefallen. Wenn meine Regierung
im Unrecht ist, so ist es meine Pflicht, ohne Furcht
oder irgendwelche Arglist zu sagen, was sie falsch
gemacht hat. Bevor es uns nicht gelungen ist, uns
bis zum #ussersten fiir die Wahrheit einzusetzen,
wird es nicht moglich sein, dass diese Welt als
humane Organisation weiterbesteht.

Weiter heisst es, wir sollen uns berauschender
Getrinke enthalten. Es sind aber nicht nur diese
Getrinke, die berauschen. Wir ernihren unsere Kin-
der nicht mit Opium und Gift. Wir fittern sie aber
mit einengenden, Selbstsucht erzeugenden Gedan-
ken, die nur auf das Wohl einer kleinen Gruppe
und nicht auf das Wohl der ganzen Menschheit
gerichtet sind, Gifte, die die Seele der Menschen in
Fesseln schlagen und sie krank und unausgeglichen
machen. Es ist notwendig, dass wir erkennen, dass
weder wir noch die andern unfehlbar sind und dass
deshalb auch starre Dogmen und Dokirinen nicht
unfehlbar sein konnen. So wird es fiir uns unmog-
lich, Opfer von unfehlbar sich wihnenden Dogmen
und Doktrinen zu sein. Diese haben auf der Erde Ver-
wiistungen angestiftet. Es sind also nicht nur die
natiirlichen Getriinke gemeint, wenn wir aufgefor-
dert werden, uns berauschender Getriinke zu ent-
halten, sondern die geistigen Gifte, mit denen wir
die Menschen selber vergiften. Und diese zu ver-
meiden, werden wir aufgefordert.

Ich schliesse mit einem Vers aus dem fiinften
Buch Moses: «Ich nehme Himmel und Erde heute
itber euch zu Zeugen. Ich habe euch Leben und
Tod, Segen und Fluch vorgelegt, dass du das Leben
erwihlest, und du und dein Same leben mogest.»

5



	Unsere heutigen Gedanken und Taten bestimmen die Zukunft

