
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 66 (1957)

Heft: 3

Artikel: Einiges über die Erziehung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINIGES ÜBER DIE ERZIEHUNG

Die Kinder sind die Lasttiere, denen die vorhergehende Generation alle Ichhaftigkeit
aufbürdet, mit der sie selbst nicht fertig iverden konnte. Unter unsichtbaren Leiden,
die kein Mensch zu ermessen vermag, werden die Erben gezwungen, die Schuldenlast

ihrer Väter zu übernehmen. Fritz Kiinkel.

Der Wunsch, nach den grossen Anstrengungen
der Ungarnhilfe einige Tage auszuspannen,

führt uns in ein kleines Berghotel. Am Nachbartisch

nimmt eine Frau mit ihrem achtjährigen
Jungen die Mahlzeiten ein, die sich für Mutter und
Kind recht mühsam abwickeln, da die Mutter ständig

nörgelt und zurechtweist, der Junge aber von
Mahlzeit zu Mahlzeit ungezogener wird. Da es tagelang

schneit, haben die andern Gäste Müsse, der
gereizten und hilflosen Mutter Ratschläge zu
erteilen, die nach allen Richtungen zielen und die
Mutter noch mehr verwirren. Der eine sagt, sie sei

zu streng, der andere sie sei zu nachgiebig. Der
dritte: lasst doch den Buben machen! Er wird sich
dann schon selbst erziehen. Die Mutter murmelt
von schlechtem Erbgut aus der Familie des Vaters,
da nütze eben alle Erziehung nichts.

Auf einer Wanderung durch den stillen, tief
verschneiten Wald suchen wir uns einiges in
Erinnerung zu rufen, was uns Prof. Dr. Richard
Herhertz kürzlich in einer Vorlesung an der Universität
Bern bei Begründung der Psychologie in einer
Charakterkunde über die Erziehung der Kinder
gesagt hat, auf die so viele Eltern schlecht
vorbereitet sind, weil die Erziehung anderer die
Selbsterziehung voraussetzt. Den Darlegungen von Prof.
Herbertz lagen unter anderem die «Charakterkunde»

von Fritz Künkel, Verlag von S. Hirzel in
Leipzig, zugrunde.

Vor allem: Ist die Erbanlage so ausschlaggebend,
dass Erziehung nichts nützt, oder ist es allein die
Erziehung, die den Charakter des Menschen formt
und bestimmt? Die Anlagetheoretiker sagen: der
Mensch wird das, wozu er veranlagt ist, die beste

Erziehung kann seine Anlage nicht ändern. Der
Milieutheoretiker behauptet: die Anlage kann sein
wie sie ist, wenn der Mensch in das richtige Milieu
kommt, wird er gut.

Beides ist falsch. Je gründlicher man sich in die
Charakterkunde vertieft, um so deutlicher erkennt
man, dass alle Charakterzüge, auch wenn sie schon
in frühester Kindheit hervortreten, immer doppelseitig

bedingt sind. Sie gehen nicht selbständig oder
geradlinig aus der Erbmasse hervor, aber sie werden

auch nicht eindeutig durch die Umgebung
bestimmt, sondern es handelt sich um Wechselwirkungen

zartester Art. Was der Mensch wird, ist ein

kompliziertes Zusammenspiel von Anlage- und
Umweltfaktoren. Zu den Umweltfaktoren gehört auch
die Erziehung.

Welches ist das Ziel der Erziehung? Prof.
Herbertz sieht das Ziel jeder Erziehung darin, im Zögling

die Fähigkeit zur Erfüllung seiner inneren
Bestimmung zu schaffen. Wahre Erziehung setzt heim
Erzieher immer einen gewissen Glauben voraus,
den man sehr wohl einen religiösen Glauben nennen

darf, nämlich den, dass jedes Kind eine innere
Bestimmung hat im Sinne Rückerts: In jedem
Menschen lebt ein Bild, des was er werden soll: die
innere Bestimmung.

Man kann nun in der Erziehung sein Ziel
erreichen, oder man kann es nicht erreichen. Wann
erreicht die Erziehung ihr Ziel, wann erreicht sie

es nicht?
Erstens hängt das ah vom Vorhandensein oder

Fehlen der Selbsterziehungstendenz im Kinde, zweitens

von der richtigen Leitung und Führung des

Kindes durch den Erzieher. Beides muss vorhanden
sein, ineinandergreifen und ineinander wirken.

Es hat von jeher in Theorie und Praxis der
Erziehung Einseitigkeiten gegeben. Zum Beispiel
bei Rousseau: Alles ist gut, was aus den Händen
des Schöpfers kommt, alles missrät in den Händen
des Menschen. Wer Rousseau folgt, wird in der
Erziehung das Kind sich selbst überlassen. Er wird
seine Hände vom Kinde wegnehmen. Die andere
Einseitigkeit fällt in das entgegengesetzte Extrem.
Sie nimmt an, dass das Kind von Natur aus bös sei;
die angeborenen Eigenschaften aller Kinder seien
schlecht, und nur durch die Erziehung können sie

gebessert werden. Eine angeborene Selbsterzieliungs-
tendenz wird von diesen Erziehern abgelehnt. Sie
sind der Meinung, man dürfe dem Kind in der
Erziehung nichts, aber rein nichts seihst überlassen;
auch im Spiel müsse Disziplin walten. Eine solche
Erziehung wird zur Dressur, und in solchen Familien

geht es zu wie in einer Strafanstalt.
Beides, Erziehung nur vom Erzieher aus und

Erziehung nur vom Kind aus, ist falsch. Wo auf jede
planmässige Führung verzichtet wird, macht man
aus dem Kind einen lehensuntüchtigen Menschen,
der später den Forderungen der Gemeinschaft als
asozialer Mensch hilflos gegenüberstellt. Wo aber
anderseits ein Kind innerlich vergewaltigt wird,

5



führt dieser ständige Zwang zu einer Schwächung
der jungen Persönlichkeit, zu einer charakterlichen

Verweichlichung, die sich nicht mehr wieder
gutmachen lässt.

Die Kunst des Erziehers besteht in der jedem
Kind angepassten Form der Erziehung, doch immer
in der Vereinigung der Erziehung vom Erzieher
her mit der Erziehung vom Kinde her.

nennt man es ein artiges, folgsames Kind. Damit ist
es aber nicht erzogen; denn es handelt nach einem
fremden Willen. Wahre Erziehung ist nur da, wo der
fremdbezogene Wille vom eigenen Willen abgelöst
wird. Hier besteht die Konfliktsituation: «ich
möchte gern, aber ich will nicht, iveil das nicht
richtig wäre.» Der eigene sittliche Wille und die
Einsicht stehen dem «ich möchte gern» gegenüber.

Der Weg zur innern Selbständigkeit führt über
die Identifikation. Wenn ein Erzieher das Kind zur
Selbständigkeit erziehen will, muss er wissen, was
unter der sogenannten Identifikation zu
verstehen ist.

Das Kind ist in ganz bestimmter Weise mit den
Eltern verbunden, wobei zwei verschiedene
Gefühlsmöglichkeiten bestehen. Erstens einmal
besteht für das Kind die Möglichkeit, sich an den

geliebten Vater, an die geliebte Mutter hinzugehen
und eines von beiden zum Objekt seiner kindlichen
Liebe zu machen. Dies nennt man Objektbesetzung.
Für das ganz kleine Kind ist es das Nächstliegende,
dass es sein ganzes zärtliches Kinderherz der Mutter
zuwendet.

Die zweite Gefühlsmöglichkeit, mit der sich das

Kind an die Eltern bindet, ist die Identifikation.
Das Kind hat ein besonderes Interesse für den Vater
oder für die Mutter. Was dieser Elternteil tut,
interessiert das Kind mehr, als was alle andern tun. Aus
diesem auf einen Elternteil gerichteten Interesse
wächst nach und nach das Vorbild. Es kommt nun
alles darauf an, ob dem heranwachsenden Kind dieser

Identifikationsprozess mit einem Elternteil
gelingt oder nicht; denn das Kind soll die Autorität
der Eltern, die ihm in ihrem Gemüt von aussen
her entgegengetreten sind, in den eigenen Willen,
in das eigene Ich aufnehmen.

Sehen wir uns diese Forderung noch näher an!
Ursprünglich besteht beim Kind der Konflikt
zwischen dem «ich möchte gern» und dem «ich soll aber
nicht, weil die Eltern es verbieten». Wenn das Kind
in diesem Konflikt dem Willen des Erziehers folgt,

Des Kindes eigenes Gewissen und sein eigener
Verstand befehlen ihm, dieser oder jener Versuchung
zu widerstehen. Ein wirklich erzogenes Kind hört
von einem bestimmten Alter an den Vater ruhig
an, urteilt dann aber selbst, und keine Befehle des

Vaters können etwas erreichen, wo ihm sein eigenes
Gewissen etwas verbietet. Das ist die Ueberfiihrung
der Fremderziehung auf die Selbsterziehung.

Ein zweites, nicht minder wichtiges Ziel der
Erziehung ist die Veberwindung der Ichhaftigkeit und
Führung zur Wirhaftigkeit (Sachlichkeit), dem
Fritz Künkel eine hervorragende Wichtigkeit zu-
misst und in der er die wichtigste Aufgabe der
kommenden Geschlechter sieht. Er fürchtet, dass diese

die Ichhaftigkeit noch Jahrtausende abbauen werden

müssen. Vorläufig sind die Eltern noch nirgends
vollkommene Menschen, und es gibt deshalb kein
schmerzloses Heranwachsen der Kinder.

Das Leiden des Kindes ist unvermeidlich. Und
ebenso ist es unvermeidlich, dass das Kind sich

gegen sein Leiden zu schützen sucht. So entsteht im
Kind das Zurückweichen, das Zweckwerden der
Mittel und damit die Ichhaftigkeit samt ihren Dres-

saten, ihrem Minderwertigkeitsgefühl und ihrem
Geltungsbedürfnis.

Fritz Künkel ist überzeugt, dass das Wichtigste,
was es im Schicksal des einzelnen und im Schicksal
der Völker überhaupt geben kann, nämlich den
Grad der Ichhaftigkeit, nicht von vornherein
determiniert, also festgelegt ist, sondern einer geschichtlichen

Entwicklung tragischen Stils unterliege. Das

neugeborene Kind ist nicht ichhaft, aber es bringt
die Bereitschaft dazu erbmässig mit. Seine Ich-

6



haftigkeit entsteht erst nach dem Wirbruch als

Anpassung an die Ichhaftigkeit seiner Umgebung; sie
wird nach Form und Inhalt durch die Wechselwirkung

zwischen Kind und Umwelt bedingt,
übersteigert sich schliesslich in schweren Konflikten
und bricht früher oder später ganz oder teilweise
in den Krisen der Charakterreifung zusammen.
Darum können die Typen der Ichhaftigkeit nicht
nur in allen denkbaren Mischungen auftreten,
sondern auch im Verlaufe der Jahre wechseln,
teilweise verschwinden und wieder zur Geltung kommen.

In der Mehrzahl der Fälle bleiben sie freilich
durch mehrere Jahrzehnte hin unverändert.

Je ichhafter der Erzieher ist, desto stärker
zwingt er seinen Zögling in die Ichhaftigkeit hinein.
Und zwar nimmt die Ichhaftigkeit des Zöglings
diejenige Form an, die ihn am besten gegen den
Erzieher schützt. Würde der Erzieher von seinem Ich
freikommen und zu einer sachlichen Haltung
übergehen, so würde das Kind ebenfalls seine Haltung
ändern und sein Ich aufgeben müssen. Das
Zusammenleben heider stellt also eine ununterbrochene
Forderung des Lebens nach Abbau der beidseitigen
Ichhaftigkeit dar.

Künkel nimmt eine grundlegende charakterliche,

hin und her pendelnde Polarität zwischen
Ichhaftigkeit und Wirhaftigkeit an. Weit davon
entfernt anzuerkennen, was Schopenhauer gelehrt
hat, dass der Charakter des Menschen unveränderlich

sei, sagt Künkel im Gegenteil: Der Charakter
kann geändert werden, er kann erzogen werden, er
kann von der natürlichen Ichhaftigkeit zur
Wirhaftigkeit gebracht werden. Das ist das Ziel der
Erziehung.

Worin besteht der Unterschied zwischen
Ichhaftigkeit und Wirhaftigkeit? Künkel erklärt ihn
ungefähr wie folgt:

Stellen wir uns vor, dass ein alter Mann auf der
Strasse hingefallen ist und dass ein junger herbeieilt,

um ihm zu helfen. Entweder ist der Zweck des

jungen Mannes, dass dem Verunglückten geholfen
werde, oder aber, dass sich der Helfer durch eine

gute Tat ein Verdienst erwerbe. Ueberwiegt der
erste Zweck, so nennen wir die Funktion des
Handelnden wirhaft oder sachlich, überwiegt der zweite,
so nennen wir sie ichhaft oder unsachlich.

Es ist nun so, dass solche Hilfeleistungen nie
einzig und allein aus nur ichhaften Absichten geleistet

werden. Kein Mensch ist in seinem Charakter
und damit in seinen Beweggründen und Absichten
nur wirhaft oder nur ichhaft. Und hier liegt der
Schwerpunkt aller Erziehung überhaupt. Ein guter
Erzieher kann in jedem Kind an das Wirhafte
anknüpfen. Eine Handlung geschieht aus wesentlich
ichhaften oder aus wesentlich wirhaften Gründen,
nie aber ausschliesslich aus dem einen oder andern
Motiv allein. Ein kluger Erzieher kann schon sehr,
sehr früh ein Kind zum wirhaften Charakter
erziehen.

Wie wird die Ichhaftigkeit gefördert? Ein
Beispiel: Ein Kind von etwa zwei Jahren haut einen

Turm. Die Mutter kommt dazu und freut sich über
das Bauwerk. Das Kind freut sich wieder über die
Freude der Mutter und sucht seinen Bauklötzchen
immer neue Wirkungen abzugewinnen. Die Mutter
aber begnügt sich nicht mit ihrer Freude. Sie lobt,
und zwar loht sie nicht den Turm, sondern das

Kind. Auch das Lob spornt den Eifer des Kindes
an, indessen ändert sich nun der Zweck seiner
Bemühungen. Es will zwar auch jetzt noch ein schönes
Gebäude ausführen, aber nicht mehr sachlich, um
des Gebäudes willen, sondern ichhaft, um des
mütterlichen Lobes willen. Es arbeitet nicht mehr im
Dienste der Sache, sondern im Dienste seiner Ich-
Erhöhung. Das ist falsch. Für die Mutter erweist es

sich demnach als sachlich richtig, die Leistung des

Kindes zu loben, aber als verderblich, nur das

Kind selbst zu loben.
Noch deutlicher ergibt sich das gleiche, wenn

es sich ums Tadeln handelt. Nehmen wir an, der
Turm falle um. Wie verhält sich das Kind zu dieser
negativen Erfahrung? Ist es noch sachlich
eingestellt, so wird es an seinem Ziele festhalten und
seine Mittel zu verbessern suchen. Es fängt von
neuem an zu hauen. Dann gelingt der Turmbau, die
negative Erfahrung wird positiv, das drohende negative

Erlebnis ist vermieden und durch ein positives
ersetzt worden. Das Kind hat in seiner Entwicklung
einen Schritt vorwärts gemacht.

Je stärker aber das Kind schon in die ichhafte
Einstellung hineingeraten ist, um so früher wird es

auf die wiederholten Misserfolge beim Bauen mit
Zorn oder Tränen antworten. Dann aber würde das

negative Erlebnis Tatsache werden, und die Mutter
würde sich gezwungen sehen, einzugreifen.

Nehmen wir aber zunächst an, das Kind sei
beim dritten oder vierten Versuch noch nicht
zornig, sondern nur einfach traurig, und es fange
an zu weinen. Und nehmen wir weiter an, die Mutter

setze sich freundlich zu ihm auf die Erde, um
ihm zu helfen. — Was lernt das Kind aus diesem

Vorgang?
Das Kind lernt, dass Erwachsene mehr können

als Kinder (das ist diejenige negative Erfahrung,
die später den Inhalt des Minderwertigkeitsgefühls
bildet). Und es lernt ferner, dass man als Kind
nicht imstande ist, einen Turm zu bauen (das ist
das negative Erlebnis, das das Minderwertigkeitsgefühl

in seiner Form bedingt). Man wird also nie
wieder versuchen, sich an eine so schwere Aufgabe
wie einen Turmhau heranzuwagen. (Das ist das
Dressat «ich kann nicht», von dem das Kind für
lange Zeit nicht mehr loskommen wird.) Drittens
aber lernt es noch: Wenn man ganz ausserordentlich

traurig ist, kommt ein Erwachsener und erfüllt
einem den Wunsch, den man sich nicht selbst
erfüllen kann. Wenn das Kind am nächsten Tage wieder

mit seinen Bauklötzen spielt, wird es, um den
fertigen Bau zu erreichen, dasjenige Mittel anwenden,

das sich als zweckentsprechend erwiesen hat,
es wird nicht Bauklötze aufeinanderschichten,
sondern jämmerlich weinen.

7



Je öfter die Mutter das Mitleid walten lässt, um
so ausschliesslicher drängt sie ihr Kind in jene
Dressate, jenes Minderwertigkeitsgefühl und jenes
Geltungsstreben hinein. Es wird sich später nie
anders zu helfen wissen als dadurch, dass es leidet
und klagt, bis ein anderer kommt und ihm dient.

Es ist die Unsachlichkeit, die Ichhaftigkeit der
Mutter, die sie veranlasst, dem Kinde die Leistungen

abzunehmen, anstatt es den Weg zur Leistung
auf eigene Faust finden zu lassen.

Ist die Ichhaftigkeit der Mutter anders geartet,
so glaubt sie vielleicht, dem Kinde mit strenger
Belehrung zu helfen. Dann lernt das Kind zunächst
das gleiche wie im vorigen Falle, nur weit krasser:
«Die Erwachsenen können alles, und die Kinder
können nichts. Darum muss man alles tun, was die
Mutter verlangt. Man muss die Bausteine so und so

übereinanderlegen, weil die Mutter es so haben
will». Es sind nicht mehr die unerschöpflichen
Geheimnisse des Materials, denen das Kind nachspürt,
sondern es ist die mütterliche Gesetzgebung, der
man gehorcht. Oder: «So macht man es und nicht
anders, sonst ist man dumm»; oder «sonst ist man
kein artiges Kind»; oder «sonst hat dich die Mutter
nicht lieb.»

Man stelle sich vor, was aus dem Kinde werden
soll, wenn die Mutter hewusst oder unbewusst ein
solches Verhalten zur Richtlinie ihrer Erziehung
macht. Alles Spiel muss ersterben. Alles, was man
noch tut, tut man nicht mehr aus der schöpferischen

Fülle des Kind-Erlehens heraus, sondern nur,
weil die Mutter sagt, dass man es tun soll. Was noch
übrigbleibt, ist ein gehorsamer, willenloser Sklave.

Das Kind ist entmutigt, ist ichhaft und erlebnisunfähig

geworden.
Je mehr in den Erziehern die wirhafte Einstellung

vorherrscht, um so wirhafter müssen auch die
Kinder sich entwickeln; und wo die Kinder sehr
ichhaft geraten, werden sie zu einem Spiegel, in

dem die Erzieher ihre eigene Schwäche erkennen
sollten.

Wer diesen Zusammenhängen nachgeht, muss
sich fragen, ob er denn noch ein Recht habe, seine

eigenen oder gar fremde Kinder zu erziehen. Aber
die Frage ist müssig. Denn wer soll erziehen, wenn
nicht wir? Sind wir nicht alle ichhaft? Und wenn
einer ein Heiliger wäre, könnte er seine Zöglinge
doch nicht vor der Ichhaftigkeit bewahren, denn
irgendeine Tante, ein Grossvater oder ein
Dienstmädchen würde dafür sorgen, dass das Schicksal
der Kinder sich vollzieht. Wir müssen alle durch
ichhafte Wirren hindurch, um aus der unbewussten
Klarheit des Kindes zur bewussten Klarheit des

reifen Menschen zu gelangen. Wir dürfen also nicht
fragen, wie wir die Kinder vor diesem Uebel
bewahren, sondern wir müssen fragen, wie wir den
Weg durch das Uebel so fruchtbar wie möglich
gestalten. Und die Antwort lautet: indem wir trachten,

den Mut der Kinder nicht zu brechen, sondern
durch Sachlichkeit und Wirhaftigkeit so weit wie
möglich zu retten.

Kritisieren wir nie das Kind, sondern immer
nur die Leistung. Sagen wir nie: «Du bist dumm»,
sondern: «du bist klug, aber hier hast du seltsamerweise

eine Dummheit gemacht.» Und auch wenn
man meint, schelten zu müssen, lasse man das Kind
stets fühlen, dass man bei klarer Einsicht in seine
Fehler und hei ruhiger Ablehnung seiner
augenblicklichen Unart mit warmer Liebe doch
unerschütterlich zu ihm hält und an seinen Wert glaubt.

Vergessen wir nie, dass wir das Kind zur
Selbständigkeit, zur eigenen Verantwortlichkeit führen
wollen. Es gibt dazu nur ein Mittel, das helfen
kann. Das aber ist den Eltern und auch vielen
Erziehern fast ausnahmslos so zuwider, dass sie es

nicht anwenden mögen. Es ist die Stärkung des

kindlichen Mutes und die Verselbständigung der
kindlichen Persönlichkeit durch ihre volle
Anerkennung von seiten der Erwachsenen. Aber dem
Vater ist die Freude verdorben, wenn er nicht mehr
kommandieren kann, und der Mutter blutet das

Herz, wenn sie nichts mehr zu sorgen, zu behüten
und zu kritisieren hat. Beide haben dann einen
Untertan weniger. Das Kind gehört aber dem Leben
und nicht den Eltern.

Man stelle das Kind in eine möglichst sachliche
Umgebung, in ein lebendiges Wir, und mitten hinein

in sachliche Aufgaben, denen es gewachsen ist.
Ist es drei Jahre alt, so wird es die Entdeckung
machen, dass es sich allein ausziehen kann. Ist es

sechs Jahre alt, so lernt es allein auf der Strassen-
bahn fahren. Ist es zwölf Jahre alt, so kann es wandern

gehen.
Man mische sich so wenig wie möglich ein, auch

wenn Fehler gemacht werden. Denn nur durch seine

negativen Erfahrungen kommt das Kind zu
positiven Erlebnissen. Ein Junge, der in sechs Wochen
nach zwanzig verfehlten Versuchen ein Haustelephon

zustande bringt, durch das man ab und zu
ein halbes Wort verstehen kann, wird dreissig

8



Jahre später vielleicht ein Edison oder Marconi
sein. Ein Junge aber, der unter der Kontrolle und
Anleitung seines Vaters in drei Tagen ein tadelloses
Telephon herstellt, hat bestenfalls Aussicht, ein
gewissenhafter Techniker zu werden, der die Entwürfe
jenes Edison oder Marconi dienstbeflissen
ausführt.

Je ichhafter der Mensch ist, um so geringer ist
seine Anpassungsfähigkeit, Wachstumsfähigkeit und
Erlebensfäliigkeit, und das heisst, um so mehr
gleicht er einem toten Gegenstand, einem Nur-
Ohjekt. Je ichhafter ein Mensch ist, um so reizbarer
ist er. Ein sehr reizbarer Mensch verträgt sich aber
schlecht mit seiner Umgebung. Er ist leicht beleidigt

und meist auch anspruchsvoll oder klageselig.
Man meidet ihn, und der Kreis seiner Freunde wird
immer kleiner.

Je wirliafter ein Mensch ist, um so weniger
kann ihn ein Misserfolg kränken, ein Gelingen stolz
machen. Die Feinfühligkeit aber, die Einsicht in
das Wesen der Welt und die freie Verfügung über

Mittel und Ziele wächst von Jahr zu Jahr. Das Ich
steht im Dienste des Wir.

Aus allen Zusammenhängen erkennen wir, dass
die Ichhaftigkeit keineswegs die Privatsache dessen
ist, der an ihr leidet, sondern dass sie mit tausend
Fasern verflochten ist in das grosse Gewebe der
kulturellen Unlebendigkeit, die auf uns allen lastet.
Die Wirhaftigkeit kann deshalb nicht mehr nur auf
die Selbstentfaltung einer Familie, einer Stadt oder
eines Landes beschränkt bleiben. Wirkliche
Wirhaftigkeit (Sachlichkeit) ist das Interesse an der
Erhaltung und Entfaltung der Menschheit als Ganzes.

Die Ichhaftigkeit eines Volkes ist genau so

lebenswidrig und darum krankhaft wie die
Ichhaftigkeit des Einzelmenschen. Das «Wir», in das

wir hineinwachsen müssen, ist das Mensclilichkeits-
Wir.

Wir müssen indessen erst die Ichhaftigkeit im
Einzelmenschen überwinden, ehe wir hoffen können,

das Wir der Menschheit zu schaffen.

ZU EINER DICHTUNG VON GERTRUD VON LE FORT

Noch heute sind die bretonischen Lieder süss und
traurig. Noch heute ist kein Volk so fromm

und kein Volk so abergläubisch wie die Bewohner
der sturmumwehten, zerklüfteten Bretagne.
Tausend Legenden, Märchen, Sagen und Mythen leben
in den rauchgeschwärzten Häusern und Fischerhütten,

die Kapellen unzähliger Heiliger trösten von
den Klippen, und Brunnen, Wälder und keltisches

Opfergestein sind von übernatürlichen Wesen
belebt und bevölkert. Uralte heidnische Bräuche und
Aberglauben haben sich mit einem
kindlichschlichten christlichen Glauben zu einem dichten
mystischen Gewebe verdichtet. Und diese für das

bretonische Land so eigentümliche Verflechtung
archaisch-heidnischen Gedankenguts mit
christlichen Lehren geben der Prosadichtung «Das
Gericht des Meeres» von Gertrud von Le Fort (erschienen

im Insel-Verlag) den eigenartigen Hintergrund.

Obwohl aus der Dichtung nicht unmittelbar
hervorgehend, liegt ihr wohl die folgende geschichtliche

Tatsache zugrunde:
Im zehnten und elften Jahrhundert fielen

entweder englische Fürsten über französische Fürstentümer

her und brachten sie unter ihre Macht, oder
die Normandie, deren Herzog unter den andern
französischen Herzog- oder Fürstentümern am
raschesten an Macht gewann, unterwarf England
ihrer Autorität. So brach auch der Normanne
Wilhelm der Eroberer nach England auf; am
Weihnachtstag des Jahres 1066, nach grosser Metzelung,

wurde er zum König von England gekrönt. Einer
seiner Söhne wurde König der Normandie, ein
anderer König von England. Nun begann eine
jahrhundertlange Bruderfehde zwischen den Königen
von England und ihren Verwandten in den
französischen Vasallenländern auf französischer Erde.
So war es auch Ende des zwölften und anfangs des

dreizehnten Jahrhunderts, als der vierte Sohn Heinrichs

des Zweiten, Johann, nach dem Tod seiner
beiden älteren Brüder Heinrich III und Bichard
Löwenherz und in Nichtachtung der Nachfolgerechte

seines jungen Neffen Artur, des Herzogs von
der Bretagne, Sohn des gestorbenen dritten Sohnes

Heinrichs des Zweiten, Gottfried von der Bretagne,
den englischen Thron bestieg. Als der junge Herzog
Artur, damals zwischen vierzehn und fünfzehn
Jahre alt, seine Ansprüche auf den englischen Thron
geltend machte, fiel König Johann sengend und
brennend über die Bretagne und Normandie her,
nahm den Neffen gefangen und ermordete ihn kurz
darauf in Rouen mit eigener Hand, da sich kein
anderer für solch grauenvolle Tat herzugeben bereit
fand.

Da Artur Vasalle des Königs Philippe-Auguste
von Frankreich war, verlieh diesem die Ermordung
des jungen Herzogs auf Frankreichs Erde das
Richterrecht. Er erklärte König Johann des Bruches der
Lehenstreue und des Verrates schuldig, weil er den
Sohn seines älteren Bruders, der als Herzog von der
Bretagne Vasall der Krone Frankreichs war, er-

9


	Einiges über die Erziehung

