
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 65 (1956)

Heft: 3

Artikel: Gespräch über lebensunwertes Leben

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-975613

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-975613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESPRÄCH ÜBER LEBENSUNWERTES LEBEN

Niemandem werde ich tödliches Gift verabreichen, auch wenn es von

mir verlangt wird, und auch nicht einen darauf abzielenden Rat erteilen.

Hippokrates (460—377 v. Chr.)

Ich werde das menschliche Leben von der Empfängnis an bedingungslos

achten. Selbst Drohungen werden mich nicht dazu bringen, meine
ärztlichen Kenntnisse entgegen den Pflichten der Menschheit anzuwenden.

Aus dem Genfer Aerztegelöbnis

Kürzlich trafen sich einige Freunde und Kame¬

radinnen, die der Beruf oder Studien aus
derselben ländlichen Kleinstadt in die Bundesstadt
verpflanzt hatte, eines Abends im Zimmer ihres Freundes

Walter, des Assistenzarztes. Sie pflegen dort
in regelmässigen Abständen zusammen zu kommen,
um Fragen, die den einen oder andern beschäftigen,
im Freundeskreise zu diskutieren. Da der
Assistenzarzt bei einem Onkel in einem der geräumigen
Altstadthäuser wohnt und über ein Zimmer, einem
Saale gleich, verfügt, ist es gegeben, dass sie der
Aufforderung dieses Onkels gerne Folge leisten
und sich mit Vorliebe im Zimmer ihres bevorzugten
Freundes treffen. Onkel und Assistenzarzt pflegen
für solche Abende noch eine zusätzliche Anzahl
bequemer Stühle aus andern Räumen ins besagte
Zimmer zu schieben, so dass sie sich jeweils ganz
zu Hause fühlen.

Gleich nach der Begrüssung fiel es den andern
auf, dass der junge Bankangestellte in ungewohnter
Weise still, ja bedrückt war. Das musste deshalb
sofort auffallen, weil er sonst die Gespräche in seiner
übersprudelnden Art mit der Wiedergabe heiterster

Geschehnisse einzuleiten pflegte. Kaum hatten
sie sich in den Stühlen niedergelassen, fragte
deshalb auch schon die junge Philosophiestudentin:

«Was ist mit dir los, Hansjürg? Wo drückt dich
der Schuh?»

«Heraus damit!» befahl der Student der Rechte.
«Ich möchte euch nicht mit Persönlichem

belasten», widerstrebte der Bankangestellte. «Immerhin

wäre das Problem der Diskussion wert..
Letzten Sonntag musste ich bei einer neugeborenen
Nichte Pate stehen, dem ersten Kinde meiner
Schwester.»

«Ist das ein Grund, bedrückt zu sein?» lachte
die junge Heilgymnastin.

«Ja, Grund genug, übergenug Grund», stiess der
Bankbeamte hervor. «Es war keine gewöhnliche
Taufe, kein Fest in einer Kirche mit vielen
Verwandten tind Bekannten und lauter freudigen Ge¬

sichtern und darnach mit einem heiteren Schmaus.
Nein! Das Kind wurde ohne Aufsehen und im aller-
engsten Kreise im Spital getauft. Meine Schwester
und die Patin weinten. Das Kind ist ein Krüppel.
Doch noch nicht genug: man vermutet, dass es auch
geistig nicht normal sei! Die Verwandtschaft hoffte,
dass es sofort sterben könne. Sie hoffte vergebens.
Bleibt es am Leben, wird es sich selbst und den
Mitmenschen durchs ganze Leben eine Last, eine
Plage sein. Sagt, wäre es nicht mitleidsvoller, wenn
man diesem Elend ein Ende bereiten dürfte?»

«Nein!» — «Unmöglich! Leben ist unantastbar!»
Heftig waren die junge Heilgymnastin und der
Assistenzarzt ins Gespräch eingebrochen.

«Nennt ihr das Leben?»
«Natürlich ist das Leben. Das kleine Mädchen

lebt. Hörst du: es hat Leben!»
«Ein unwertes Leben!»
«Wer darf sich anmassen, darüber zu entscheiden,

ob ein Leben wert oder unwert ist? Wo wären
da die Grenzen? Nie, unter gar keinen Umständen,
darf sich ein Arzt dazu hergeben, einen Lebensfaden

durchzuschneiden.» Der Assistenzarzt sprach
ernst und sehr bestimmt.

«Keiner kann behaupten, dass das Leben dieses

Kindes lebenswert sei», lehnte sich der
Bankangestellte auf.

Begütigend legte die Heilgymnastin die Hand
auf seinen Arm: «Glaube mir, Hansjürg, dass auch
keiner behaupten darf, dass es lebensunwert ist.
Was wissen wir von lebenswert oder lebensunwert?
Wie vermögen wir vorauszusehen, welche Rolle im
Leben der andern Menschen das kleine Mädchen
einmal spielen wird? Ich erlebe es in meinem
Beruf immer wieder, welch ein Segen für die Mutter,

den Vater, für die Geschwister, später auch für
einen weiteren Kreis solche Menschen bedeuten
können, denen man so rasch und unüberlegt den
Lebenswert absprechen möchte. Der Mensch reift
nicht an den Annehmlichkeiten des Lebens; es sind
die harten und unentrinnbaren Forderungen, die

11



den Menschen in jene Höhen der höchsten menschlichen

Reife führen, die wahre Menschlichkeit
ausmacht. Nur müssen die Geprüften das Schicksal
annehmen, den Egoismus, diesen grössten Feind des

inneren Wachstums, überwinden, und in diesem

Kampf gegen die Eigensucht hilft ihnen eben das

nicht normale Kind, indem es da ist und der Liebe,
Geduld und Pflege bedarf. Eltern, die ihr
anormales Kind so annehmen wie es ist und es lieben
und umsorgen, bedeuten mir in meinem Berufe die
grösste Beglückung. Darf hier noch von unwertem
Leben gesprochen werden, wenn es solche Wirkungen

zu erzielen vermag? Sind solche Eltern durch
das Kind, das du lebensunwert nennst, nicht reicher
und wertvoller geworden?»

«Wie stellt sich der Arzt im allgemeinen zu dieser

Frage?» wandte sich der Bankangestellte an den
Assistenzarzt. «Deine Meinung kenne ich; ist dies
auch die Meinung aller andern Aerzte?»

«Das Töten, auch aus Mitleid, bleibt ein Töten,
und kein Arzt hat das Recht, diesen Gedanken auch

nur in sich lebendig werden zu lassen. Natürlich
wird es im Berufsleben des Arztes Momente geben,
in denen er angesichts grösster unheilbarer Leiden
wankend werden und sich ernstlich fragen könnte,
ob er nicht dem Flehen eines Leidenden nachgeben
und ihn vom unerträglich gewordenen Leben
befreien sollte. Kein Mensch hat aber das Recht, auch
kein Arzt, einem Leben aus eigener
Machtvollkommenheit ein Ende zu setzen. Doch das erscheint
immer noch als meine persönliche Meinung. Ich
erinnere mich aber, dass vor einigen Jahren ein Arzt
über diese Frage in der Schweizerischen Aerzte-
zeitung geschrieben hat. Geduldet euch ein wenig,
bis ich das Blättchen unter meinen Zeitschriften
gefunden habe. — Da ist es. Ich lese euch einige
Stellen vor. Der Titel heisst ,Euthanasie und Arzt',
der Autor ist Dr. med. Otto Leuch von Zürich. Ich
lese euch die Stelle vor, wo Dr. Leuch den Fall
annimmt, dass ein Arzt angesichts unerhörter Leiden
eines Patienten zu zweifeln beginnt:

,Hier hilft einzig und allein die Besinnung auf
die Grundlagen ärztlichen Handelns. Verbietet ihm
die eigene religiöse Ueberzeugung den Gedanken
an eine solche Tat nicht von vorneherein, so hat er
doch immer seiner ersten ärztlichen Pflicht, nämlich

der der Lebenserhaltung, eingedenk zu bleiben.

So wenig er dem Selbstmord Vorschub leisten
darf oder so rasch er einen Lehensüberdrüssigen
ohne lange Ueberlegung wieder ins Leben
zurückzurufen versuchen muss, so wenig darf er, ohne
seiner Bestimmung untreu zu werden, dem Wunsche
eines leidenden Mitmenschen nach gewaltsamer
Erlösung stattgeben. Mag auch der Einzelfall an sich
noch so furchtbar und mag dem menschlichen
VerStande die Hilfeverweigerung noch so unmenschlich

erscheinen, hier kann nur ein absolutes Gebot
gelten. Denn sobald der Arzt seiner Aufgabe als
Lebenserhalter untreu wird, geraten nicht nur seine
eigenen berufsethischen Grundlagen ins Wanken,
was schliesslich seine eigene Sache wäre, sondern

es findet ein auch für die Allgemeinheit gefährlicher

Einbruch in ein nicht umsonst seit den

Tagen des Hippokrates geltendes ärztliches
Grundprinzip statt.

Der Arzt als ,Töter', und käme er im Einzelfalle
auch noch so erwünscht, ist eine undenkbare
Erscheinung, die über kurz oder lang mit Sicherheit
zu einer schweren Vertrauenskrise zwischen Arzt
und Patient führen würde, möchten die
Euthanasie-Indikationen noch so sehr an alle möglichen
gesetzlichen Sicherheiten gebunden sein, wie z. B.
Entscheid durch eine Kommission und dergleichen.'»

«Schliesslich leben wir in einem Rechtsstaat»,
warf der Student der Rechte ein. «Unser Gesetz
verbietet jede Tötung, auch den sogenannten
Gnadentod.»

«Darüber schreibt Dr. Leuch: ,Man darf nicht
vergessen, dass die Straf- so gut wie andere Gesetze
den Niederschlag allgemeiner, auf der öffentlichen
Meinungsbildung beruhenden Rechtsanschauungen
darstellen und letzten Endes unter dem ständigen
Druck dieser Meinung auch Aenderungen erfahren
könnten. In angelsächsischen Ländern war mehrfach

eine derart lebhafte öffentliche Agitation zur
Straflosigkeitserklärung der Sterbebeihilfe unter
gewissen Kautelen im Gang, dass der Rat des
,Weltärzteverbandes' es für angezeigt erachtete, in seiner
Aprilsitzung 1950 folgende Entschliessung zuhanden
seiner Mitgliederorganisationen zu fassen:

,Der Rat ist der Auffassung, dass die Euthanasie
sowohl den öffentlichen Interessen wie den Grundsätzen

ärztlicher Ethik zuwiderläuft und dem
Geiste des Genfer Aerztegelöbnisses widerspricht.
Er empfiehlt daher den nationalen Aerzteorganisa-
tionen, die Zulassung der Euthanasie unter allen
Umständen zu verurteilen.'

Wenn der Arzt sich selbst treu bleiben will, so

muss er die Unveräusserlichkeit des Rechtes auf das
Leben bedingungslos anerkennen — der Selbstmörder

hat seine Tat allein zu verantworten. Leistet
der Arzt Sterbehilfe, so stellt er sich ausser Moral
und Recht. Er kann im Zwiespalt zwischen eigenem
Entscheid und Satzung zur tragischen Figur werden,

aber auf eine Anerkennung seiner Tat durch
seine Kollegen darf er nicht rechnen.'»

«Unser Philosophieprofessor, Prof. Dr. Richard
Herbertz, würde uns betreffend des Wortes ,Euthanasie'

daran erinnern», warf die Philosophiestudentin
ein, «nicht gegen die Mahnung in Piatons ,So-

phistes' zu Verstössen: man dürfe denselben Begriff
nicht in verschiedene Bedeutungen fassen. Euthanasie

bezeichnet im eigentlichen und ursprünglichen

Sinne Todes-Linderung, also das Verfahren,
wodurch der Arzt den unabwendbar erkannten Tod
für den Sterbenden möglichst zu erleichtern und
schmerzlos zu gestalten sucht. Bei Vorhandensein
von starken Schmerzen darf er hier auch Narkotika
anwenden, aber niemals in tödlichen Dosen. Die ur-

Forlsetzung auf Seite 21

12



Fortsetzung von Seite 12

sprüngliche Bedeutung ist also Linderung, durchaus
nicht Herbeiführung des Sterbens. Heute scheint
mir der Begriff ,Euthanasie' eher für die
Herbeiführung des Sterbens bei hoffnungslosen Fällen
angewandt zu werden.»

«Ja», antwortete der Assistenzarzt, «in der
medizinischen Terminologie heisst Euthanasie — thana-
tos Tod — leichter, schöner Tod bzw. dessen

Herbeiführung. Wie kommt ihr aber dazu, in der
Philosophie solche Gespräche zu führen?»

«Durch merkwürdigen Zufall», nahm die
Philosophiestudentin das Gespräch wieder auf, «behandelte

Professor Herbertz gerade heute vormittag
dieses Thema. Er dozierte über die Mendelschen
Vererbungsgesetze und erläuterte uns mit einigen
sehr eindrücklichen Beispielen das ganze Problem
des erbkranken Nachwuchses aus der Vereinigung
der Keimzellen erbkranker Ehepartner. Ein
erbkranker Ehepartner könne auf ungezählte Generationen

hinaus namenloses Elend und Leid in die
Welt bringen. Die Verhütung solcher erbkranker
Nachkommen sollte man deshalb bitter ernst
nehmen.

Ich will versuchen, das, was Professor Herbertz
über das lebensunwerte Leben gesagt hat, aus
meinem Gedächtnis möglichst genau wiederzugeben.
Er sagte ungefähr: Wenn aber das Unglück einmal
geschehen ist, wenn der Erbkranke da ist, taucht
da und dort die Frage der Vernichtung solchen
Lebens auf. Hier handelt es sich um ein Problem
von ungeheurer Auswirkung.

Es gibt hauptsächlich zwei führende Gelehrte,
die sich zu dieser Frage vom einzelwissenschaftlichen

Standpunkt aus geäussert haben. Der eine ist
der Jurist Carl Binding, der andere der Mediziner
Alfred Hoche; beide äusserten ihre Gedanken vor
ungefähr dreissig Jahren in einer gemeinsam
herausgegebenen Schrift mit dem Titel ,Die Freigabe
der Vernichtung lebensunwerten Lebens'.

Für Binding stellt sich das Problem wie folgt.
Er fragt: Gibt es Menschen, die ihres Zustandes

wegen aufgehört haben, noch Rechtsgut zu sein,
so dass ihre Fortdauer jeden Wert verloren hat,
und zwar nicht nur für die Gesellschaft, sondern
auch für sie selbst? Schon in der Fragestellung
stossen wir bei Binding auf eine einseitige
Voraussetzung. Ein Menschenleben kann niemals davon
abhängig sein, ob es ein Rechtsgut sei oder nicht.
Das Urteil: ist der betreffende Mensch noch ein
Rechtsgut, dann ist er lebenswert, ist er kein Rechtsgut

mehr, dann ist er des Lebens unwert, ist falsch.
Rechtsgut darf niemals für das Leben bestimmend
sein.

Auch Hoche, der Arzt, findet, dass das Weiterleben

unheilbar Blödsinniger weder für diesen noch
für die Gesellschaft von irgendeinem Werte sei.
Diese Menschen seien geistig tot. Eine Beziehung
zwischen diesen unglücklichen Wesen und den
normalen Menschen könne nie bestehen. Eigentlich

könne man sie nicht mehr ganz als Menschen
betrachten. Er bedauert, dass eine solche Menge nationalen

Vermögens aus dem Fenster geworfen wird,
um solche Menschen am Leben zu erhalten und
kritisiert, dass so viele Menschen Kraft und Zeit
für die Betreuung wertlosen Lebens hergeben und
damit fruchtbarer Arbeit entzogen werden.

Hoche bezeichnet das Leben als Naturgut; seine

Wertung ist ebenso einseitig wie jene Bindings.
Ein Mensch ist so wenig Naturgut wie Rechtsgut.
Da für Hoche ein Idiot ein geistig Toter ist, der
nicht imstande ist, auch nur subjektiv Anspruch
auf das Leben zu stellen, hat er aufgehört, ein
Naturgut zu sein. Für Hoche beruht das Mitleid
mit einem Idioten auf einem Denkfehler; denn der
Idiot leide nicht, er kenne seinen Zustand nicht,
man könne also nicht mitleiden.»

«Befürworteten also beide Forscher die
Vernichtung lebensunwerten Lebens?» fragte der
Bankangestellte.

«Ja. Sie meinten, es bestehe kein Grund, die

Tötung solcher Menschen nicht frei zu geben. Beide
gingen sogar so weit zu sagen, dass eine solche

Tötung nicht nur moralisch erlaubt, sondern sogar
moralisch geboten sei.»

«Da seht ihr!» warf der Bankangestellte ein.
Seine Stimme klang aber nicht mehr ganz sicher.

«Was sagt nun aber der Philosoph, was sagt
Professor Herbertz dazu?» erkundigten sich der
Assistenzarzt und die Heilgymnastin zugleich.

«Er sagt, zur Lösung dieses Problems müssteri

wir uns auf eine viel höhere Warte begeben. Die
prinzipiellen Gründe gegen eine solche Tötung
hegen nie auf dem Gebiete der Medizin oder der

Jurisprudenz, sondern ausschliesslich auf dem
Gebiete der Weltanschauung.

Wer die Vernichtung wertlosen Lebens
befürwortet, stellt eine Wertung auf. Jede Wertung
erfordert aber zweierlei:
a) einen Wertgesichtspunkt, also ein Bezugssystem,

von dem aus man bewertet,
b) einen Beweggrund für diese Wertung.

Was nun den Wertgesichtspunkt anbetrifft, so

ist ein solcher, wie jedes Bezugssystem, immer
relativ, also subjektiv. Es gibt keinen einzigen
Wertgesichtspunkt, der völlig absolut ist. Es ist
deshalb in keinem Falle statthaft, ein Leben als
absolut lebensunwert anzusehen; denn es ist durchaus

denkbar, dass ein für den Juristen oder Mediziner

lebensunwertes Leben von einem andern Standpunkt

aus als wertvoll betrachtet und gewertet
werden kann. Ein strenger Christ wird auch einen
Mitmenschen, der Hoche von seinem Standpunkt
als leere Hülle erscheint, als ein Geschöpf Gottes
mit unverlierbarer Seele betrachten, das einen
höheren Wert besitzt und dessen Leben nicht von
einem menschlichen Werturteil abhängen darf. Er
wird die Auffassungen Bindings und Hoches als

Anmassung bezeichnen und nur Gott allein als

Herrn über Leben und Tod anerkennen. Also auch
die Auffassung des strenggläubigen Christen ist

21



möglich. Aus dieser blossen Möglichkeit ergibt sich
schon die Unmöglichkeit, diese Frage auf dem Wege
der Gesetzgebung zu lösen. Es handelt sich hier
tun eine Frage des Gewissens eines jeden einzelnen,
der davor gestellt wird.

Schon der Philosoph Spinoza warnte im Jahre
1670 in seinem theologisch-politischen Traktat den
Staat, die «Freiheit des Philosophierens», in
erweitertem Sinne also auch die Gewissensfreiheit
aufzuheben; eine solche Aufhebung führe letzten
Endes unweigerlich zum Niedergang desjenigen
Staates, der sie aufhebe. Kein Staat kann in der
Tat ohne schwerste Selbstgefährdung die Gewissensfreiheit

aufheben. Wem daher in einem Staat, wo
die Gewissensfreiheit herrscht, von einem Gewissen
aus ein bestimmtes Leben als lebensunwert
erscheint, und wem das Gewissen die Aufhebung dieses

Lebens erlaubt, der wird die Vernichtung
befürworten, auch wenn tausend Staatsgesetze dagegen
sein sollten. Und umgekehrt: Wer von seiner
Weltanschauung aus das von andern als lebensunwert
bezeichnete Leben als wertvoll betrachtet, wird
sich auch einer vom Staate erlaubten oder
angeordneten Vernichtung solchen Lebens in jedem
Falle widersetzen, auch wenn der Staat solche
Vernichtung befehlen sollte.»

«Die Verantwortung liegt also nach Prof. Her-
bertz im sich entscheidenden Menschen», sagte
gedankenvoll die Heilgymnastin. «Er hat schon
recht. Die Gesetze können geändert werden. Denken

wir an Hitlerdeutschland! Doch fahre fort. Was

sagte Professor Herbertz über die Beweggründe?»
«Es gibt die verschiedensten Beweggründe, wes¬

halb Menschen das Leben anderer Menschen als
lebensunwert bezeichnen. Oft stösst man auf die
Ansicht, dass dem Idioten jede Möglichkeit einer
Eigenwertung fehlt. Man meint, er habe weder den
Willen zu leben, noch den Willen zu sterben; er
habe keine eigene Wertung. Solche Beweggründe
sind falsch. Die Geltung des Lebens ist nicht an
die Eigenbewertung durch den Lebensträger gebunden.

Der Wille zum Leben ist nicht nur da
vorhanden, wo ein Anspruch ans Leben ausgedrückt
wird. Das Leben, das unfähig ist, sein Verlangen
nach Leben zum Ausdruck zu bringen, kann
deswegen doch starkes Lebensverlangen besitzen, aber
unfähig sein, dieses Lebensverlangen auszudrücken.
Es gibt sicher manch einen Fall, wo auch in einem
Blödsinnigen ein gewaltiger Lebenswille vorhanden
ist, ein Naturwille, ein Wille, der auch die ganze
übrige Natur beherrscht. Weshalb sollte er nicht
auch in einem Idioten als unbewusster Lebenswille
vorhanden sein?

Viele meinen, die Frage der Vernichtung
lebensunwerten Lebens müsste noch näher geprüft, noch
viele Bücher müssten darüber geschrieben werden,
damit völlige Klarheit herrsche. Auch wenn
darüber Millionen von Büchern geschrieben würden,
gäbe es keine Lösung; denn immer wird sie eine
weltanschauliche Frage, eine Frage des

Einzelgewissens bleiben, nie aber eine juristische oder
eine medizinische Frage sein können.

Uns ist die Frage ins Gewissen gelegt worden,
und zum Glück antworten noch viele Gewissen

unter allen Umständen mit einem kategorischen
Nein.»

DIE DIENSTLEISTUNG DER FRAU IN DER ARMEE

UND IM ZIVILSCHUTZ

Auf Einladung des Schweizerischen Roten Kreu¬
zes haben sich am 8. März 120 Vertreterinnen

von über 50 schweizerischen Frauenorganisationen
in Bern eingefunden, um sich über die
Dienstleistung der Frau in der Armee und im Zivilschutz
orientieren zu lassen. Sachkundige Referentinnen
legten die Notwendigkeit der Mitarbeit der Frauen
im FHD, in der Freiwilligen Sanitätshilfe des Roten
Kreuzes, im Sanitätsdienst und in der Obdachlosenhilfe

des Zivilschutzes dar und schilderten
eingehend die Aufgaben, die sich in den verschiedenen
Dienstzweigen stellen.

Von den Frauen werden nur Dienstleistungen
erwartet, die dem Wesen der Frau und ihren besonderen

Fähigkeiten entsprechen. Die Verpflichtung
zum Dienst soll auf dem freien Entschluss der sich
Anmeldenden beruhen. Die grösste Zahl von Frauen
wird für die Hilfe bei der Pflege von Verwundeten,
seien es Wehrmänner oder Zivilpersonen, und für

die Betreuung der Obdachlosen und Flüchtlinge
benötigt.

In der regen Aussprache kam die Bereitschaft
der Frauenorganisationen zum Ausdruck, die
erhaltene Orientierung an ihre Mitglieder und die
weibliche Bevölkerung überhaupt weiterzugeben.
Sie wollen auch dafür eintreten, dass sich Frauen
in genügender Zahl für die ihnen besonders
entsprechenden Dienstleistungen in der Armee oder
im Zivilschutz vorbereiten und zur Verfügung stellen.

Es wurde die Notwendigkeit anerkannt, die
Aufklärung und Werbung zu koordinieren und das

Verständnis zwischen den verschiedenen Organisationen

und Dienstzweigen zu fördern. Aus der
Tagung ging eindrücklich hervor, dass die Schweizer

Frau bereit ist, ihre Kräfte einzusetzen für
Aufgaben, die der Bewahrung unseres Volkes und
unseres freiheitlich-demokratischen Staates dienen.

22


	Gespräch über lebensunwertes Leben

