
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 64 (1955)

Heft: 3

Artikel: Zwei Pagoden von Saigon-Cholon

Autor: Kermadec, Jean-Michel de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-547837

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-547837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZWEI PAGODEN VON SAIGON - CHOLON

Von Jcan-Michel de Kermadec

Obwohl von riesiger Ausdehnung, ist China übervölkert. Ueber 500 Millionen
Einwohner, deren Zahl Jahr für Jahr noch steigt, leben aus teilweise unzulänglichen Quellen.
Frühere Auswanderungsgebiete haben sich in den letzten Jahrzehnten verschlossen. So
stiegen die Einwanderungsziffern in jenen Ländern, in denen noch Einsickerungsmöglich-
keiten bestanden; ein solches Land war Indochina. 1936 zählte Indochina 326 000 Chinesen,
1943 589 000, 1950 schon 906 000 und ein Jahr später bereits 1 500 000. Die Chinesen
achten darauf, ihre Sitten und Gebräuche zu behalten; so haben sie für ihre religiösen
Kulte eigene Pagoden gebaut, von denen der nachfolgende Artikel erzählt, den wir, etwas
gekürzt und übersetzt, der uns von der französischen Botschaft in Bern zur Verfügung
gestellten, in Saigon herausgekommenen Zeitschrift «Indochine, Sud Est Asiatique»
entnommen haben.

Die Redaktion.

Um zu verstehen, was die zahlreichen chinesi¬
schen Pagoden der Gegend von Saigon-Cholon

zu bedeuten haben, muss man vor allem wissen,
dass die Chinesen einer jeden der vielen
Religionsgemeinschaften die Gottheiten und «Schutzpatrone»,
die sie als ihre besonderen Beschützer betrachten,
in ihrer eigenen Pagode und auf besondere Art
verehren wollen. In einem geographisch engen
Raum kann man deshalb, in vielleicht zwanzig
verschiedenartigen Pagoden, die Gebräuche und
Religionsübungen der verschiedensten chinesischen
Provinzen finden.

Die reichste und interessanteste der chinesischen
Pagoden in Cholon ist ohne Zweifel die Pagode der
Guten Mutter A-Pho, die Pagode der Chinesen von
Kanton. Symbolischerweise liegt sie im Mittelpunkt
einer Häusergruppe, die sowohl den Sitz der
Religionsgemeinschaft als auch die kantonesische Schule
umfasst; sie einigt auf diese Weise die drei Elemente
der chinesischen Tradition: Tempel, Verwaltungszentrum,

Schule.
Diese Pagode, die deshalb die schönste und

reichste sein muss, weil die Kantonesen in Cholon
die mächtigste Gruppe sind, ist auch eine der
typischsten. Sie zeigt die Volksreligion fast im
Reinzustand, ohne nennenswerte Beimischung von
Buddhismus oder Taoismus, was aber keineswegs
hindert, dass die Buddhisten dort bei Gelegenheit
ihre Hauptfeste feiern. Dieser Tempel, in dem die
Kantonesen ihre besondere Beschützerin verehren,
gleicht genau den tausend andern Tempeln, in
denen in ganz China tausend Gottheiten imd
Schutzpatrone von grösserem oder kleinerem Ruf
verehrt werden. Obwohl der Kult der Guten Mutter,

der «Kaiserin des Himmels» nicht sehr alt ist,
gilt diese doch als sehr mächtige Dame. Sie ist die
Göttin des Meeres, Beschützerin der Fischer, Reisen¬

den und Seeleute, die ausgesprochene Schutzpatronin
der Händler, deren Handel vor allem auf dem

Seewege vor sich geht.
Nach der Legende ist die Göttin am 23. Tage

des dritten Mondmonats des Jahres 742 auf einer
kleinen Insel der Küste von Fukien geboren worden.

Sie war sehr fromm und besonders der Kwan
Yin, der buddhistischen Göttin der Barmherzigkeit
ergeben. Zu ihrer Ehre wahrte sie ihre Jungfräulichkeit.

Es ist eigenartig festzustellen, dass ihre
Legende von buddhistischen Ideen geprägt ist,
obwohl ihr Kult kein Anzeichen des Buddhismus
trägt. Eines Tages fiel sie in einen ohnmachtsähnlichen

Schlaf. Die erschreckte Familie — das Volk
glaubt, dass im Zustand des tiefen Schlafes die
Seele sich weit vom Körper entfernt und die Gefahr
besteht, dass sie nicht mehr zurückkehrt —
versuchte alle Mittel, sie zum Bewusstsein
zurückzurufen. Als sie endlich wieder zu sich kam, machte
sie der Familie bittere Vorwürfe: «Warum habt ihr
mich nicht bei meinem Tun gelassen? Meine Brüder

waren in Gefahr.»
Als die Brüder heimkehrten, erzählten sie, dass

ihnen die Schwester wirklich inmitten eines Sturms
erschienen sei und sie beschützt habe, doch dass sie,

im Augenblick, als sie einem mit den Wellen
kämpfenden Bruder die Hand entgegenstreckte,
plötzlich verschwunden sei, so dass der junge Mann
ertrank. Künftig hütete man sich, sie bei ähnlicher
Gelegenheit zurückzurufen.

Gegen das 11. Jahrhundert kamen Händler von
Korea zurück und gerieten vor der Insel der Göttin
in einen Sturm. Sie erschien ihnen und leitete sie

zum Hafen, und sie errichteten im Dorf ihrer
Geburt ihr erstes Heiligtum. Endlich, im Jahre 1634,

ernannte der Kaiser Wen, den sie bei einer seiner
Expeditionen beschützt hatte, zur Himmelskaiserin,

21



und ihr Kult verbreitete sich iin ganzen Reich, fängt, ist die Hilfe von oben am notwendigsten;
Nach den Bewohnern von Fukien übernahmen die von der Güte dieses Anfangs hängt die weitere
Kantonesen den Kult dieser Göttin. Folge ab. Deshalb ist der Erste des Mondmonats der

In Cholon ist ihre Pagode nach dem iiberliefer- Tag, an dem man gewöhnlich der Gottheit seinen
ten Plan gebaut worden: auf beiden Seiten des Ein- Besuch abstattet und sich ihrer Hilfe versichert. Am

Junge Vietnamesin mit Kind. Zeichnung von Margarete Lipps, Zürich.

gangs befindet sich der Gott des Ortes oder Gott des

Bodens, der auch Gott des Glücks genannt wird.
Diese Nebengottheit ist sehr wichtig, denn von
ihrem Wohlwollen hängt es ab, ob der Ort für den
Besucher glückbringend oder unheilvoll ist. Es gibt
unzählige Bodengötter, jeder Ort besitzt seinen
eigenen, der oft im Volksglauben durch ein Tier -—•

Fuchs, Schlange, Ratte oder Drache — verkörpert
wird.

Im Hofe stehen ungeheure Kohlenbecken, in
denen an den günstigen Tagen der Gottheit Papiergeld

und Gebetrollen verbrannt werden, während
ungeheure von der Decke herabhängende
Weihrauchspiralen an einige reiche Gläubige erinnern,
die sich dem Gedenken der Göttin empfohlen haben.
Verbrennen heisst in China in geistiges Leben
übergehen.

Wie auch die grossen Mandarine immer
zwischen zwei Beisitzern sitzen, so ist auch der Altar
«Unserer guten Mutter» von zwei Nebengottheiten
eingerahmt: rechts die Drachenkönigin, links die
«Dame mit der goldenen Blüte», eine Gottheit, die
von Tschekiang stammt und die eine der sehr
zahlreichen Spenderinnen von Kindern und Beschützerin

des Kindesalters ist.
Ein Tempeldiener, der sich rechts befindet,

muss mit einigen Glockenschlägen und einem
Trommelwirbel anzeigen, wenn ein Gläubiger sich
vorstellt. Anscheinend erlauben subtile Verschiedenheiten,

die der Grosszügigkeit des Opfers entsprechen,

die Gottheit von der Wichtigkeit ihres Kunden

zu benachrichtigen.
Von besonderen Ereignissen des Lebens

abgesehen, fallen die Tage des Kults immer mit einem
«Beginn» zusammen. Denn wenn man etwas an-

Neujahrstag als Beginn des Jahres, drängt sich eine
ungeheure Menge im Tempel, bestrebt, sich die
Gnade der Göttin zu erwerben. Schliesslich finden
bei Gelegenheit des Geburtstages der Göttin
Festlichkeiten, die drei Tage dauern, statt; jeder bringt
ihr schöne Papierkleider und Papiergeld, die feierlich

verbrannt werden. Dafür erwartet der Spender
kostbare Beweise ihrer Dankbarkeit.

Der Gottesdienst ist sehr einfach und vorwiegend
von Frauen besucht. Er beschränkt sich auf
Verbeugungen vor den Standbildern; Weihrauch und
Papiere werden verbrannt, das Schicksal wird
befragt. Kein eigentliches Gebet und keine
Zeremonie, bloss einige rituelle Gesänge, die von
Pagodendienerinnen gemurmelt werden.

Auf dem Vorhof stehen den Gläubigen Spezialisten

zur Verfügung, die ihnen Orakel zu deuten
suchen oder für sie Briefe schreiben. Und alles
geht in freudiger, kindlicher Bewegung vor sich,
ein genaues Bild dessen, was für den Chinesen die
Volksreligion bedeutet: ein einfacher, leicht
auszuübender Kult, der weniger die Gottheit zu ehren,
als sich ihrer Gunst zu versichern sucht, und sich
weder mit Theorien noch mit schwierigen
Gedankengängen befasst.

Nun noch über ein rein buddhistisches Kloster:
Es handelt sich um das «Kloster des purpurroten
Bambuswaldes», das an der Grenze von Cholon
liegt. Seine Atmosphäre steht in seltsamem Gegensatz

zu jener der anderen Pagoden; sie besteht aus
Andacht und Ruhe, und der klassische Weihrauchduft,

der leicht in der Luft schwebt, ist hier bloss

Einladung zur Meditation.
Dieses Kloster ist ganz neu gegründet: im Jahre

1950 wurde es von einigen Mönchen, die aus China

22



geflohen waren, gebaut. Der Abt, Sohn eines
reichen Händlers von Schanghai, bekehrte sich im
Alter von zwanzig Jahren zum Buddhismus und
durchzog China auf der Suche nach dem wahren
Licht. Nachdem er alle heiligen Orte besucht hatte,
erhielt er in Peking die buddhistische Priesterweihe.

Diese Zeremonie der Priesterweihe, die die
vollkommene Aufnahme des Novizen unter die
Bonzen ausdrückt, besitzt eine Liturgie, die der
Grösse nicht entbehrt: der Hauptritus besteht darin,
auf den rasierten Schädel des unbeweglichen Kandidaten

neun Körner brennenden Weihrauchs,
symbolisch die neun Grade der vollkommenen
Erleuchtung, zu legen. Und auf immer werden auf
dem rasierten Schädel des Mönches die drei Reihen
von drei parallelen Narben sichtbar bleiben.

Der Abt ist der liebenswürdigste Gastgeber, da
die Gastfreundschaft eine der den Mönchen
empfohlenen Tugenden ist; er liebt lange moralische
und metaphysische Unterhaltungen. Mit Stolz zeigt
er den Besuchern die grosse, helle, lichterfüllte
Konventhalle, wo wir die klassischen Standbilder
der drei grossen goldenen Buddhas finden, hinter
denen in einem Glasgehäuse eine Statue der Kwan-
Yin, der Göttin der Barmherzigkeit, von über vier
Metern Höhe lächelt. An den Wänden fromme
Bilder. Einige weibliche Bonzen eines Nachbarhauses

trippeln in der andachtsvollen Stille, während ein
Bonze für eine aufmerksame Gläubige Gebete
murmelt. Doch täuschen wir uns nicht: Weihrauch,
Verbeugungen, Orakel, lange Gebete, fromme Werke,
selbst die Götterbilder, all das ist für einen erleuchteten

Buddhisten nur ein Mittel. Das Ziel ist, die
Seele von der Materie zu befreien auf dem Wege
ständigen Emporsteigens, das heisst der
Wiederverkörperung auf einer immer höheren Stufe. Durch
Askese und Meditation, in der er sein Nichts
begreift, sucht er jede Begierde in ihrer Wurzel zu
zerstören und so die Kette der Wiederverkörperungen

abzubrechen und die endgültige Befreiung
zu erreichen. Was das Nirvana betrifft, wohin die
wahre Befreiung führen soll: es ist nicht erkennbar,
und niemand kann es beschreiben. Man darf sich
damit auch gedanklich nicht befassen, denn so

würde man dem Erreichen des Ziels entgegenarbeiten,

da selbst der feinste, leiseste Wunsch die
Seele von neuem in die unerbittliche Kette der

Wiederverkörperungen zurückführen würde.
Der Tag eines Bonzen wickelt sich nach einer

unveränderlichen Ordnung ab, die derjenigen
unserer westlichen Klöster sehr ähnlich ist. Es ist
übrigens nicht undenkbar, dass sich diese durch
die christlichen Gemeinden Zentralasiens auf das

buddhistische chinesische Mönchtum, das im vierten
Jahrhundert unserer Zeitrechnung Gestalt annahm,
ausgewirkt haben. Der Keuschheit und der Armut
geweiht, die meiste Zeit schweigend, erhebt sich
der Mönch um fünf Uhr beim Glockenschlag, sein
Tag ist in lange Meditationen, Studium und Dienst
an der Allgemeinheit aufgeteilt. Er isst sehr kärglich,

das Essen eines Lehensmittels tierischer Her¬

kunft wie Eier, Fleisch oder Fisch gilt ihm als
Verbrechen.

Die Unbeweglichkeit und der Friede der Bonzen,

die ihre Gebete verrichten, sind eindrucksvoll.
Diese haben vor allem den Sinn der Verzauberung,
das Psalmodieren in einer einfachen, eintönigen
Melodie hilft der Seele, sich zu befreien.

Jedes der Schlaginstrumente, die das Gebet
begleiten und skandieren, hat seine symbolische
Bedeutung. Die grosse Glocke, die täglich mehrmals
ertönt, ist Symbol der Reinheit und der Geisteskraft

und stärkt die Seele; die Trommel mit ihrem
dunklen Wirbel ist Bild des universellen Widerhalls
des Gesetzes Buddhas, die höchste und letzte
Stimme des Heils; jenes hohle Holz, das die Chinesen

Holzfisch nennen und das die Gebete mit
hohem Ton auf traumverlorene Weise skandiert,
stellt das Geöffnetsein der Seele für die geistige
Wirklichkeit dar. Und die verschiedenen Glöckchen
sind Symbole der buddhistischen Gebote, die den

Gläubigen wie Glocken in der Dunkelheit durch
das Leben begleiten.

Der Mönch, der das Heil zu finden entschlossen
ist, muss sich einem langen Studium hingeben; viel
Mühsal ist notwendig, um zur letzten Einfachheit
der vollkommenen Erleuchtung zu gelangen, die
den Geist von allen Fesseln der materiellen Welt
befreit. Ist sie nicht der Mühe eines Mathematikers
ähnlich, der eine lange Reihe von Gleichungen auf
Null zu reduzieren sucht?

Pagode in Vietnam. Zeichnung von Margarete Lipps, Zürich.

23


	Zwei Pagoden von Saigon-Cholon

