Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 64 (1955)

Heft: 3

Artikel: Zwei Pagoden von Saigon-Cholon
Autor: Kermadec, Jean-Michel de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-547837

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-547837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZWEI PAGODEN VON SAIGON-CHOLON

Von Jean-Michel de Kermadec

Obwohl von riesiger Ausdehnung, ist China iibervilkert. Ueber 5006 Millionen Ein-
wohner, deren Zahl Jahr fiir Jahr noch steigt, leben aus teilweise unzulinglichen Quellen.
Friihere Auswanderungsgebiete haben sich in den letzten Jahrzehnten verschlossen. So
stiegen die Einwanderungsziffern in jenen Lindern, in denen noch Einsickerungsméglich-
keiten bestanden; ein solches Land war Indochina. 1936 zihlte Indochina 326 000 Chinesen,
1943 589 000, 1950 schon 906 000 und ein Jahr spiter bereits 1500000. Die Chinesen
achten darauf, ihre Sitten und Gebriuche zi behalten; so haben sie fiir ihre religiésen
Kulte eigene Pagoden gebaut, von denen der nachfolgende Artikel erziihlt, den wir, etwas
gekiirzt und iibersetzt, der uns von der franzésischen Botschaft in Bern zur Verfiigung
gestellten, in Saigon herausgekommenen Zeitschrift «Indochine, Sud Est Asiatiquey ent-

nommen haben.

m zu verstehen, was die zahlreichen chinesi-
Uschen Pagoden der Gegend von Saigon-Cholon
zu bedeuten haben, muss man vor allem wissen,
dass die Chinesen einer jeden der vielen Religions-
gemeinschaften die Gottheiten und «Schutzpatrone»,
die sie als ihre hesonderen Beschiitzer betrachten,
in ihrer eigenen Pagode und auf besondere Art
verehren wollen. In einem geographisch engen
Raum kann man deshalb, in vielleicht zwanzig ver-
schiedenartigen Pagoden, die Gebriuche und Reli-
gionsiitbungen der chinesischen
Provinzen finden.

Die reichste und interessanteste der chinesischen
Pagoden in Cholon ist ohne Zweifel die Pagode der
Guten Mutter A-Pho, die Pagode der Chinesen von
Kanton. Symbolischerweise liegt sie im Mittelpunkt
einer Hausergruppe, die sowohl den Sitz der Reli-
gionsgemeinschaft als auch die kantonesische Schule
umfasst; sie einigt auf diese Weise die drei Elemente
der chinesischen Tradition: Tempel, Verwaltungs-
zentrum, Schule.

Diese Pagode, die deshalb die schionste und
reichste sein muss, weil die Kantonesen in Cholon
die miichtigste Gruppe sind, ist auch eine der
typischsten. Sie zeigt die Volksreligion fast im
Reinzustand, ohne nennenswerte Beimischung von
Buddhismus oder Taoismus, was aber keineswegs
hindert, dass die Buddhisten dort bei Gelegenheit
ihre Hauptfeste feiern. Dieser Tempel, in dem die
Kantonesen ihre besondere Beschiitzerin verehren,
gleicht genau den tausend andern Tempeln, in
denen in ganz China tausend Gottheiten und
Schutzpatrone von griosserem oder kleinerem Ruf
verehrt werden. Obwohl der Kult der Guten Mut-
ter, der «Kaiserin des Himmels» nicht sehr alt ist,
gilt diese doch als sehr miichtige Dame. Sie ist die
Gottin des Meeres, Beschiitzerin der Fischer, Reisen-

verschiedensten

Die Redaktion.

den und Seeleute, die ausgesprochene Schutzpatro-
nin der Hindler, deren Handel vor allem auf dem
Seewege vor sich geht.

Nach der Legende ist die Goéttin am 23. Tage
des dritten Mondmonats des Jahres 742 auf einer
kleinen Insel der Kiiste von Fukien geboren wor-
den. Sie war sehr fromm und besonders der Kwan
Yin, der buddhistischen Géttin der Barmherzigkeit
ergeben. Zu ihrer Ehre wahrte sie ihre Jungfriu-
lichkeit. Es ist eigenartig festzustellen, dass ihre
Legende von buddhistischen Ideen gepriigt ist, ob-
wohl ihr Kult kein Anzeichen des Buddhismus
trigt. Eines Tages fiel sie in einen ohnmachtsihn-
lichen Schlaf. Die erschreckte Familie — das Volk
glaubt, dass im Zustand des tiefen Schlafes die
Seele sich weit vom Korper entfernt und die Gefahr
besteht, dass sie nicht mehr zuriickkehrt — ver-
suchte alle Mittel, sie zum Bewusstsein zuriick-
zurufen. Als sie endlich wieder zu sich kam, machte
sie der Familie bittere Vorwiirfe: « Warum habt ihr
mich nicht bei meinem Tun gelassen? Meine Brii-
der waren in Gefahr.»

Als die Briider heimkehrten, erzihlten sie, dass
ihnen die Schwester wirklich inmitten eines Sturms
erschienen sei und sie beschiitzt habe, doch dass sie,
im Augenblick, als sie einem mit den Wellen
kimpfenden Bruder die Hand entgegenstreckte,
plotzlich verschwunden sei, so dass der junge Mann
ertrank. Kiinftig hiitete man sich, sie bei dhnlicher
Gelegenheit zuriickzurufen.

Gegen das 11. Jahrhundert kamen Hindler von
Korea zuriick und gerieten vor der Insel der Géttin
in einen Sturm. Sie erschien ihnen und leitete sie
zum Hafen, und sie errichteten im Dorf ihrer Ge-
burt ihr erstes Heiligtum. Endlich, im Jahre 1634,
ernannte der Kaiser Wen, den sie bei einer seiner
Expeditionen beschiitzt hatte, zur Himmelskaiserin,

21



und ihr Kult verbreitete sich im ganzen Reich.
Nach den Bewohnern von Fukien iibernahmen die
Kantonesen den Kult dieser Géttin.

In Cholon ist ihre Pagode nach dem iiberliefer-
ten Plan gebaut worden: auf beiden Seiten des Ein-

fingt, ist die Hilfe von oben am notwendigsten;
von der Giite dieses Anfangs hingt die weitere
Folge ab. Deshalb ist der Erste des Mondmonats der
Tag, an dem man gewdhnlich der Gottheit seinen
Besuch abstattet und sich ihrer Hilfe versichert. Am

Junge Vietnamesin mit Kind. Zeichnung von Margarete Lipps, Ziirich.

gangs befindet sich der Gott des Ortes oder Gott des
Bodens, der auch Gott des Gliicks genannt wird.
Diese Nebengottheit ist sehr wichtig, denn von
ihrem Wohlwollen hiingt es ab, ob der Ort fiir den
Besucher gliickbringend oder unheilvoll ist. Es gibt
unzihlige Bodengétter, jeder Ort besitzt seinen
eigenen, der oft im Volksglauben durch ein Tier —
Fuchs, Schlange, Ratte oder Drache -— verkérpert
wird.

Im Hofe stehen ungeheure Kohlenbecken, in
denen an den giinstigen Tagen der Gottheit Papier-
geld und Gebetrollen verbrannt werden, wihrend
ungeheure von der Decke herabhingende Weih-
rauchspiralen an einige reiche Gliubige erinnern,
die sich dem Gedenken der Géttin empfohlen haben.
Verbrennen heisst in China in geistiges Leben iiber-
gehen.

Wie auch die grossen Mandarine immer zwi-
schen zwei Beisitzern sitzen, so ist auch der Altar
«Unserer guten Mutter> von zwei Nebengottheiten
eingerahmt: rechts die Drachenkonigin, links die
«Dame mit der goldenen Bliite», eine Gottheit, die
von Tschekiang stammt und die eine der sehr zahl-
reichen Spenderinnen von Kindern und Beschiitze-
rin des Kindesalters ist.

Ein Tempeldiener, der sich rechts befindet,
muss mit einigen Glockenschligen und einem Trom-
melwirbel anzeigen, wenn ein Glidubiger sich vor-
stellt. Anscheinend erlauben subtile Verschieden-
heiten, die der Grossziigigkeit des Opfers entspre-
chen, die Gottheit von der Wichtigkeit ihres Kun-
den zu benachrichtigen.

Von besonderen Ereignissen des Lebens ab-
gesehen, fallen die Tage des Kults immer mit einem
«Beginn» zusammen. Denn wenn man etwas an-

29
Py

Neujahrstag als Beginn des Jahres, dringt sich eine
ungeheure Menge im Tempel, bestrebt, sich die
Gnade der Géttin zu erwerben. Schliesslich finden
bei Gelegenheit des Geburtstages der Gottin Fest-
lichkeiten, die drei Tage dauern, statt; jeder bringt
ihr schéne Papierkleider und Papiergeld, die feier-
lich verbrannt werden. Dafiir erwartet der Spender
kostbare Beweise ihrer Dankbarkeit.

Der Gottesdienst ist sehr einfach und vorwiegend
von Frauen besucht. Er beschrinkt sich auf Ver-
beugungen vor den Standbildern; Weihrauch und
Papiere werden verbrannt, das Schicksal wird be-
fragt. Kein eigentliches Gebet und keine Zere-
monie, bloss einige rituelle Gesiinge, die von Pago-
dendienerinnen gemurmelt werden.

Auf dem Vorhof stehen den Gldubigen Spezia-
listen zur Verfiigung, die ihnen Orakel zu deuten
suchen oder fiir sie Briefe schreiben. Und alles
geht in freudiger, kindlicher Bewegung vor sich,
ein genaues Bild dessen, was fiir den Chinesen die
Volksreligion bedeutet: ein einfacher, leicht aus-
zuiibender Kult, der weniger die Gottheit zu ehren,
als sich ihrer Gunst zu versichern sucht, und sich
weder mit Thecrien noch mit schwierigen Gedan-
kengidngen befasst.

Nun noch iiber ein rein buddhistisches Kloster:
Es handelt sich um das «Kloster des purpurroten
Bambuswaldesy, das an der Grenze von Cholon
liegt. Seine Atmosphire steht in seltsamem Gegen-
satz zu jener der anderen Pagoden; sie besteht aus
Andacht und Ruhe, und der klassische Weihrauch-
duft, der leicht in der Luft schwebt, ist hier bloss
Einladung zur Meditation.

Dieses Kloster ist ganz neu gegriindet: im Jahre
1950 wurde es von einigen Monchen, die aus China



geflohen waren, gebaut. Der Abt, Sohn eines
reichen Hindlers von Schanghai, bekehrte sich im
Alter von zwanzig Jahren zum Buddhismus und
durchzog China auf der Suche nach dem wahren
Licht. Nachdem er alle heiligen Orte besucht hatte,
erhielt er in Peking die buddhistische Priester-
weihe. Diese Zeremonie der Priesterweihe, die die
vollkommene Aufnahme des Novizen unter die
Bonzen ausdriickt, besitzt eine Liturgie, die der
Grosse nicht entbehrt: der Hauptritus besteht darin,
auf den rasierten Schiidel des unbeweglichen Kandi-
daten neun Korner brennenden Weihrauchs, sym-
bolisch die neun Grade der vollkommenen Er-
leuchtung, zu legen. Und auf immer werden auf
dem rasierten Schiidel des Monches die drei Reihen
von drei parallelen Narben sichtbar bleiben.

Der Abt ist der liebenswiirdigste Gastgeber, da
die Gastfreundschaft eine der den Ménchen emp-
fohlenen Tugenden ist; er liebt lange moralische
und metaphysische Unterhaltungen. Mit Stolz zeigt
er den Besuchern die grosse, helle, lichterfiillte
Konventhalle, wo wir die klassischen Standbilder
der drei grossen goldenen Buddhas finden, hinter
denen in einem Glasgehiuse eine Statue der Kwan-
Yin, der Géttin der Barmherzigkeit, von iiber vier
Metern Hohe lichelt. An den Winden fromme Bil-
der. Einige weibliche Bonzen eines Nachbarhauses
trippeln in der andachtsvollen Stille, wihrend ein
Bonze fiir eine aufmerksame Gliubige Gebete mur-
melt. Doch tiuschen wir uns nicht: Weihrauch, Ver-
beugungen, Orakel, lange Gebete, fromme Werke,
selbst die Gotterbilder, all das ist fiir einen erleuch-
teten Buddhisten nur ein Mittel. Das Ziel ist, die
Seele von der Materie zu befreien auf dem Wege
stindigen Emporsteigens, das heisst der Wieder-
verkérperung auf einer immer héheren Stufe. Durch
Askese und Meditation, in der er sein Nichts be-
greift, sucht er jede Begierde in ihrer Wurzel zu
zerstdren und so die Kette der Wiederverkorpe-
rungen abzubrechen und die endgiiltige Befreiung
zu erreichen. Was das Nirvana betrifft, wohin die
wahre Befreiung fithren soll: es ist nicht erkennbar,
und niemand kann es beschreiben. Man darf sich
damit auch gedanklich nicht befassen, denn so
wiirde man dem FErreichen des Ziels entgegen-
arbeiten, da selbst der feinste, leiseste Wunsch die
Seele von neuem in die unerbittliche Kette der
Wiederverkérperungen zuriickfithren wiirde.

Der Tag eines Bonzen wickelt sich nach einer
unverinderlichen Ordnung ab, die derjenigen
unserer westlichen Kloster sehr dhnlich ist. Es ist
iibrigens nicht undenkbar, dass sich diese durch
die christlichen Gemeinden Zentralasiens auf das
buddhistische chinesische Ménchtum, das im vierten
Jahrhundert unserer Zeitrechnung Gestalt annahm,
ausgewirkt haben. Der Keuschheit und der Armut
geweiht, die meiste Zeit schweigend, erhebt sich
der Ménch um fiinf Uhr beim Glockenschlag, sein
Tag ist in lange Meditationen, Studium und Dienst
an der Allgemeinheit aufgeteilt. Er isst sehr kirg-
lich, das Essen eines Lebensmittels tierischer Her-

kunft wie Eier, Fleisch oder Fisch gilt ihm als Ver-
brechen.

Die Unbeweglichkeit und der Friede der Bon-
zen, die ihre Gebete verrichten, sind eindrucksvoll.
Diese haben vor allem den Sinn der Verzauberung,
das Psalmodieren in einer einfachen, eintdnigen
Melodie hilft der Seele, sich zu befreien.

Jedes der Schlaginstrumente, die das Gebet be-
gleiten und skandieren, hat seine symbolische Be-
deutung. Die grosse Glocke, die tiglich mehrmals
ertont, ist Symbol der Reinheit und der Geistes-
kraft und stirkt die Seele; die Trommel mit ihrem
dunklen Wirbel ist Bild des universellen Widerhalls
des Gesetzes Buddhas, die hochste und letzte
Stimme des Heils; jenes hohle Holz, das die Chine-
sen Holzfisch nennen und das die Gebete mit
hohem Ton auf traumverlorene Weise skandiert,
stellt das Geoffnetsein der Seele fiir die geistige
Wirklichkeit dar. Und die verschiedenen Gléckchen
sind Symbole der buddhistischen Gebote, die den
Glidubigen wie Glocken in der Dunkelheit durch
das Leben begleiten.

Der Ménch, der das Heil zu finden entschlossen
ist, muss sich einem langen Studium hingeben; viel
Miihsal ist notwendig, um zur letzten Einfachheit
der vollkommenen Erleuchtung zu gelangen, die
den Geist von allen Fesseln der materiellen Welt
befreit. Ist sie nicht der Mithe eines Mathematikers
ihnlich, der eine lange Reihe von Gleichungen auf
Null zu reduzieren sucht?

Pagode in Vietnam. Zeichnung von Margarete Lipps, Ziirich.

23



	Zwei Pagoden von Saigon-Cholon

