Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 64 (1955)

Heft: 1

Artikel: Der Weg des Friedens

Autor: Schweitzer, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-547607

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-547607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einmal sprachen Albert Schweitzer und Suzanne
Oswald oben auf dem Kanzrain iiber die Dank-
barkeit. «Was man aus Dankbarkeit empfindet, sagt
Schweitzer, sollte man natiirlich und unmittelbar
auch zu Worte kommen lassen, weil es damit mehr
Kraft zum Guten gibt auf der Welt.»

Solche Kostbarkeiten finden wir auf jeder Seite
in Suzanne Oswalds Beitrag zum Lebensbild ihres
Onkels. Man méochte ihr noch lange gegeniiber-
sitzen, mit ihr zusammen das fast unausschépfbare
Erbe aufnehmen, sich ganz damit ausfiillen lassen.
Hoffen wir, dass sie aus Lambarene nach reifem
und starkem Erleben noch weitere Ernte heim-
bringen wird. Doch werden die Kindheitserinne-
rungen wohl die beseeltesten bleiben. Zu diesen
schonsten Stunden gehoren die Abende, da Albert
Schweitzer im Kirchlein von Giinsbach Orgel
spielte: «Die Lampe auf der Orgel wirft ihren
Schein auf die breiten, kréftigen Hinde, — Hinde,
die die Tasten beherrschen wie das Skalpel, wie
die Axt im Urwald, wie die Feder. Im Lichtkreis

sitzt nur der Mann an der Orgel, alles andere liegt im
Dunkel. Und da muss ich an die Jahrabendgottes-
dienste beim Grossvater denken, da allemal auch
so ein einziger, warmer Lichtkreis in unserem
Kirchlein lag. Er kam von der Petrollampe, die
der Sakristan an langem, gebogenem Stab langsam
drehte, so dass auch der Lichtkreis langsam wan-
derte, iiber die alten und jungen Képfe, die Frauen-
gesichter in der Hiille des schwarzen Tuchs, die
gebeugten Bauernschidel.»

Das schmale Heft des «Bogens» enthilt, dem
Beitrag von Suzanne Oswald angeschlossen, einen
Auszug aus der Frankfurter Rede vom 16. Septem-
ber 1951 von Albert Schweitzer, welcher der Her-
ausgeber den so hoffnungsvollen Titel «Der Weg
des Friedens» gegeben hat. Wir lassen diese Rede
folgen. Dem kleinen, doch so inhaltsreichen Bande
aber wiinschen wir Aufnahme in jedem Haus unseres
Landes: er ist in den Buchhandlungen zum beschei-
denen Preise von Fr. 2.60 erhiltlich.

Die Redaktion.

DER WEG DES FRIEDENS

Von Albert Schweitzer

er Traum derer, die von der historischen Ent-

wicklung erwarten, dass sie einen hdheren
Menschen hervorbringe, hat sich in irgend einem
Masse erfiillt. In irgend einem Masse sind wir
Uebermenschen geworden durch die Macht, die wir
besitzen, indem wir iiber Naturkrifte gebieten, von
denen wir glaubten, dass sie niemals den Menschen
unterworfen sein konnten. Aber dieser Ueber-
mensch leidet an einer Unvollkommenheit; denn
seine Verniinftigkeit ist nicht iibermenschlich ge-
worden, wie es der Macht, die er sich errungen hat,
entsprechen wiirde, sondern er ist kleiner geblieben
als er sein sollte. Er besitzt nicht jene Stufe der
héchsten Verniinftigkeit, die ihm nun erlauben
wiirde, nicht daran zu denken, die Macht iiber die
Naturkrifte zum Vernichten zu benutzen, sondern
nur darauf bedacht zu sein, sie zum Erbauen und
sinngemissen Gestalten zu gebrauchen. Diese Macht
ist seine Grosse und sein Elend zugleich. Denn
durch diese Macht sind die Volker, die aus solchen
Menschen bestehen, die von Errungenschaft zu Er-
rungenschaft fortschreiten bis ins Unabsehbare,
einander Gegenstand einer nicht zu bannenden
Angst geworden, und keines kann von dem andern
sagen, ob es nicht einmal in die Lage kommt, diese
Macht, so wie sie ist, zu seiner Selbsterhaltung
brauchen zu miissen, wie wir alle miteinander sie
schon gebraucht haben in den beiden hinter uns
liegenden Kriegen. Durch diese Macht kénnen wir
alle zur Unmenschlichkeit verurteilt werden und
sind es geworden. Miteinander sind wir ein Gegen-
stand der Furcht und der Angst eines vor dem an-
dern geworden.

Die grosse Frage ist: wie kommen wir heraus aus
diesem Elend, das unser Schicksal bestimmt? Her-
aus kommen wir nur, wenn wir fiireinander wieder
vertrauenswiirdig werden, so dass jedes Volk von
dem andern die Ueberzeugung hat, dass es diese
Macht nicht zum Vernichten gebrauchen wird. Wie
aber werden wir so vertrauenswiirdig fiireinander?
Auf keine andere Art, als dass wir uns der Humani-
titsgesinnung wieder zu ergeben wagen. Denn die
Humanititsgesinnung ist das einzige, was einem
Volke dem andern gegeniiber die Gewissheit geben
kann, dass es die Macht nicht zum Vernichten des
Gegners gebrauchen wird.

Humanititsgesinnung ist der héchste Erwerb
der Erkenntnis, die jedem Denken zuteil geworden
ist und ihm je zuteil werden kann. Humanitits-
gesinnung findet sich bei allen grossen Denkern
der Vergangenheit, ob in Indien, in China, ob im
vorderen Orient, iiberall ist sie irgendwo vorhan-
den, vielleicht am klarsten und kriftigsten bei den
grossen chinesischen Denkern Lao-Tse, Kung-Tse
und Meng-Tse. Ueberall, wo die Idee des Mit-
empfindens und der Liebe ist, ist Humanititsgesin-
nung im Werden begriffen. Humanititsgesinnung
ist diejenige, die dem Wesen des Menschen, seinem
hoheren Wesen, das ihn iiber alle Kreatur erhebt,
entspricht. Denn in seiner Entwicklung hat er das
Vermdgen des Mitempfindens und des Miterlebens
erlangt, und dieses Vermdgen muss nun sein Ver-
halten in allem bestimmen. Die ersten, die das aus-
zusprechen und zu denken wagten, waren die Den-
ker des spiiten Stoizismus. Sie haben den Begriff
der Humanititsgesinnung geprigt, und sie stimm-

5



ten darin mit der Idee der Liebe iiberein, wie sie
bei den jiidischen Propheten, bei Jesus, bei Paulus
auftritt. Aber diese beiden Strémungen der
Humanititsgesinnung konnten sich im Altertum
nicht finden. Sie gingen nebeneinander einher, weil
das Christentum in der Welt-und Lebensverneinung
befangen war und der Spiit-Stoizismus eines Seneca,
eines Marc Aurel, eines Epiktet, obwohl in Welt-
und Lebensbejahung sich befindend, doch nicht
die Kraft des Wollens zum Fortschritt aufbrachte,
die dem Altertum abgeht. Erst als im Renaissance-
und Nachrenaissance-Zeitalter dann fortschrittwol-
lende Welt- und Lebensbejahung aufkam, da konn-
ten sich beide finden. Die Spitstoische Humanitits-
ethik und das Christentum begriffen sich so, dass
sie voneinander lernten, dass alles Denken zu der
héchsten Gesinnung der Humanitit gelangen muss,
und das, was in der Liebe Jesu verkiindigt wurde,
nicht nur Offenbarung, sondern zugleich vernunft-
gemiss ist. Und in dieser Ueberzeugung der hoch-
sten Vernunftgemdssheit aller hoheren Wahrheiten
hat nun die Humanititsgesinnung die Fiihrung in
der Entwicklung der Lebens- und Weltbejahung
genommen, und damit ist sie zu einer schépferi-
schen Kraft in der Weltgeschichte geworden. Sie
erst hat die Liebe Jesu wirksam gemacht in der
Oeffentlichkeit; sie hat mit dem Aberglauben, den
Hexenprozessen, der Folter, mit allen Grausamkei-
ten, allen gewordenen Unzweckmissigkeiten auf-
geriumt und an Stelle des Alten ein Neues geschaf-
fen, das den, der diesen Prozess verfolgt, immer
wieder in Erstaunen setzt.

Diese schopferische Kraft hat sich einige Jahr-
zehnte erhalten, dann, gegen die Mitte des 19. Jahr-
hunderts verlor sie an Wirksamkeit. Warum verlor
sie? Zuerst, weil ihre Weltanschauung nicht mehr
auf einer Welterkenntnis beruhen konnte, die der
wissenschaftlichen Erforschung der Welt entsprach.
Sie musste sich bequemen, ohne die Stiitze, die ihr
die Welterkenntnis, wie sie sie sich vorgestellt
hatte, bieten sollte, weiter zu existieren. Sie wurde
entkriiftigt, weil der Bund zwischen Religion und
Philosophie, der im 18. Jahrhundert geschlossen
worden war, zerfiel. Die Religion und die Philo-
sophie gingen fortan jede ihren Weg. Sie verlor an
Kraft, weil sie als unzweckmiissig erfunden wurde. . .

Wie soll der Geist, der die Kraft verloren hat,
sie wieder finden? Und doch ist Aussicht, dass er
sie wieder findet. Es geht etwas vor in unserer Zeit,
das uns dies erhoffen lisst. Der Geist der Humani-
tit ist nicht tot. Er lebt in der Verborgenheit, und
er hat es iiberwunden, dass er ohne Welterkennitnis
sein muss. Es ist ihm klar geworden, dass er sich
aus nichts anderem zu begriinden hat, als aus dem
Wesen des Menschen, und damit hat er eine
Selbstindigkeit gewonnen, die eine Stirke ist. Und
weiter ist er zur Erkenntnis fortgeschritten, dass
dieses Mitempfinden erst seine wahre Weite und
Tiefe hat, und damit erst die wahre Lebenskraft,
wenn es sich nicht nur auf den Mitmenschen, son-
dern auf alles Lebendige, das in unseren Bereich

6

tritt, bezieht. Er braucht keine andere Lebens- und
Welterkenntnis mehr als die, dass alles was ist,
Leben ist, und dass wir allem, was ist als Leben, als
einem hochsten unersetzlichen Wert, Ehrfurcht ent-
gegenbringen miissen. Keine Naturwissenschaft
kann der Humanitiitsgesinnung diese einfachste Er-
kenntnis nehmen, denn sie ist letzten Endes die, bei
der jede Naturwissenschaft, als der eigentlichen
und einfachsten, haltmacht, dass alles was ist, be-
lebt ist. Und so bereitet sich in den Stiirmen dieser
Zeit vor, dass die Humanititsgesinnung, die das
Wesen unserer Kultur ausmachte, wieder erstehen
wird, und dass diese Humanitdtsgesinnung uns aus
der Not, in der wir uns befinden, herausfiihren
kann.

Nun aber eins: Wenn die Humanititsgesinnung
uns den Frieden in der Welt geben soll, muss sie
Gut aller Vilker werden. Und dies in unserer Zeit
noch mehr als in irgend einer anderen, denn in
unserer Zeit geht dies vor sich, dass Nationen, die
an der hoheren Kultur keinen Teil haben, zu Staa-
ten werden, die Selbstindigkeit beanspruchen
und sie erhalten, und dass dadurch das Weltbild
ganz verindert wird. Die grosse Frage ist nun, was
wird aus diesen Staaten? Werden sie zu einer Kul-
tur gelangen, die ihnen erlaubt, bei sich und in der
Umwelt den rechten Weg zu finden, oder werden
sie, in Nicht-Kultur verharrend oder, was fast noch
schlimmer ist, in Scheinkultur lebend, Werte der
Unordnung in der Welt bedeuten? Und als einer,
der draussen in der Welt lebt, kann ich Thnen
sagen, dass dies das grosse Problem fiir die Ge-
staltung der Weltgeschichte heute ist. Als einer, der
sich draussen wirkend mit dem Problem der An-
eignung der Kultur durch solche, die sie noch nicht
besassen, beschiftigt, darf ich Thnen aber auch
sagen, dass ich glaube, dass die Primitiven und
Halbprimitiven der wahren Kultur, in der der Geist
der Humanitit waltet, fihig sind. Wir aber haben
ihnen eine Kultur gebracht, die sie sich nicht rich-
tig aneignen kénnen. Das liegt an ihnen und liegt
an dem, was wir ihnen gebracht haben. Wir haben
alle die Erfahrung machen miissen, dass sie das
Uneigentliche, das Nebensichliche annahmen und
das Geistige, das — ich wage es zu sagen — das
dennoch in unserer Kultur ist, iibersahen; es be-
deutete ihnen nichts. Wir glaubten, der beste Weg,
ihnen die Kultur nahezubringen, miisse sie zunéchst
zu jenen Kenntnissen fithren, die unsere Bildung
und unsere Fihigkeiten machen. Sie aber blieben
auf diesem fiir sie ungangbaren Wege stehen. Und
so haben wir in der Welt draussen eine Halbkultur,
die Kultur ist in ihren Anspriichen, aber nicht in
ihren Leistungen.

Aber wenn in unserer Kultur der Geist eine
Kraft ist, dann wird er sich bei ihnen auswirken,
denn der Primitive und der Halbprimitive haben
etwas absolut Natiirliches: das Beschiftigtsein mit
sich selbst. Alles, was das niithere Denken iiber sich
selber betrifft, liegt ihm nahe, und wenn er in der
Selbstbetrachtung nun Ideen dargebracht bekommt,



Jesus mit den Jiingern. Zeichnung von Hans Beutler, Biiren an der Aare.

die ihn héher fithren, einfach geistig hoher fiihren,
dann ist er fiir sie aufnahmefihig und kann sich
aus seinem Primitivismus und Halbprimitivismus
ohne Schwierigkeit, einfach durch Ueberlegungen
iiber sich selbst, deren er in seiner Natiirlichkeit
fahig geblieben ist, vielleicht fihiger als wir, zu
einer Hohe erheben, die weit iiber dem Stand der
Lebensfithrung, in der er sich befindet, liegt. Und
dies gibt mir als einem Kenner dessen, was draussen
geistig in der Welt vorgeht und vorgehen kann, den
Mut, Thnen zu sagen: Es ist Aussicht vorhanden,
dass sich erfiillt, dass die Vélkerschaften draussen,
wenn wir ithnen wieder wahre Kultur bringen statt
einer Kultur, in der das Geistige verkiimmert ist,
dass sie dann fiir diese empfinglich sind, und das
Ihre dazu beitragen konnen, dass in der Welt der
Friede zustande kommt.

So vertrauen wir auf den Geist der Humanitiit,
der schon einmal in der Welt, zu Beginn der Neu-
zeit, das Grosste, was sich in der segensreichen Ge-
schichte ereignete, zustande gebracht hat, und wir
vertrauen auf ihn, dass er das Werk, das er liegen
liess, wieder in Angriff nehme und in unserer Zeit
leisten moge, was er in jener Zeit leistete, nimlich
sie herauszufithren aus einem Alten, das sie nicht
mehr ertragen kann, zu einem Neuen, das sie sich
nicht vorstellen kann. Denn der Geist der Humani-
titsgesinnung ist schopferischer Geist, und darum
vertrauen wir ihm, nicht nur, weil er unsere einzige
Hoffnung in dieser Zeit bleibt, sondern weil er die
Eignung hat, das ausfithren zu kénnen, was ihm als
geschichtliche Aufgabe zufillt. Als schopferischer

Geist wirkt er von innen heraus. Alle diese Pro-
bleme, die wir von aussen betrachten, und die als
solche unlésbar sind, macht er losbar, denn er 1ost
die Gegensitze von innen heraus.

... Der Geist muss Tat werden, und er muss Tat
werden iiberall, wo Friedlosigkeit herrscht. Sie
herrscht nicht nur draussen zwischen den Vélkern,
sie herrscht in den Vélkern, und sein Vorhanden-
sein wird er erweisen, wenn er das, was er als
Grund der Friedlosigkeit erkannt hat, die in den
Vélkern herrscht, anzugreifen wagt. Denn iiberall
in jedem Volk ist es so, dass sich Gerechtigkeit an
die Stelle der Ungerechtigkeit setzen muss, dass
Milde an die Stelle der Hiirte zu treten hat, Ver-
stehen an die Stelle des Nichtverstehens. Ueberall
sind Wunden, die die Zeit geschlagen hat, die ge-
heilt werden miissen, damit die Friedlosigkeit inner-
halb der Vélker selber aufhért und die Friedlosig-
keit dann zwischen den Voélkern auch ihr Ende
nimmt, durch den Geist, der allein den Frieden
bringen kann als eine schopferische Naturkraft der
Geschichte. Und das Schépferische ist dadurch be-
stimmt, dass in der Natur der Geist von sich aus da
ist, er gestaltet dieses Neue aus dem Alten in einer
zielstrebigen, absolut vernunftgemissen, zweckdien-
lichen Weise, ohne dass wir es verstehen. Der Geist
aber, der in der Geschichte waltet, ist nicht in den
Dingen vorhanden — das war der grosse Irrtum
Hegels —, sondern er muss durch uns geschaffen
und durch uns in der Geschichte wirksam werden.
Wenn er aber da ist, dann waltet er als geheimnis-
voll-schépferische Kraft in derselben Weise, wie er

7



in der Natur als geheimnisvoll-schopferische Kraft
waltet. Er schafft etwas Neues, in dem alles Wert-
volle des Alten erhalten geblieben ist. Denn das ist,
wenn wir, die wir Menschen unserer Zeit sind, auf
das Neue hinausschauen, dasjenige, was uns das Zu-
trauen geben muss, dass das Alte in den Werten,
die es hat, uns erhalten bleiben wird. Und so
schauen wir in dieser Zeit auf das Neue aus. In der

Zeit, in der wir leben, hat jede Manifestation des
Geistes, so schwach sie auch sein moge, ithre Bedeu-
tung; denn das Feuer, wenn es einmal da ist, ist
fihig, den Brennstoff, der sich von sich selber nicht
entziinden wiirde, zu entziinden, und Brennstoff
zum Geiste der Humanitét ist in der ganzen Welt in
allen Menschenherzen enthalten, und dass er sich
entziinde, dieses wagen wir zu hoffen.

SWISS RED CROSS

MEDICAL TEAM TAEGU

APO 234, % POSTMASTER SAN FRANCISCO, CALIFORNIA, U.S.A.

Is die Mitglieder unserer Medizinischen Mission

fiir Korea im August zu einer letzten gemein-
samen Besprechung in unserem Zentralsekretariat
zusammenkamen und wir sie wihrend eines Im-
bisses nach ihren Erwartungen und Gefiihlen
fragten, antwortete uns eine Krankenschwester:
«Wir vermogen uns nur zwei Ereignisse klar vor-
zustellen: Die Reise nach Taegu sowie die Riick-
reise in die Schweiz. Was dazwischen liegen wird,
unser Leben in Korea, gleicht einem blanken, noch
ginzlich unbeschriebenen Blatte, das gleichsam
vom kriftigen Rahmen der Hin- und Herreise fest-
gehalten wird.» Beim Lesen der zahlreichen aus
Taegu eintreffenden Briefe und Berichte versuchen
wir, das weisse Blatt nach und nach mit Bildern
auszufiillen, wohl wissend, dass unser sich fiillen-
des Blatt nur ein sehr blasses Abbild der wirk-
lichen Begebenheiten zu vermitteln vermag.

Wihrend wir uns anhand von Biichern und in
abendlichen Vorlesungen mit der Seele des Ostens
auseinanderzusetzen suchen, um unseren Kame-
raden in Taegu in Gedanken nahe zu sein; wihrend
sich die Weihnachtspakete fiir jedes einzelne Mit-
glied unserer Mission im Biiro unserer Friulein
Marianne Johr, der Leiterin unserer Abteilung
Hilfsaktionen, hiufen und sie sich hiibsche kleine
Ueberraschungen ausdenkt und verwirklicht, wer-
den die Aerzte, Schwestern und Techniker in Taegu
von einer fast iiberwiltigenden Fiille neuer Ein-
driicke verschiedenster Art iiberfallen und mannig-
faltigsten Schwierigkeiten gegeniibergestellt. Wir
versuchen, im folgenden die Eindriicke, etwas ge-
ordnet und zusammengefasst, wiederzugeben, in-
dem wir unseren Worten auch Originalstellen aus
den Briefen beifiigen.

Sprithend vor Titigkeitsdrang, noch in euro-
piischem Denken befangen, war unsere Mission in
Taegu angekommen, sah sich dann aber dort vom
ersten Tag an auf Schritt und Tritt im Wollen und
Handeln gehindert. Das westliche ewig Ungedul-

8

TAEGU (KOREA), ..1911.195k...

dige, Dringende, Vorwiirtsstrebende prallte auf den
unbeweglicheren Klotz statischen 6stlichen Wesens.
Unsern Aerzten, unsern Schwestern, unsern Techni-
kern schien Blei an allen Handlungen zu hiingen,
iiberall stiessen sie auf Hindernisse. Und so begann
die schwierige und langwierige Arbeit der Anpas-
sung.

Nebst dem grundsiitzlichen Anderssein des ost-
lichen Menschen befindet sich unsere Mission vor
allem in einem aus tausend Wunden blutenden
Nachkriegsland, in dem alles neu aufgebaut werden
muss, wo nichts so bequem zur Hand liegt wie in
unserem Lande, wo das Fehlen einer Schraube,
eines Maschinenbestandteils zu einem fast unlos-
baren Probleme wird.

«Als wir uns in der Schweiz das kriegsverheerte
Korea vorstellten, bedachten wir nur den letzten
Krieg. Mein koreanischer radiologischer Kollege er-
zihlte mir aber, dass er zu seinen Lebzeiten — es
handelt sich um einen Mann von dreiunddreissig
Jahren — vier Kriege selbst erlebt und die harte
Besetzung seines Landes durch die Japaner erlitten
hat.»

«Nach unserer Ankunft waren wir zuerst von
der Fremdheit der hiesigen Verhiltnisse wie er-
schlagen, und die Tatsache, dass wir zum Aufbau
und nicht, um etwas Fertiges, schon Bestehendes
weiterzufithren, nach Taegu gekommen waren,

TELEPHONE: TAEGU 428




	Der Weg des Friedens

