
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 64 (1955)

Heft: 1

Artikel: Der Weg des Friedens

Autor: Schweitzer, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-547607

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-547607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einmal sprachen Albert Schweitzer und Suzanne
Oswald oben auf dem Kanzrain über die
Dankbarkeit. «Was man aus Dankbarkeit empfindet, sagt
Schweitzer, sollte man natürlich und unmittelbar
auch zu Worte kommen lassen, weil es damit mehr
Kraft zum Guten gibt auf der Welt.»

Solche Kostbarkeiten finden wir auf jeder Seite
in Suzanne Oswalds Beitrag zum Lebensbild ihres
Onkels. Man möchte ihr noch lange gegenübersitzen,

mit ihr zusammen das fast unausschöpfbare
Erbe aufnehmen, sich ganz damit ausfüllen lassen.
Hoffen wir, dass sie aus Lambarene nach reifem
und starkem Erleben noch weitere Ernte
heimbringen wird. Doch werden die Kindheitserinnerungen

wohl die beseeltesten bleiben. Zu diesen
schönsten Stunden gehören die Abende, da Albert
Schweitzer im Kirchlein von Günsbach Orgel
spielte: «Die Lampe auf der Orgel wirft ihren
Schein auf die breiten, kräftigen Hände, — Hände,
die die Tasten beherrschen wie das Skalpel, wie
die Axt im Urwald, wie die Feder. Im Lichtkreis

sitzt nur der Mann an der Orgel, alles andere liegt im
Dunkel. Und da muss ich an die J ahrabendgottes-
dienste beim Grossvater denken, da allemal auch
so ein einziger, warmer Lichtkreis in unserem
Kirchlein lag. Er kam von der Petrollampe, die
der Sakristan an langem, gebogenem Stab langsam
drehte, so dass auch der Lichtkreis langsam
wanderte, über die alten und jungen Köpfe, die
Frauengesichter in der Hülle des schwarzen Tuchs, die
gebeugten Bauernschädel.»

Das schmale Heft des «Bogens» enthält, dem

Beitrag von Suzanne Oswald angeschlossen, einen
Auszug aus der Frankfurter Rede vom 16. September

1951 von Albert Schweitzer, welcher der
Herausgeber den so hoffnungsvollen Titel «Der Weg
des Friedens» gegeben hat. Wir lassen diese Rede

folgen. Dem kleinen, doch so inhaltsreichen Bande
aber wünschen wir Aufnahme in jedem Haus unseres
Landes: er ist in den Buchhandlungen zum bescheidenen

Preise von Fr. 2.60 erhältlich.
Die Redaktion.

DER WEG DES FRIEDENS
Von Albert Schweitzer

Der Traum derer, die von der historischen Ent¬

wicklung erwarten, dass sie einen höheren
Menschen hervorbringe, hat sich in irgend einem
Masse erfüllt. In irgend einem Masse sind wir
Uebermenschen geworden durch die Macht, die wir
besitzen, indem wir über Naturkräfte gebieten, von
denen wir glaubten, dass sie niemals den Menschen
unterworfen sein könnten. Aber dieser Ueber-
mensch leidet an einer Unvollkommenheit; denn
seine Vernünftigkeit ist nicht übermenschlich
geworden, wie es der Macht, die er sich errungen hat,
entsprechen würde, sondern er ist kleiner geblieben
als er sein sollte. Er besitzt nicht jene Stufe der
höchsten Vernünftigkeit, die ihm nun erlauben
würde, nicht daran zu denken, die Macht über die
Naturkräfte zum Vernichten zu benutzen, sondern
nur darauf bedacht zu sein, sie zum Erbauen und
sinngemässen Gestalten zu gebrauchen. Diese Macht
ist seine Grösse und sein Elend zugleich. Denn
durch diese Macht sind die Völker, die aus solchen
Menschen bestehen, die von Errungenschaft zu
Errungenschaft fortschreiten bis ins Unabsehbare,
einander Gegenstand einer nicht zu bannenden
Angst geworden, und keines kann von dem andern
sagen, ob es nicht einmal in die Lage kommt, diese
Macht, so wie sie ist, zu seiner Selbsterhaltung
brauchen zu müssen, wie wir alle miteinander sie
schon gebraucht haben in den beiden hinter uns
liegenden Kriegen. Durch diese Macht können wir
alle zur Unmenschlichkeit verurteilt werden und
sind es geworden. Miteinander sind wir ein Gegenstand

der Furcht und der Angst eines vor dem
andern geworden.

Die grosse Frage ist: wie kommen wir heraus aus
diesem Elend, das unser Schicksal bestimmt? Heraus

kommen wir nur, wenn ivir füreinander wieder
vertrauenswürdig werden, so dass jedes Volk von
dem andern die Ueberzeugung hat, dass es diese
Macht nicht zum Vernichten gebrauchen wird. Wie
aber werden wir so vertrauenswürdig füreinander?
Auf keine andere Art, als dass wir uns der
Humanitätsgesinnung wieder zu ergeben wagen. Denn die
Humanitätsgesinnung ist das einzige, was einem
Volke dem andern gegenüber die Gewissheit geben
kann, dass es die Macht nicht zum Vernichten des

Gegners gebrauchen wird.
Humanitätsgesinnung ist der höchste Erwerb

der Erkenntnis, die jedem Denken zuteil geworden
ist und ihm je zuteil werden kann. Humanitätsgesinnung

findet sich bei allen grossen Denkern
der Vergangenheit, ob in Indien, in China, ob im
vorderen Orient, überall ist sie irgendwo vorhanden,

vielleicht am klarsten und kräftigsten bei den

grossen chinesischen Denkern Lao-Tse, Kung-Tse
und Meng-Tse. Ueberall, wo die Idee des

Mitempfindens und der Liebe ist, ist Humanitätsgesinnung

im Werden begriffen. Humanitätsgesinnung
ist diejenige, die dem Wesen des Menschen, seinem
höheren Wesen, das ihn über alle Kreatur erhebt,
entspricht. Denn in seiner Entwicklung hat er das

Vermögen des Mitempfindens und des Miterlebens
erlangt, und dieses Vermögen muss nun sein
Verhalten in allem bestimmen. Die ersten, die das

auszusprechen und zu denken wagten, waren die Denker

des späten Stoizismus. Sie haben den Begriff
der Humanitätsgesinnung geprägt, und sie stimm-

5



ten darin mit der Idee der Liebe überein, wie sie
bei den jüdischen Propheten, bei Jesus, bei Paulus
auftritt. Aber diese beiden Strömungen der
Humanitätsgesinnung konnten sich im Altertum
nicht finden. Sie gingen nebeneinander einher, weil
das Christentum in der Welt-und Lebensverneinung
befangen war und der Spät-Stoizismus eines Seneca,
eines Marc Aurel, eines Epiktet, obwohl in Welt-
und Lebensbejahung sich befindend, doch nicht
die Kraft des Wollens zum Fortschritt aufbrachte,
die dem Altertum abgeht. Erst als im Renaissance-
und Nachrenaissance-Zeitalter dann fortschrittwollende

Welt- und Lebensbejahung aufkam, da konnten

sich beide finden. Die Spätstoische Humanitätsethik

und das Christentum begriffen sich so, dass

sie voneinander lernten, dass alles Denken zu der
höchsten Gesinnung der Humanität gelangen muss,
und das, was in der Liebe Jesu verkündigt wurde,
nicht nur Offenbarung, sondern zugleich vernunft-
gemäss ist. Und in dieser Ueberzeugung der höchsten

Vernunftgemässheit aller höheren Wahrheiten
hat nun die Humanitätsgesinnung die Führung in
der Entwicklung der Lebens- und Weltbejahung
genommen, und damit ist sie zu einer schöpferischen

Kraft in der Weltgeschichte geworden. Sie

erst hat die Liebe Jesu wirksam gemacht in der
Oeffentlichkeit; sie hat mit dem Aberglauben, den

Hexenprozessen, der Folter, mit allen Grausamkeiten,

allen gewordenen Unzweckmässigkeiten
aufgeräumt und an Stelle des Alten ein Neues geschaffen,

das den, der diesen Prozess verfolgt, immer
wieder in Erstaunen setzt.

Diese schöpferische Kraft hat sich einige
Jahrzehnte erhalten, dann, gegen die Mitte des 19.
Jahrhunderts verlor sie an Wirksamkeit. Warum verlor
sie? Zuerst, weil ihre Weltanschauung nicht mehr
auf einer Welterkenntnis beruhen konnte, die der
wissenschaftlichen Erforschung der Welt entsprach.
Sie musste sich bequemen, ohne die Stütze, die ihr
die Welterkenntnis, wie sie sie sich vorgestellt
hatte, bieten sollte, weiter zu existieren. Sie wurde
entkräftigt, weil der Bund zwischen Religion und
Philosophie, der im 18. Jahrhundert geschlossen
worden war, zerfiel. Die Religion und die
Philosophie gingen fortan jede ihren Weg. Sie verlor an

Kraft,weil sie als unzweckmässig erfunden wurde.
Wie soll der Geist, der die Kraft verloren hat,

sie wieder finden? Und doch ist Aussicht, dass er
sie wieder findet. Es geht etivas vor in unserer Zeit,
das uns dies erhoffen lässt. Der Geist der Humanität

ist nicht tot. Er lebt in der Verborgenheit, und

er hat es überwunden, dass er ohne Welterkenntnis
sein muss. Es ist ihm klar geworden, dass er sich

aus nichts anderem zu begründen hat. als aus dem
Wesen des Menschen, und damit hat er eine

Selbständigkeit gewonnen, die eine Stärke ist. Und
weiter ist er zur Erkenntnis fortgeschritten, dass

dieses Mitempfinden erst seine wahre Weite und
Tiefe hat, und damit erst die wahre Lebenskraft,
wenn es sich nicht nur auf den Mitmenschen,
sondern auf alles Lebendige, das in unseren Bereich

tritt, bezieht. Er braucht keine andere Lebens- und
Welterkenntnis mehr als die, dass alles was ist,
Leben ist, und dass wir allem, was ist als Leben, als
einem höchsten unersetzlichen Wert, Ehrfurcht
entgegenbringen müssen. Keine Naturwissenschaft
kann der Humanitätsgesinnung diese einfachste
Erkenntnis nehmen, denn sie ist letzten Endes die, bei
der jede Naturwissenschaft, als der eigentlichen
und einfachsten, haltmacht, dass alles was ist,
belebt ist. Und so bereitet sich in den Stürmen dieser
Zeit vor, dass die Humanitätsgesinnung, die das
Wesen unserer Kultur ausmachte, wieder erstehen
wird, und dass diese Humanitätsgesinnung uns aus
der Not, in der wir uns befinden, herausführen
kann.

Nun aber eins: Wenn die Humanitätsgesinnung
uns den Frieden in der Welt geben soll, muss sie
Gut aller Völker werden. Und dies in unserer Zeit
noch mehr als in irgend einer anderen, denn in
unserer Zeit geht dies vor sich, dass Nationen, die
an der höheren Kultur keinen Teil haben, zu Staaten

werden, die Selbständigkeit beanspruchen
und sie erhalten, und dass dadurch das Weltbild
ganz verändert wird. Die grosse Frage ist nun, was
wird aus diesen Staaten? Werden sie zu einer Kultur

gelangen, die ihnen erlaubt, bei sich und in der
Umwelt den rechten Weg zu finden, oder werden
sie, in Nicht-Kultur verharrend oder, was fast noch
schlimmer ist, in Scheinkultur lebend, Werte der
Unordnung in der Welt bedeuten? Und als einer,
der draussen in der Welt lebt, kann ich Ihnen
sagen, dass dies das grosse Problem für die
Gestaltung der Weltgeschichte heute ist. Als einer, der
sich draussen wirkend mit dem Problem der
Aneignung der Kultur durch solche, die sie noch nicht
besassen, beschäftigt, darf ich Ihnen aber auch

sagen, dass ich glaube, dass die Primitiven und
Halbprimitiven der wahren Kultur, in der der Geist
der Humanität waltet, fähig sind. Wir aber haben
ihnen eine Kultur gebracht, die sie sich nicht richtig

aneignen können. Das liegt an ihnen und liegt
an dem, was wir ihnen gebracht haben. Wir haben
alle die Erfahrung machen müssen, dass sie das

Uneigentliche, das Nebensächliche annahmen und
das Geistige, das — ich wage es zu sagen — das

dennoch in unserer Kultur ist, übersahen; es

bedeutete ihnen nichts. Wir glaubten, der beste Weg,
ihnen die Kultur nahezubringen, müsse sie zunächst

zu jenen Kenntnissen führen, die unsere Bildung
und unsere Fähigkeiten machen. Sie aber blieben
auf diesem für sie ungangbaren Wege stehen. Und
so haben wir in der Welt draussen eine Halbkultur,
die Kultur ist in ihren Ansprüchen, aber nicht in
ihren Leistungen.

Aber wenn in unserer Kultur der Geist eine

Kraft ist, dann wird er sich bei ihnen auswirken,
denn der Primitive und der Halbprimitive haben
etwas absolut Natürliches: das Beschäftigtsein mit
sich selbst. Alles, was das nähere Denken über sich
selber betrifft, liegt ihm nahe, und wenn er in der
Selbstbetrachtung nun Ideen dargebracht bekommt,

6



Jesus mit den Jüngern. Zeichnung von Hans Beutler, Büren an der Aare.

die ihn höher führen, einfach geistig höher führen,
dann ist er für sie aufnahmefähig und kann sich
aus seinem Primitivismus und Halbprimitivismus
ohne Schwierigkeit, einfach durch Ueberlegungen
über sich selbst, deren er in seiner Natürlichkeit
fähig gebheben ist, vielleicht fähiger als wir, zu
einer Höhe erheben, die weit über dem Stand der
Lebensführung, in der er sich befindet, liegt. Und
dies gibt mir als einem Kenner dessen, was draussen

geistig in der Welt vorgeht und vorgehen kann, den
Mut, Ihnen zu sagen: Es ist Aussicht vorhanden,
dass sich erfüllt, dass die Völkerschaften draussen,
ivenn wir ihnen wieder wahre Kultur bringen statt
einer Kultur, in der das Geistige verkümmert ist,
dass sie dann für diese empfänglich sind, und das
Ihre dazu beitragen können, dass in der Welt der
Friede zustande kommt.

So vertrauen wir auf den Geist der Humanität,
der schon einmal in der Welt, zu Beginn der Neuzeit,

das Grösste, was sich in der segensreichen
Geschichte ereignete, zustande gebracht hat, und wir
vertrauen auf ihn, dass er das Werk, das er liegen
liess, wieder in Angriff nehme und in unserer Zeit
leisten möge, was er in jener Zeit leistete, nämlich
sie herauszuführen aus einem Alten, das sie nicht
mehr ertragen kann, zu einem Neuen, das sie sich
nicht vorstellen kann. Denn der Geist der
Humanitätsgesinnung ist schöpferischer Geist, und darum
vertrauen wir ihm, nicht nur, weil er unsere einzige
Hoffnung in dieser Zeit bleibt, sondern weil er die
Eignung hat, das ausführen zu können, was ihm als
geschichtliche Aufgabe zufällt. Als schöpferischer

Geist wirkt er von innen heraus. Alle diese
Probleme, die wir von aussen betrachten, und die als

solche unlösbar sind, macht er lösbar, denn er löst
die Gegensätze von innen heraus.

Der Geist muss Tat werden, und er muss Tat
werden überall, wo Friedlosigkeit herrscht. Sie
herrscht nicht nur draussen zwischen den Völkern,
sie herrscht in den Völkern, und sein Vorhandensein

wird er erweisen, wenn er das, was er als

Grund der Friedlosigkeit erkannt hat, die in den
Völkern herrscht, anzugreifen wagt. Denn überall
in jedem Volk ist es so, dass sich Gerechtigkeit an
die Stelle der Ungerechtigkeit setzen muss, dass

Milde an die Stelle der Härte zu treten hat,
Verstehen an die Stelle des Nichtverstehens. Ueberall
sind Wunden, die die Zeit geschlagen hat, die
geheilt werden müssen, damit die Friedlosigkeit innerhalb

der Völker selber aufhört und die Friedlosigkeit

dann zwischen den Völkern auch ihr Ende
nimmt, durch den Geist, der allein den Frieden
bringen kann als eine schöpferische Naturkraft der
Geschichte. Und das Schöpferische ist dadurch
bestimmt, dass in der Natur der Geist von sich aus da

ist, er gestaltet dieses Neue aus dem Alten in einer
zielstrebigen, absolut vernunftgemässen, zweckdienlichen

Weise, ohne dass wir es verstehen. Der Geist
aber, der in der Geschichte waltet, ist nicht in den

Dingen vorhanden — das war der grosse Irrtum
Hegels —, sondern er muss durch uns geschaffen
und durch uns in der Geschichte wirksam werden.
Wenn er aber da ist, dann waltet er als
geheimnisvoll-schöpferische Kraft in derselben Weise, wie er

7



in der Natur als geheimnisvoll-schöpferische Kraft
waltet. Er schafft etwas Neues, in dem alles Wertvolle

des Alten erhalten geblieben ist. Denn das ist,
wenn wir, die wir Menschen unserer Zeit sind, auf
das Neue hinausschauen, dasjenige, was uns das
Zutrauen geben muss, dass das Alte in den Werten,
die es hat, uns erhalten bleiben wird. Und so
schauen wir in dieser Zeit auf das Neue aus. In der

Als die Mitglieder unserer Medizinischen Mission
für Korea im August zu einer letzten gemeinsamen

Besprechimg in unserem Zentralsekretariat
zusammenkamen und wir sie während eines
Imbisses nach ihren Erwartungen und Gefühlen
fragten, antwortete uns eine Krankenschwester:
«Wir vermögen uns nur zwei Ereignisse klar
vorzustellen: Die Reise nach Taegu sowie die Rückreise

in die Schweiz. Was dazwischen liegen wird,
unser Leben in Korea, gleicht einem blanken, noch
gänzlich unbeschriebenen Blatte, das gleichsam
vom kräftigen Rahmen der Hin- und Herreise
festgehalten wird.» Beim Lesen der zahlreichen aus
Taegu eintreffenden Briefe und Berichte versuchen
wir, das weisse Blatt nach und nach mit Bildern
auszufüllen, wohl wissend, dass unser sich füllendes

Blatt nur ein sehr blasses Abbild der
wirklichen Begebenheiten zu vermitteln vermag.

Während wir uns anhand von Büchern und in
abendlichen Vorlesungen mit der Seele des Ostens
auseinanderzusetzen suchen, um unseren Kameraden

in Taegu in Gedanken nahe zu sein; während
sich die Weihnachtspakete für jedes einzelne
Mitglied unserer Mission im Büro unserer Fräulein
Marianne Jöhr, der Leiterin unserer Abteilung
Hilfsaktionen, häufen und sie sich hübsche kleine
Ueberraschungen ausdenkt und verwirklicht, werden

die Aerzte, Schwestern und Techniker in Taegu
von einer fast überwältigenden Fülle neuer
Eindrücke verschiedenster Art überfallen und
mannigfaltigsten Schwierigkeiten gegenübergestellt. Wir
versuchen, im folgenden die Eindrücke, etwas
geordnet und zusammengefasst, wiederzugeben,
indem wir unseren Worten auch Originalstellen aus
den Briefen beifügen.

Sprühend vor Tätigkeitsdrang, noch in
europäischem Denken befangen, war unsere Mission in
Taegu angekommen, sah sich dann aber dort vom
ersten Tag an auf Schritt und Tritt im Wollen und
Handeln gehindert. Das westliche ewig Ungedul-

Zeit, in der wir leben, hat jede Manifestation des
Geistes, so schwach sie auch sein möge, ihre Bedeutung;

denn das Feuer, wenn es einmal da ist, ist
fähig, den Brennstoff, der sich von sich selber nicht
entzünden würde, zu entzünden, und Brennstoff
zum Geiste der Humanität ist in der ganzen Welt in
allen Menschenherzen enthalten, und dass er sich
entzünde, dieses wagen wir zu hoffen.

dige, Drängende, Vorwärtsstrebende prallte auf den
unbeweglicheren Klotz statischen östlichen Wesens.
Unsern Aerzten, unsern Schwestern, unsern Technikern

schien Blei an allen Handlungen zu hängen,
überall stiessen sie auf Hindernisse. Und so begann
die schwierige und langwierige Arbeit der Anpassung.

Nebst dem grundsätzlichen Anderssein des
östlichen Menschen befindet sich unsere Mission vor
allem in einem aus tausend Wunden blutenden
Nachkriegsland, in dem alles neu aufgebaut werden
muss, wo nichts so bequem zur Hand liegt wie in
unserem Lande, wo das Fehlen einer Schraube,
eines Maschinenbestandteils zu einem fast unlösbaren

Probleme wird.
«Als wir uns in der Schweiz das kriegsverheerte

Korea vorstellten, bedachten wir nur den letzten
Krieg. Mein koreanischer radiologischer Kollege
erzählte mir aber, dass er zu seinen Lebzeiten — es

handelt sich um einen Mann von dreiunddreissig
Jahren — vier Kriege selbst erlebt und die harte
Besetzung seines Landes durch die Japaner erlitten
hat.»

«Nach unserer Ankunft waren wir zuerst von
der Fremdheit der hiesigen Verhältnisse wie
erschlagen, und die Tatsache, dass wir zum Aufbau
und nicht, um etwas Fertiges, schon Bestehendes
weiterzuführen, nach Taegu gekommen waren,

SWISS RED CROSS
MEDICAL TEAM TAEGU TELEPHONE: TAEGU 428

APO 234. % POSTMASTER SAN FRANCISCO. CALIFORNIA. U.S.A.

TAEGU (KOREA). .„1S..11.125.U.

8


	Der Weg des Friedens

