
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 63 (1954)

Heft: 7

Artikel: Intensität des Erlebens

Autor: Stössinger, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-548411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-548411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alle sind sich einig, dass nur die Welt der Beziehung, die Ich-Du-Welt, das grosse wirkliche Leben
bedeute. Obwohl auch die Es-Welt zum Menschen gehört, ist es doch die Welt der Beziehung, aus der
der Mensch die lebendige Kraft schöpft. Dabei kann die Ich-Du-Welt, die Welt der Beziehung, drei
Sphären umschliessen: das Leben mit der Natur; das Leben mit dem Menschen; das Lehen mit den
geistigen Wesenheiten. Wenn Es-Welt und Ich-Du-Welt ausgeglichen sind, lebt der Mensch harmonisch
in der Gesellschaft. In kranken Zeiten aber geschieht es «dass die Es-Welt nicht mehr von den
Zuflüssen der Du-Welt als von lebendigen Strömen durchzogen und befruchtet wird, sondern, abgetrennt
und stockend, ein riesenhaftes Sumpfphantom, den Menschen übermächtigen. Indem er sich mit einer
Welt von Gegenständen, die ihm nicht mehr zu Gegenwart werden, abfindet, erliegt er ihr. Da steigert
sich die geläufige Ursächlichkeit zum bedrückenden, erdrückenden Verhängnis» 5.

Dann hat die kleine, Martin Buber nennt sie die gemeine Wirklichkeit, über die grosse Wirklichkeit
gesiegt. Allerdings ist «Wirklichkeit keine feststehende Verfassung, sondern eine steigerungsfähige Grösse.

Ihr Grad ist funktionell abhängig von der Intensität unseres Erlebens. Es gibt eine gemeine Wirklichkeit,

die hinreicht, damit die Dinge verglichen und eingereiht werden. Aber ein anderes ist die grosse
Wirklichkeit. Und wie könnte ich sie meiner Welt geben, als indem ich das Gesehene mit aller Kraft
meines Lebens sehe, das Gehörte mit aller Kraft meines Lebens höre, das Getastete mit aller Kraft
meines Lebens taste? Als indem ich mich über das erlebte Ding neige mit Inbrunst und Gewalt und die
Schale der Passivität mit meinem Feuer schmelze, bis mir das Gegenüberstehende, das Gestalthafte, das

Schenkende des Dinges entgegenspringt und mich umfängt, dass ich darin die Welt erkenne? Wirkliche
Welt — das ist offenbare, erkannte Welt. Und die Welt kann nicht anderswo erkannt werden als in den

Dingen und nicht anders als mit dem tätigen Sinnengeist des Liebenden.»
Und damit gelangen wir zum Kernpunkt. Nur wer das Du liebt, kann wahrhaftig in die Ich-Du-

Beziehung treten. Denn «die Liebe zum Menschen, zum Mitmenschen ist ein welthaftes Wirken. Wer
in ihr steht, in ihr schaut, dem lösen sich Menschen in ihrer Verflochtenheit ins Getriebe; Gute und
Böse, Kluge und Törichte, Schöne und Hässliche, einer um den andern wird ihm wirklich und zum Du,
das ist losgemacht, herausgetreten, einzig und gegenüber wesend; Ausschliesslichkeit ersteht wunderbar
Mal um Mal — und so kann es wirken, kann helfen, heilen, erziehen, erheben, erlösen. Liebe ist
Verantwortung eines Ich für ein Du: hierin besteht, die in keinerlei Gefühl bestehen kann, die Gleichheit
aller Liebenden, vom kleinsten bis zum grössten und von dem selig Geborgenen, dem sein Leben in dem
Eines geliebten Menschen beschlossen ist, zu dem lebelang ans Kreuz der Welt Geschlagenen, der das

Ungeheure vermag und wagt: die Menschen zu lieben»2.
Die Redaktion.

1 Jean G. Lossier. Sur l'csprit de service. Revue Internationale de la Croix-Rouge. Juillet 1954.
2 Martin Ruber. Hinweise. Gesammelte Essays. Manesse Verlag, Zürich. Kapitel: Hoffnung für diese Stunde.

Vorurteile der Jugend. Leistung und Dasein.
3 Martin Ruber. Das Problem des Menseben. Verlag Lambert Schneider, Heidelberg.
4 Rene Lcriche. Philosophie der Chirurgie. Rascher Verlag, Zürich.
5 Martin Ruber. Ich und Du. Schocken Verlag, Rerlin.

INTENSITÄT DES ERLEBENS
VON FELIX STÖSSINGER

Am 31. August ist in Zürich der Schriftsteller Felix Stössinger gestorben. Wir hatten

Gelegenheit, diesen hochgebildeten, kultivierten Mann im Jahre 1942 als Insasse eines

Flüchtlingslagers in Oberhelfenschwil kennen und schätzen zu lernen. Von der Intensität
seines Erlebens selbst der sonst eintönigen Lagerjahre zeugt die folgende kleine, aus seiner
Feder stammende Tagebuchnotiz. Die Redaktion.

Ich hin Strassenkehrer in Oberhelfenschwil
geworden und leiste diese Arbeit mit dem Bewusst-

sein, dass ich als einer der gebildetsten Strassenkehrer

der Schweiz zu besonderer Reinlichkeit
verpflichtet bin. Ich kann nicht leugnen, dass mich
diese Designation durch den Lagerleiter zuerst
verstimmt hat. Ich fragte ihn, ob meine geistige Arbeit

mit Null bewertet werde, deren Früchte dem Lager
in vielen Vorträgen und Ansprachen zugute gekommen

sind. Er erwiderte, ich müsse irgend eine
praktische Arbeit leisten, die dem Lager sofort
nütze. Wir einigten uns darauf, dass ich täglich eine
Stunde Dienst habe. Bisher ist dieser Stundenplan
niemals eingehalten worden, weil es mir peinlich

6



ist, die Arbeit unvollendet zu unterbrechen. Ich
finde, dass jede Arbeit verpflichtet. Aber wem
gegenüber? Dem Objekt. Wir arbeiten nicht um
unseretwillen, sondern um der Dinge willen, die wir
schaffen. Sie stellen Forderungen an uns. Die
Umwelt ruft uns, wir folgen ihrem Ruf. Die Ideen rufen
uns, die wir als Wissenschaftler, Künstler oder Männer

Gottes aussprechen. Die Kinder rufen uns, die
genährt, gewaschen und geleitet werden wollen.
Die Tiere rufen uns, die genährt, gemolken, gepflegt
werden müssen. Und ruft uns nicht auch die Erde,
die bebaut und geordnet werden soll? Mir scheint,
eine Strassenreinigung sei von landwirtschaftlicher
Arbeit nicht ganz fern, denn ihr Objekt ist die
Erde. Wie bei allen meinen Arbeiten interessiert
mich die Methode. Wie hält man Schaufel und
Besen, dass die Reinigung am besten erfolgt?

Mir fallen beim Strassenreinigen die schönsten
Melodien ein, und wenn eine Frau vorbeigeht und

glaubt, mir ein bedauerndes Wort schuldig zu sein,
weiss sie nicht, bei welch schönem musikalischen
Erlebnis sie mich stört. Ich erforsche seit langem
die Zusammenhänge musikalischer Einfälle mit den
Bewusstseinserfahrungen. Warum fällt mir an
diesem Tage gerade diese längst vergessen geglaubte
Arie oder dieses Violinkonzert ein? Wie ist es möglich,

dass ich eine längere Zeit arbeite und plötzlich
bemerke, dass ich eine lange Passage in mir
gesungen habe, die ich, aufgefordert, sie wiederzugeben,

nicht in meinem Gedächtnis auffinden
könnte? Aber schliesslich verlangt die Arbeit auch
eine Aufmerksamkeit und einen Rhythmus, die
beide wieder irgendwelche motorischen Kräfte des

Bewusstseins anregen, die sich in Musik umsetzen.
Und ich danke meinem Schöpfer — wie Schubert —
in einem schönen Liede dafür, dass er mir die
Musik gegeben hat.

GOTTHELF UND DIE FRAUEN
VON RICARDA HUCH

Die unmittelbare und herzstarke Beziehung, in der unser grosser Berner
Dichter Jeremias Gotthelj, dessen Todestag sich am 22. Oktober zum hundertsten

Male jährt, zu den Mitmenschen stand, spricht uns heutige Menschen in
ganz besonderem Masse an. Immer, auch wenn er wettert und zürnt und seine
Widersacher mit ätzender Kritik überschüttet, ist Gotthelf vor allem
lebenswarmer Mensch. Die Redaktion.

Die Familie, der Gotthelfs ganze Vorliebe gehört,
steht im Vordergrund seiner Werke. «Des

Hauses Licht und die allgegenwärtige Schaffnerin
Gottes» nennt er die Frau, «das innerste Rädli, den
Geist im Haushalt» und dann wieder «die Mittlerin
des Hauses zwischen Gott und Menschen». In dieser

Auffassung stimmen alle grossen Dichter überein,
aber keiner, auch Goethe nicht ausgenommen, hat
die Frau so hoch über das Irdische erhoben und
zugleich mit so festen Füssen auf die Erde gestellt,
und darum so vollendete Frauengestalten geschaffen

wie Gotthelf. Er ist der wahre Frauenlob und
ihm vor allem haben die Frauen Ursache, ein
Denkmal in ihrem Herzen zu setzen.

Die Frau ist die Vertreterin Gottes, weil sie

mehr Liebe und infolgedessen mehr geistige Kraft
hat als der Mann, die nichts gemein hat mit
Sentimentalität, die im Kopfe, und nichts mit Leidenschaft,

die in den Sinnen lebt, sondern Herzens-
liebe, die aus der natürlichen Gatten-, Kindes-,
Eltern- und Geschwisterliebe emporwächst, sich zur
Treue verewigt und zur Gottes- und Nächstenliebe
verklärt. Gotthelfs junge Mädchen verheben sich

wohl, aber bei der grössten Sehnsucht und Zärtlichkeit

bewahren sie stets eine gewisse Zurückhaltung,
die sie zuweilen fast kühl erscheinen lässt, es ist
die Kühle eines lauteren Herzens. Vreneli hebt
ihren Uli von Anfang an, das merkt der Leser,
ebenso das Meyeli den Jakobli in Anne Bäbi Jo-

wäger, das Aenneli den Felix in der Vehfreude,
das Aenneli den Jeremias im Bauernspiegel. Alle
diese sind arme, mehr oder weniger verlassene, im
Lehen schon schwer geprüfte Mädchen, die in dem
Geliebten zugleich eine Heimat, einen Beschützer
ersehnen. Trotzdem bleiben sie immer aufrecht,
voll natürlicher Würde und natürlichem Stolz, und
wenn das Herz auch einmal weich und schwach
werden will, so führt es doch nie zum Sinken, zu
qualvollen Kämpfen, es ist mehr nur ein schönes
Zeichen des warmen Blutes, das in ihnen fliesst. Sie
sind immer des Herren Magd, über dem Manne
noch ist Gott ihr Herr, und das Gefühl, dass sie sich
nie ganz verlieren werden, weil sie Gott gehören,
verleiht ihnen, mehr oder weniger bewusst, die
Unnahbarkeit und Ueberlegenheit. Andrerseits gibt
er ihnen auch die Freiheit, sich unbefangen und


	Intensität des Erlebens

