
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 63 (1954)

Heft: 7

Artikel: Die Welt der Beziehung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-548378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-548378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE WELT DER BEZIEHUNG

Es war an einem jener samtweichen Sommerabende anfangs September, als wir uns im Heim eines
lieben Freundes hoch überm Laugensee zu einer Plauderstunde einfanden. Kr führte uns in den

Garten, wo auf gastlich gedecktem Tisch eine Kerze brannte, ihr lacht war so weich wie die Luft und
umspielte. wie fliese, die im Gespräch sich immer mehr belebenden Gesichter, als ob sie in der Wärme
der 'N erhundenbeit aufzublühen begännen. Ruhe und Friede lagen überm Garten und Weinberg. Wie
war es gekommen, class einer plötzlich die Frage der heutigen allgemeinen Beziehungslosigkeit in die
Weichheit geworfen hatte wie die elektrische Glühbirne ihr hartes Licht? «Städter leben oft in einer
entsetzlichen Beziehungslosigkeit, sagt, wie ist es hier?» Ruhig antwortete der Gastgeber, und nur der
Schein der Kerze spielte wieder mit dem Abend: «Hier kennt jeder jeden. Jeder weiss um eines jeden
Kampf fürs tägliche Brot. Kr versucht, über die Schwächen des Nachbarn wegzusehen und weiss, class

auch ihm manches nachzusehen ist. Er erfährt es bald, wenn bei einem seiner Gemeinde Krankheit oder
Not ausgebrochen ist. Jeder vernimmt sehr rasch, dass Marias Aeltester das Bein gebrochen hat, dass der
greise Giancarlo wieder mehr von schwerster Atemnot heimgesucht wird, dass Danielo die Lucia mit
einem Kinde sitzen gelassen hat und ausgewandert ist. Man nimmt hier Anteil am andern, versucht zu
helfen natürlich ist man sich ab und zu auch feind, bitter feind, wie sollte es unter Menschen anders
sein, aber gleichgültig ist man sich nie. Wir sind eine Gemeinschaft. Durch unser kleines Dorf pulst
lebendigste Beziehung. Die Stadt? Ich habe sie erlebt. Ich weiss, wie einsam der Mensch sich dort
fühlen kann.»

«Man geht dort aneinander vorbei», sagte die Frau des Gastgebers. «Als ob die Mitmenschen Schemen
wären», ergänzte jener, der das Gespräch begonnen hatte. «Blickt hinunter an die Ufer des Sees! Mir
scheint, je länger und breiter der Streifen all der Lichter menschlicher Behausungen und Strassenzüge
sei, desto seltener wohne dort echte Beziehung. Die Großstädte? Welche Einsamkeit des Menschen!
Welche Beziehungslosigkeit ...» «und oft auch Lieblosigkeit», sagte eine junge Frau und versuchte, einen
Falter von der Flamme der Kerze fernzuhalten.

Beim Heimschreiten unterm unendlichen Sternenmeer klang das Gespräch in uns nach, und wir
erinnerten uns der vielen an unsere Redaktion gerichteten Briefe, die von tiefster Einsamkeit erzählen.
Immer weiteren Kreisen wird diese Begegnungslosigkeit im modernen Leben schmerzlich offenbar, von
der Denker und Dichter schon längst warnend gesprochen hatten.

So schreibt Jean G. Dossier in seiner Studie «Sur l'esprit de service»J :

«La perte graduelle de valeur que subissent les rapports d'homme ä homme, voilä nn des problemes
contemporains les plus graves.» - «11 apparait infiniment difficile aus hommes de notre epoque de

relier le moi au loi dans une veritable communaute de nous.»
So hat ganz besonders Martin Buber seit vierzig Jahren unablässig darauf hingewiesen, dass die

Zukunft des Menschen als Menschen von einer V iedergeburt des Gesprächs vom Ich zum Du, von der

lebendigen Beziehung zwischen den Menschen abhänge. «Während des Ersten Weltkriegs», sagt er 1952

in einer Ansprache2 «ist mir offenbar geworden, dass sich ein Prozess vollzieht, den ich bis dahin nur
geahnt hatte: die zunehmende Erschwerung des echten Gesprächs, und besonders des echten Gesprächs
zwischen Menschen verschiedener Art und Gesinnung. Der unmittelbare, rückhaltlose Dialog wird immer
schwerer und seltener: immer unbarmherziger drohen die Abgründe zwischen Mensch und Mensch
unüberbrückbar zu werden.»

Schon 1937 hatte er sich mit der gleichen Warnung an die Jugend gewandt-':
«Nicht bloss von der Kollektivität aus droht dem Einzelmenschen eine Entpersönlichung. Auch der

nächste Bereich der Person, der Wirklichkeitsgehalt ihrer persönlichen Beziehungen, ist in Frage
gestellt. Tch meine das überall in der Lebensgestaltung der Jugend sichtbar werdende Vorurteil gegen
die Unmittelbarkeit. Wieder hat es mit einem begründeten Protest angefangen, mit dem gegen die Ueber-
schätzung der individuellen Gefühlssphäre, gegen die Sentimentalisierung des Lebens in ihren modernen
Formen. Mit dieser aber bat man zugleich etwas unendlich Wertvolles aufgegeben, die rückhaltlose
persönliche Unmittelbarkeit zwischen Mensch und Mensch, eine Versachlichung ist in den zwischenmenschlichen

Raum getreten, die auch zwischen Gleichgesinnten oft ein eigentümliches Misstrauen, ein
scheinüberlegenes Abschätzen und Aburteilen, eine Ferne in der Nähe bewirkt. Nur noch selten schliesst sich
der eine dem andern auf; man hält sich zurück, man beobachtet, man rechnet, man rechtet. Der andere
ist nicht mehr eine persönliche Welt wie ich, die ich von meiner eigenen aus mir gegenwärtige und in der

3



Vergegenwärtigung bejahe; er ist eine Summe von Eigenschaften, die mir mehr oder
weniger verwendbar, ein Bündel von Kräften, die mir mehr oder weniger aktivierbar
erscheinen.»

Mit einer «Summe von Eigenschaften», mit einem versachlichten Menschen in
lebendige Beziehung zu treten, ist nicht möglich; denn «zwischen Ich und Du steht
kein Zweck, keine Gier und keine Vorwegnähme. Alles Mittel ist Hindernis. Nur wo
alles Mittel zerfallen ist, geschieht die Begegnung5». Deshalb ist für den modernen
Menschen die lebendige Gemeinschaft so schwierig geworden, denn «dans l'effort d'ob-
jectivation du monde, les etres eux-memes deviennent des objets». (Jean-G. LossierL)

Bis in den innersten Kern der Familien hat die Entfremdung, Entpersönlichung
und damit die Beziehungslosigkeit gegriffen. Wohl blieben «die alten organischen
Gemeinschaftsformen (Familie usw.) vielfach in ihrem äusseren Bestände gewahrt, aber
sie zersetzten sich innerlich, sie wurden immer leerer an Sinn und Seelenmacht» 3.

Auch zwischen Lehrer und Schüler, zwischen Arzt oder Krankenschwester und
Krankem ist vielfach eine erschreckende Beziehungsferne getreten, die oft von beiden
Seiten als tief bedauerlich empfunden wird. Es ist kein Zufall, dass Aerzte immer mehr
zur Feder greifen, um vor solcher Entwicklung zu warnen. Unter vielen andern wählen
wir einige Worte des bekannten französischen Chirurgen Rene Leriche4:

«Die von einem Wirbelsturm der Entdeckungen mitgerissene Medizin ist wie
betäubt. Sie ist trunken von Analysen und neuen Errungenschaften; nun sehnt sie sich
nach einem Augenblick der Synthese Ohne es sich einzugestehen, hat sie Angst. Sie

fühlt, dass die Vervielfältigung derTechniken, das Zerbröckeln ihrer ältesten Traditionen
sie einer Gefahr aussetzt, die sie vielleicht nicht meistern kann. Es ist die Gefahr, über
dem Studium seiner Physiologie den Menschen zu vergessen, der doch ihr Objekt ist;
den Menschen als ein Ganzes, das Wesen aus Fleisch und Blut und das fühlende Wesen.
Und instinktiv fragt sie sich, ob es nicht nötig ist, der Beobachtung des Menschen durch
den Menschen wieder den ersten Platz einzuräumen, um nicht zu erleben, dass der alte
liippokratische Geist durch die Diktatur der Instrumente, der Apparate zusammenbricht.»

Das Leben einer Gemeinschaft kann nur dann gedeihen, wenn es sich überall, also
zwischen je einem und je einem Gliede der Schar, ungehemmt entfalten darf. Wenn
vollends auch das innerste Gut, die persönliche Liebe selbst, in die Versachlichung, in
den Betrieb, in die Es-Welt, wie sie Martin Buber nennt, gezogen und ihnen unterworfen
wird, muss auch das Innerste absterben.

Ist denn die Es-Welt von Uebel? Sie ist nur dann von Uebel, wenn sie sich anmasst,
das Seiende zu sein. «Wenn der Mensch sie walten lässt, überwuchert ihn die unablässig
wachsende Es-Welt, entwirklicht sich ihm das eigene Ich, bis der Alp über ihm und das

Gespenst in ihm einander das Geständnis ihrer Unerlöstheit zuraunen.»5

Denn «das abgetrennte Es der Einrichtungen ist ein Golem und das abgetrennte Ich
der Gefühle ein umherflatternder Seelenvogel. Beide kennen den Menschen nicht: jene

Zeichnungen von Jacques Schecller, Zürich.

4



nur das Exemplar, diese nur den ,Gegenstand', keins die Person, keins die Gemeinschaft.

Beide haben keinen Zugang zum wirklichen Leben. Einrichtungen ergeben kein
öffentliches und Gefühle kein persönliches Leben.

Wahres öffentliches und wahres persönliches Leben sind zwei Gestalten der
Verbundenheit. Auf dass sie werden und bestehen, tun Gefühle not, der wechselnde Gehalt,
tun Einrichtungen not, die stetige Form, aber auch beide zusammengetan schaffen das

menschliche Leben noch nicht, sondern das Dritte schafft es, die zentrale Gegenwart des

Du, vielmehr, dass ichs wahrer sage, das in der Gegenwart empfangene zentrale Du.»5
Dann müsste der Mensch das Rad der Zeit zurückdrehen, auf die ganze Welt der

Grsächlichkeit, der Sachlichkeit, der Wissenschaft, auf die ganze riesige Es-Welt
verzichten

Nein! «Das uneingeschränkte Walten der Ursächlichkeit in der Es-Welt, für das

wissenschaftliche Ordnen der Natur von grundlegender Wichtigkeit, bedrückt den
Menschen nicht, der auf die Es-Welt nicht eingeschränkt ist, sondern ihr immer wieder
in die Welt der Beziehung entschreiten kann. Hier stehen Ich tmd Du einander frei
gegenüber, in einer Wechselwirkung, die in keine Ursächlichkeit einbezogen und von
keiner tingiert ist; hier verbürgt sich dem Menschen die Freiheit5».

Und Lossier 1:

«II y a une connaissance, celle d'autrui, qui ne peut s'acquerir que par temoignage
authentiquement vecu, par don de soi, par engagement personnel dans le drame et la
joie de nos semblables. C'est dans notre dialogue avec autrui que nous prenons pleine
conscience de nous-memes; notre etre s'agrandit ä partir de cette confrontation.»

Schlechte Erfahrungen mit Menschen, der hei manchen oft so notwendige
unverbindliche und ungestörte Umgang mit Büchern, wissenschaftlichen Problemen, die
Furcht vor Pflichten und anderes mehr führen den modernen Menschen oft in eine
selbstgewählte Einsamkeit ohne lebendige Beziehung, in der sie früher oder später
unfehlbar zur Dürre verbannt sind, in der sie früher oder später, völlig leer, vor dem

eigenen Nichts stehen. Auch Martin Buber kennt alle diese Gründe, schlechte
Erfahrungen mit Menschen wurden ihm übergenug zuteil, er lieht die Bücher und das

stille, abgesonderte Studium und doch stellt er bedauernd fest:
«Wohl bin ich dem Leben mit der Welt nicht so gewachsen, wie ich es möchte;

ich versage immer wieder im Umgang mit ihr, ich bleibe ihr immer wieder von dem

schuldig, was sie von mir erwartet, und zwar zum Teil deshalb, weil ich dem Geist so

verhaftet bin.»
Er weiss aber wie kein anderer, dass beide, Geist und Welt, «Gaben zu verteilen

haben. Er spendet mir sein Manna, die Bücher; sie hat ein Braunbrot für mich bereit,
an dessen Rinde ich mir die Zähne ausbeisse und dessen ich nie satt werde, die
Menschen2».

Wohl schliesst er zuweilen die Tür zu seiner Stube, das ist ihm Notwendigkeit, und
ergibt sich einem Buch, «aber nur, weil ich die Tür wieder öffnen kann und ein Mensch
blickt zu mir auf». Denn gewaltiger, heiliger als alle Schrift ist die Gegenwart eines

Menschen, der nicht anders als unmittelbar da ist. Die schlechten Erfahrungen mit den
Menschen haben «mein Lebensmark genährt, wie es das edelste Buch nicht vermöchte,
und die guten haben mir die Erde zum Garten gemacht.»2

5



Alle sind sich einig, dass nur die Welt der Beziehung, die Ich-Du-Welt, das grosse wirkliche Leben
bedeute. Obwohl auch die Es-Welt zum Menschen gehört, ist es doch die Welt der Beziehung, aus der
der Mensch die lebendige Kraft schöpft. Dabei kann die Ich-Du-Welt, die Welt der Beziehung, drei
Sphären umschliessen: das Leben mit der Natur; das Leben mit dem Menschen; das Lehen mit den
geistigen Wesenheiten. Wenn Es-Welt und Ich-Du-Welt ausgeglichen sind, lebt der Mensch harmonisch
in der Gesellschaft. In kranken Zeiten aber geschieht es «dass die Es-Welt nicht mehr von den
Zuflüssen der Du-Welt als von lebendigen Strömen durchzogen und befruchtet wird, sondern, abgetrennt
und stockend, ein riesenhaftes Sumpfphantom, den Menschen übermächtigen. Indem er sich mit einer
Welt von Gegenständen, die ihm nicht mehr zu Gegenwart werden, abfindet, erliegt er ihr. Da steigert
sich die geläufige Ursächlichkeit zum bedrückenden, erdrückenden Verhängnis» 5.

Dann hat die kleine, Martin Buber nennt sie die gemeine Wirklichkeit, über die grosse Wirklichkeit
gesiegt. Allerdings ist «Wirklichkeit keine feststehende Verfassung, sondern eine steigerungsfähige Grösse.

Ihr Grad ist funktionell abhängig von der Intensität unseres Erlebens. Es gibt eine gemeine Wirklichkeit,

die hinreicht, damit die Dinge verglichen und eingereiht werden. Aber ein anderes ist die grosse
Wirklichkeit. Und wie könnte ich sie meiner Welt geben, als indem ich das Gesehene mit aller Kraft
meines Lebens sehe, das Gehörte mit aller Kraft meines Lebens höre, das Getastete mit aller Kraft
meines Lebens taste? Als indem ich mich über das erlebte Ding neige mit Inbrunst und Gewalt und die
Schale der Passivität mit meinem Feuer schmelze, bis mir das Gegenüberstehende, das Gestalthafte, das

Schenkende des Dinges entgegenspringt und mich umfängt, dass ich darin die Welt erkenne? Wirkliche
Welt — das ist offenbare, erkannte Welt. Und die Welt kann nicht anderswo erkannt werden als in den

Dingen und nicht anders als mit dem tätigen Sinnengeist des Liebenden.»
Und damit gelangen wir zum Kernpunkt. Nur wer das Du liebt, kann wahrhaftig in die Ich-Du-

Beziehung treten. Denn «die Liebe zum Menschen, zum Mitmenschen ist ein welthaftes Wirken. Wer
in ihr steht, in ihr schaut, dem lösen sich Menschen in ihrer Verflochtenheit ins Getriebe; Gute und
Böse, Kluge und Törichte, Schöne und Hässliche, einer um den andern wird ihm wirklich und zum Du,
das ist losgemacht, herausgetreten, einzig und gegenüber wesend; Ausschliesslichkeit ersteht wunderbar
Mal um Mal — und so kann es wirken, kann helfen, heilen, erziehen, erheben, erlösen. Liebe ist
Verantwortung eines Ich für ein Du: hierin besteht, die in keinerlei Gefühl bestehen kann, die Gleichheit
aller Liebenden, vom kleinsten bis zum grössten und von dem selig Geborgenen, dem sein Leben in dem
Eines geliebten Menschen beschlossen ist, zu dem lebelang ans Kreuz der Welt Geschlagenen, der das

Ungeheure vermag und wagt: die Menschen zu lieben»2.
Die Redaktion.

1 Jean G. Lossier. Sur l'csprit de service. Revue Internationale de la Croix-Rouge. Juillet 1954.
2 Martin Ruber. Hinweise. Gesammelte Essays. Manesse Verlag, Zürich. Kapitel: Hoffnung für diese Stunde.

Vorurteile der Jugend. Leistung und Dasein.
3 Martin Ruber. Das Problem des Menseben. Verlag Lambert Schneider, Heidelberg.
4 Rene Lcriche. Philosophie der Chirurgie. Rascher Verlag, Zürich.
5 Martin Ruber. Ich und Du. Schocken Verlag, Rerlin.

INTENSITÄT DES ERLEBENS
VON FELIX STÖSSINGER

Am 31. August ist in Zürich der Schriftsteller Felix Stössinger gestorben. Wir hatten

Gelegenheit, diesen hochgebildeten, kultivierten Mann im Jahre 1942 als Insasse eines

Flüchtlingslagers in Oberhelfenschwil kennen und schätzen zu lernen. Von der Intensität
seines Erlebens selbst der sonst eintönigen Lagerjahre zeugt die folgende kleine, aus seiner
Feder stammende Tagebuchnotiz. Die Redaktion.

Ich hin Strassenkehrer in Oberhelfenschwil
geworden und leiste diese Arbeit mit dem Bewusst-

sein, dass ich als einer der gebildetsten Strassenkehrer

der Schweiz zu besonderer Reinlichkeit
verpflichtet bin. Ich kann nicht leugnen, dass mich
diese Designation durch den Lagerleiter zuerst
verstimmt hat. Ich fragte ihn, ob meine geistige Arbeit

mit Null bewertet werde, deren Früchte dem Lager
in vielen Vorträgen und Ansprachen zugute gekommen

sind. Er erwiderte, ich müsse irgend eine
praktische Arbeit leisten, die dem Lager sofort
nütze. Wir einigten uns darauf, dass ich täglich eine
Stunde Dienst habe. Bisher ist dieser Stundenplan
niemals eingehalten worden, weil es mir peinlich

6


	Die Welt der Beziehung

