Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 63 (1954)

Heft: 7

Artikel: Die Welt der Beziehung

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-548378

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-548378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE WELT DER BEZIEHUNG

¢ war an einem jener samiweichen Somimerabende anlangs September, als wir uns im Heim eines

lieben Freundes hoch iiberm Langensee zu ciner Plauderstunde einfanden. Kv fithrte uns in den
Garten, wo aufl gastlich gedecktem Tisch eine Kerze brannte. Ihr Licht war so weich wie die Luft und
umspielte, wie diese, die im Gespriich sich immer mehr belebenden Gesichier, als ob sie in der Wirme
der Verbundenheit aufzublithen beginnen. Ruhe und Friede lagen iiberm Garten und Weinberg. Wie
war es gekommen, dass einer plitzlich die ¥Frage der heutigen allgemeinen Beziehungslosigkeit in die
Weichheit geworfen hatte wic die elektrische Glithbirne ihr hartes Licht? «Stiadter leben oft in einer ent-
setzlichen Beziehungslosigkeit, sagt, wie ist es hier?» Ruhig antwortete der Gastgeber, und nur der
Schein der Kerze spielte wieder mit dem Abend: «Hier kennt jeder jeden. Jeder weiss um eines jeden
Kampf fiirs tidgliche Brot. Er versucht, iiber die Schwichen des Nachbarn wegzuseben und weiss, dass
auch ihm manches nachzusehen ist. Er erfihrt es bald, wenn bei einem seiner Gemeinde Krankheit oder
Not ausgebrochen ist. Jeder vernimmt sehr rasch, dass Marias Aeltester das Bein gebrochen hat, dass der
greise Giancarlo wieder mehr von schwerster Atemnot heimgesucht wird, dass Danielo die Lucia mit
einem Kinde sitzen gelassen hat und ausgewandert ist. Man nimmt hier Anteil am andern, versucht zu
helfen . .. natiirlich ist man sich ab und zu auch feind, bitter feind, wie sollte es unter Menschen anders
sein, aber. .. gleichgiiltig ist man sich nie. Wir sind eine Gemeinschaft. Durch unser kleines Dorf pulst
lebendigste Beziehung. Die Stadt? Ich habe sie erlebt. Tch weiss, wie einsam der Mensch sich dort
fithlen kann.»

«Man geht dort aneinander vorbei», sagte die Frau des Gastgebers. «Als ob die Mitmenschen Schemen
wiren», erginzte jener, der das Gesprich begonnen hatte. «Blickt hinunter an die Ufer des Sees! Mir
scheint, je linger und breiter der Streifen all der Lichter menschlicher Behausungen und Strassenziige
sei, desto seltener wohne dort echte Beziehung. Die GroBstidie? Welche Einsamkeit des Menschen!
Welche Beziehungslosigkeit . ..» «und oft auch Lieblosigkeit», sagte eine junge Frau und versuchte, einen
Falter von der Flamme der Kerze fernzuhalten.

Beim Heimschreiten unterm unendlichen Sternenmeer klang das Gesprich in uns nach, und wir
erinnerten uns der vielen an unsere Redaktion gerichteten Briefe, die von tiefster Einsamkeit erziihlen.
Immer weiteren Kreisen wird diese Begegnungslosigkeit im modernen Leben schmerzlich offenbar, von
der Denker und Dichter schon lingst warnend gesprochen hatten.

So schreibt Jean G. Lossier in seiner Studie «Sur Pesprit de service»?:

«La perte graduelle de valeur que subissent les rapports d’homme a homme, voila un des problémes
contemporains les plus graves.» — «ll apparait infiniment difficile aux hommes de notre époque de
relier le moi au toi dans une véritable communauté de nous.»

So hat ganz besonders Martin Buber seit vierzig Jahren unablissig daraufl hingewiesen, dass die
Zukunft des Menschen als Menschen von einer Wiedergeburt des Gespriichs vom Ich zum Du, von der
lebendigen Beziehung zwischen den Menschen abhange. «Wihrend des Ersten Weltkriegs», sagt er 1952
in einer Ansprache? «ist mir offenbar geworden, dass sich ein Prozess vollzieht, den ich bis dahin nur
geahnt hatte: die zunehmende Erschwerung des echten Gespriichs, und besonders des echten Gespriichs
zwischen Menschen verschiedener Art und Gesinnung. Der unmittelbare, riickhaltlose Dialog wird immer
schwerer und seltener: immer unbarmherziger drohen die Abgriinde zwischen Mensch und Mensch
uniiberbriickbar zu werden.»

Schon 1937 hatte er sich mit der gleichen Warnung an die Jugend gewandt2:

«Nicht bloss von der Kollektivitit aus droht dem Einzelmenschen eine Entpersonlichung. Auch der
nichste Bereich der Person, der Wirklichkeitsgehalt ihrer persénlichen Bezichungen, ist in Frage
gestellt. Tch meine das iiberall in der Lebensgestaltung der Jugend sichtbar werdende Vorurteil gegen
die Unmittelbarkeit. Wieder hat es mit einem begriindeten Protest angefangen, mit dem gegen die Ueber-
schiitzung der individuellen Gefiihlssphiire, gegen die Sentimentalisierung des Lebens in ihren modernen
Formen. Mit dieser aber hat man zugleich etwas unendlich Wertvolles aufgegeben, die riickhaltlose per-
sonliche Unmittelbarkeit zwischen Mensch und Mensch, eine Versachlichung ist in den zwischenmensch-
lichen Raum getreten, die auch zwischen Gleichgesinnten oft ein eigentiimliches Misstrauen, ein schein-
itherlegenes Abschitzen und Aburteilen, eine Ferne in der Nihe bewirkt. Nur noch selten schliesst sich
der eine dem andern auf: man hilt sich zuriick, man beobachtet, man rechnet, man rechtet. Der andere
ist nicht mehr eine persénliche Welt wie ich, die ich von meiner eigenen aus mir gegenwirtige und in der

3



Vergegenwiirtigung bejahe; er ist eine Summe von Eigenschaften, die mir mehr oder
weniger verwendbar, ein Biindel von Kriften, die mir mehr oder weniger aktivierbar
erscheinen.»

Mit einer «Summe von Eigenschaften», mit einem versachlichten Menschen in
lebendige Beziehung zu treten, ist nicht moglich; denn «zwischen Ich und Du steht
kein Zweck, keine Gier und keine Vorwegnahme. Alles Mittel ist Hindernis. Nur wo
alles Mittel zerfallen ist, geschieht die Begegnung5». Deshalb ist fiir den modernen
Menschen die lebendige Gemeinschaft so schwierig geworden, denn «dans Ieffort d’ob-
jectivation du monde, les étres eux-mémes deviennent des objets». (Jean-G. Lossier1.)

Bis in den innersten Kern der Familien hat die Entfremdung, Entpersénlichung
und damit die Beziehungslosigkeit gegriffen. Wohl blieben «die alten organischen Ge-
meinschaftsformen (Familie usw.) vielfach in ihrem #usseren Bestande gewahrt, aber
sie zersetzten sich innerlich, sie wurden immer leerer an Sinn und Seelenmachts 3.

Auch zwischen Lehrer und Schiiler, zwischen Arzt oder Krankenschwester und
Krankem ist vielfach eine erschreckende Beziehungsferne getreten, die oft von beiden
Seiten als tief bedauerlich empfunden wird. Es ist kein Zufall, dass Aerzte immer mehr
zur Feder greifen, um vor solcher Entwicklung zu warnen. Unter vielen andern wiihlen
wir einige Worte des bekannten franzosischen Chirurgen René Leriche 4:

«Die von einem Wirbelsturm der Entdeckungen mitgerissene Medizin ist wie be-
tdubt. Sie ist trunken von Analysen und neuen Errungenschaften; nun sehnt sie sich
nach einem Augenblick der Synthese... Ohne es sich einzugestehen, hat sie Angst. Sie
fithlt, dass die Vervielfiltigung der Techniken, das Zerbrickeln ihrer éltesten Traditionen
sie einer Gefahr aussetzt, die sie vielleicht nicht meistern kann. Es ist die Gefahr, iiber
dem Studium seiner Physiologie den Menschen zu vergessen, der doch ihr Objekt ist;
den Menschen als ein Ganzes, das Wesen aus Fleisch und Blut und das fithlende Wesen.
Und instinktiv fragt sie sich, ob es nicht nétig ist, der Beobachtung des Menschen durch
den Menschen wieder den ersten Platz einzuriumen, um nicht zu erleben, dass der alte
hippokratische Geist durch die Diktatur der Instrumente, der Apparate zusammen-
bricht.»

Das Leben einer Gemeinschaft kann nur dann gedeihen, wenn es sich iiberall, also
zwischen je einem und je einem Gliede der Schar, ungehemmt entfalten darf. Wenn
vollends auch das innerste Gut, die personliche Liebe selbst, in die Versachlichung, in
den Betrieb, in die Es-Welt, wie sie Martin Buber nennt, gezogen und ihnen unterworfen
wird, muss auch das Innerste absterben.

Ist denn die Es-Welt von Uebel? Sie ist nur dann von Uebel, wenn sie sich anmasst,
das Seiende zu sein. «Wenn der Mensch sie walten liisst, itberwuchert ihn die unablissig
wachsende Es-Welt, entwirklicht sich ihm das eigene Ich, bis der Alp iiber ihm und das
Gespenst in ihm einander das Gestidndnis ihrer Unerlostheit zuraunen.»

Denn «das abgetrennte Es der Einrichtungen ist ein Golem und das abgetrennte Ich
der Gefiihle ein umherflatternder Seelenvogel. Beide kennen den Menschen nicht: jene

Zeichnungen von Jacques Schedler, Ziirich.



o)

i
3

5

=
=

S

nur das Exemplar, diese nur den ,Gegenstand’, keins die Person, keins die Gemein-
schaft. Beide haben keinen Zugang zum wirklichen Leben. Einrichtungen ergeben kein
6ffentliches und Gefiihle kein personliches Leben.

Wahres offentliches und wahres personliches Leben sind zwei Gestalten der Ver-
bundenheit. Auf dass sie werden und bestehen, tun Gefiihle not, der wechselnde Gehalt,
tun Einrichtungen not, die stetige Form, aber auch beide zusammengetan schaffen das
menschliche Leben noch nicht, sondern das Dritte schafft es, die zentrale Gegenwart des
Du, vielmehr, dass ichs wahrer sage, das in der Gegenwart empfangene zentrale Du.»5

Dann miisste der Mensch das Rad der Zeit zuriickdrehen, auf die ganze Welt der
Ursidchlichkeit, der Sachlichkeit, der Wissenschaft, auf die ganze riesige Es-Welt ver-
zichten?

Nein! «Das uneingeschrinkte Walten der Ursichlichkeit in der Es-Welt, fiir das
wissenschaftliche Ordnen der Natur von grundlegender Wichtigkeit, bedriickt den
Menschen nicht, der auf die Es-Welt nicht eingeschriinkt ist, sondern ihr immer wieder
in die Welt der Beziehung entschreiten kann. Hier stehen Ich und Du einander frei
gegeniiber, in einer Wechselwirkung, die in keine Ursichlichkeit einbezogen und von
keiner tingiert ist; hier verbiirgt sich dem Menschen die Freiheit 5».

Und Lossier1:

«Il y a une connaissance, celle d’autrui, qui ne peut s’acquérir que par témoignage
authentiquement vécu, par don de soi, par engagement personnel dans le drame et la
joie de nos semblables. C’est dans notre dialogue avec autrui que nous prenons pleine
conscience de nous-mémes; notre étre s’agrandit a partir de cette confrontation.»

Schlechte Erfahrungen mit Menschen, der bei manchen oft so notwendige unver-
bindliche und ungestorte Umgang mit Biichern, wissenschaftlichen Problemen, die
Furcht vor Pflichten und anderes mehr fithren den modernen Menschen oft in eine
selbstgewiihlte Einsamkeit ohne lebendige Beziehung, in der sie frither oder spiter
unfehlbar zur Diirre verbannt sind, in der sie frither oder spiiter, vollig leer, vor dem
eigenen Nichts stehen. Auch Martin Buber kennt alle diese Griinde, schlechte Er-
fahrungen mit Menschen wurden ihm iibergenug zuteil, er liebt die Biicher und das
stille, abgesonderte Studium und doch stellt er bedauernd fest:

«Wohl bin ich dem Leben mit der Welt nicht so gewachsen, wie ich es mochte;
ich versage immer wieder im Umgang mit ihr, ich bleibe ihr immer wieder von dem
schuldig, was sie von mir erwartet, und zwar zum Teil deshalb, weil ich dem Geist so
verhaftet bin.»

Er weiss aber wie kein anderer, dass beide, Geist und Welt, «Gaben zu verteilen
haben. Er spendet mir sein Manna, die Biicher; sie hat ein Braunbrot fiir mich bereit,
an dessen Rinde ich mir die Zihne ausbeisse und dessen ich nie satt werde, die Men-
schen 2».

Wohl schliesst er zuweilen die Tiir zu seiner Stube, das ist ihm Notwendigkeit, und
ergibt sich einem Buch, «aber nur, weil ich die Tiir wieder 6ffnen kann und ein Mensch
blickt zu mir auf». Denn gewaltiger, heiliger als alle Schrift ist die Gegenwart eines
Menschen, der nicht anders als unmittelbar da ist. Die schlechten Erfahrungen mit den
Menschen haben «mein Lebensmark genithrt, wie es das edelste Buch nicht verméchte,
und die guten haben mir die Erde zum Garten gemacht.»2



Alle sind sich einig, dass nur die Welt der Beziehung, die Ich-Du-Welt, das grosse wirkliche Leben
bedeute. Obwohl auch die Es-Welt zum Menschen gehért, ist es doch die Welt der Beziehung, aus der
der Mensch die lebendige Kraft schopft. Dabei kann die Ich-Du-Welt, die Welt der Beziehung, drei
Sphiren umschliessen: das Leben mit der Natur; das Leben mit dem Menschen; das Leben mit den
geistigen Wesenheiten. Wenn Es-Welt und Ich-Du-Welt ausgeglichen sind, lebt der Mensch harmonisch
in der Gesellschaft. In kranken Zeiten aber geschieht es «dass die Es-Welt nicht mehr von den Zu-
fliissen der Du-Welt als von lebendigen Stromen durchzogen und befruchtet wird, sondern, abgetrennt
und stockend, ein riesenhaftes Sumpfphantom, den Menschen iibermiichtigen. Indem er sich mit einer
Welt von Gegenstinden, die ihm nicht mehr zu Gegenwart werden, abfindet, erliegt er ihr. Da steigert
sich die geliufige Ursiichlichkeit zum bedriickenden, erdriickenden Verhingnis» 5.

Dann hat die kleine, Martin Buber nennt sie die gemeine Wirklichkeit, iiber die grosse Wirklichkeit
gesiegt. Allerdings ist « Wirklichkeit keine feststehende Verfassung, sondern eine steigerungsfihige Grosse.
Ihr Grad ist funktionell abhingig von der Intensitit unseres Erlebens. Es gibt eine gemeine Wirklich-
keit, die hinreicht, damit die Dinge verglichen und eingereiht werden. Aber ein anderes ist die grosse
Wirklichkeit. Und wie konnte ich sie meiner Welt geben, als indem ich das Gesehene mit aller Kraft
meines Lebens sehe, das Gehorte mit aller Kraft meines Lebens hore, das Getastete mit aller Kraft
meines Lebens taste? Als indem ich mich iiber das erlebte Ding neige mit Inbrunst und Gewalt und die
Schale der Passivitit mit meinem Feuer schmelze, bis mir das Gegeniiberstehende, das Gestalthafte, das
Schenkende des Dinges entgegenspringt und mich umfingt, dass ich darin die Welt erkenne? Wirkliche
Welt — das ist offenbare, erkannte Welt. Und die Welt kann nicht anderswo erkannt werden als in den
Dingen und nicht anders als mit dem tiitigen Sinnengeist des Liebenden.»

Und damit gelangen wir zum Kernpunkt. Nur wer das Du liebt, kann wahrhaftig in die Ich-Du-
Beziehung treten. Denn «die Liebe zum Menschen, zum Mitmenschen ist ein welthaftes Wirken. Wer
in ihr steht, in ihr schaut, dem l6sen sich Menschen in ihrer Verflochtenheit ins Getriebe; Gute und
Bése, Kluge und Térichte, Schone und Hiissliche, einer um den andern wird ihm wirklich und zum Du,
das ist losgemacht, herausgetreten, einzig und gegeniiber wesend; Ausschliesslichkeit ersteht wunderbar
Mal um Mal — und so kann es wirken, kann helfen, heilen, erziehen, erheben, erlosen. Liebe ist Ver-
antwortung eines Ich fiir ein Du: hierin besteht, die in keinerlei Gefiihl bestehen kann, die Gleichheit
aller Liebenden, vom kleinsten bis zum grossten und von dem selig Geborgenen, dem sein Leben in dem
Fines geliebten Menschen beschlossen ist, zu dem lebelang ans Kreuz der Welt Geschlagenen, der das
Ungeheure vermag und wagt: die Menschen zu lieben»2.

Die Redaktion.

1 Jean G. Lossier. Sur Iesprit de service. Revue Internationale de la Croix-Rouge. Juillet 1954.

2 Martin Buber. Hinweise. Gesammelte Essays. Manesse Verlag, Ziirich. Kapitel: Hoffnung fir diese Stunde. Vor-
urteile der Jugend. Leistung und Dasein.

3 Martin Buber. Das Problem des Menschen. Verlag Lambert Schneider, Heidelberg.

4 René Leriche. Philosophie der Chirurgie. Rascher Verlag, Ziirich.

5 Martin Buber. Ich und Du. Schocken Verlag, Berlin.

INTENSITAT DES ERLEBENS

VON FELIX STOSSINGER

Am 31. August ist in Ziirich der Schriftsteller Felix Stéssinger gestorben. Wir hatten
Gelegenheit, diesen hochgebildeten, kultivierten Mann im Jahre 1942 als Insasse eines
Fliichtlingslagers in Oberhelfenschwil kennen und schitzen zu lernen. Von der Intensitit
seines Erlebens selbst der sonst einténigen Lagerjahre zeugt die folgende kleine, aus seiner
Feder stammende Tagebuchnotiz. Die Redaktion.

mit Null bewertet werde, deren Friichte dem Lager
in vielen Vortrigen und Ansprachen zugute gekom-
men sind. Er erwiderte, ich miisse irgend eine
praktische Arbeit leisten, die dem Lager sofort

ch bin Strassenkehrer in Oberhelfenschwil ge-
Iworden und leiste diese Arbeit mit dem Bewusst-
sein, dass ich als einer der gebildetsten Strassen-
kehrer der Schweiz zu besonderer Reinlichkeit ver-

pflichtet bin. Ich kann nicht leugnen, dass mich
diese Designation durch den Lagerleiter zuerst ver-
stimmt hat. Ich fragte ihn, ob meine geistige Arbeit

[§

niitze. Wir einigten uns darauf, dass ich tiglich eine
Stunde Dienst habe. Bisher ist dieser Stundenplan
niemals eingehalten worden, weil es mir peinlich



	Die Welt der Beziehung

