
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 63 (1954)

Heft: 5

Artikel: Im Schatten der Wasserstoffbombe

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-548108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-548108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IM SCHATTEN DER WASSERSTOFFBOMBE

Die Beherrschung der Natur ist dem Menschen in die Hände gelegt iCorden,

bevor er gelernt hat, sich selbst zu beherrschen.

James Henry Breasted.

Jeder nachdenkliche Mensch ist tief beunruhigt
über die entsetzlichen Möglichkeiten, die in dei

mechanischen Zerstörungsmacht des Menschen mittels

Atom- und Wasserstoffbomben liegen. Mutlosigkeit,

Ratlosigkeit, kosmische und soziale Weltangst,
ja, Schrecken erfassen den Verantwortungsbewuss-
ten angesichts des modernen Menschen, der sich
von den zerstörenden Kräften beherrschen lässt.
Ueberall erheben sich warnende Stimmen: Salvador

de Madariaga (Neue Zürcher Zeitung, 22. Mai
1954) führt vor Augen: «Jeden Tag kann die
gefürchtete Explosion losgehen. Und die lange Kette
menschlicher Taten, die wir Geschichte nennen,
wird zu Ende gehen und durch ein blosses Ereignis
zerstört werden, das einfach geschehen ist.»

Und Martin Buber stellt in seinem für uns
moderne Menschen so notwendigen Buche «Das

Problem des Menschen» (Verlag Lambert Schneider,

Heidelberg) fest:
«Heute ist die Sicherheit im geordneten Chaos

einer furchtbaren geschichtlichen Wendung
untergegangen. Vorbei ist die Beruhigung; eine neue
anthropologische Bangigkeit ist emporgekommen,
die Frage nach dem Wesen des Menschen steht vor
uns in all ihrer Grösse und ihrem Schrecken wie
nie zuvor, und nicht mehr nur in philosophischer
Gewandung, sondern in der Nacktheit der Existenz.»

Wie ist der Mensch? Was ist der Mensch?
Augustin nannte ihn das grande profundum, das grosse
Geheimnis. Und Pascal: «Nous sommes quelque
chose, et ne sommes pas tout; ce que nous avons
d'etre nous derobe la connaissance des premiers prin-
cipes qui naissent du neant; et le peu que nous
avons d'etre nous cache la vue de l'infini.»
Nietzsche nennt ihn nur einen Weg, einen Zwischenfall,

eine Brücke, ein grosses Versprechen, die
Schöpfungsgeschichte im Alten Testament erhöht
ihn zum Ebenbild Gottes; diese erhabene Auffassung

wurde im Christentum noch vertieft.
Wo sich heute zwei in ernstem Gespräche treffen,

taucht die Frage auf: Wer bin ich? Wer bist
du? Was kann aus mir, was kann aus dir
hervorbrechen?

Martin Buber hat in langen Forschungen
erkannt, «dass die strenge anthropologische Frage,

die den Menschen in seiner spezifischen Problematik

meint, in Zeiten laut wird, in denen gleichsam

der Urvertrag zwischen der Welt und dem
Menschen gelöst wird und der Mensch sich in der
Welt als ein Fremder und Einsamer vorfindet. Auf
das Ende eines Weltbildes, das heisst einer Welt-
sicherheit, folgt ein neues Fragen des unsicher,
heimlos und daher sich selbst problematisch gewordenen

Menschen».
Die Geschichte der Menschheit hat aber Martin

Buber auch gelehrt, «dass von einer derartigen
Krisis zur nächsten und von dieser wieder zur nächsten

ein Weg führt». Denn der Mensch «ist das

Wesen, das seine Lage in der Welt erkennt und,
solang er bei Sinnen ist, diese Erkenntnis
fortzusetzen vermag».

Auch James Henry Breasted, der — allerdings
vor dem Zeitalter der Atombombe (1935) gestorbene

— führende amerikanische Orientalist, hält
den allzu Mutlosen in seinem hochinteressanten
Werk «Die Geburt des Gewissens» (The dawn of
the conscience), Morgarten-Verlag Conzett & Huber,
Zürich, entgegen: «Der Mensch wurde nicht später
als zu Beginn der Eiszeit, also vor etwa einer Million

Jahren und vielleicht noch früher, zum ersten
Geschöpf, das Werkzeuge herstellte. Und so hat er
etwa eine Million Jahre hindurch seine Waffen
verbessert, während er erst seit weniger als fünftausend

Jahren sein Gewissen so stark zu spüren
begann, dass es zu einer sozialen Macht wurde. Unterstützt

von den Erfolgen der Wissenschaft, die im
Laufe der letzten dreihundert Jahre immer mächtigere

Waffen ausklügelte, ist die menschliche
Körperkraft schon seit einer Million Jahren am Werk
gewesen, während höhere und weniger leicht
erkennbare innere Fähigkeiten als Ergebnis sozialer
Erfahrungen erst seit etwa fünftausend Jahren in
der menschlichen Gesellschaft ihre Wirkung
ausüben. So ist das Zeitalter der Waffen zweifellos eine
Million Jahre alt, das Zeitalter der Persönlichkeit
aber liegt mit seinen ersten und mühsamen
Anfängen erst vier- bis fünftausend Jahre hinter uns.»

James Henry Breasted nennt dieses Entdecken
der inneren Werte, diese erwachte Einsicht des

Menschen in seine Verantwortung als soziales

3



Wesen, die grösste Wandlung innerhalb der
Entwicklungsgeschichte des Menschen, soweit sie uns
bekannt ist, und fährt dann fort:

«Es ist aber sehr wichtig, dass die moderne Welt
einsieht, wie jung diese Entdeckung ist. Kultur
wird auf dem Fundament des Charakters errichtet,
und dieses Fundament ist noch so neu, dass wir uns
nicht entmutigt fühlen sollten, wenn der Bau nicht
so fest gefügt ist, wie wir es für die Zukunft
erhoffen

Seit dem hinter den Schleiern der fernsten
Vergangenheit verborgenen Tag, an dem ein
Menschenwesen sein erstes Steinwerkzeug schuf, bis auf
unsere Zeit, in der der Mensch die Erde mit dem
Radio umspannt und ganze Städte vom Himmel

aus zerstört, ist der Gang der menschlichen
Entwicklung hauptsächlich von materiellen Zwek-
ken und Erfolgen beherrscht gewesen. Diese Epoche
der Eroberung der materiellen Umwelt hat
Hunderttausende von Jahren gedauert und währt heute
noch. Und gewissermassen erst gestern hörte unser
Urahne inmitten des Lärms seines Daseinskampfes
das erste, noch gedämpfte Aufklingen einer verheis-
sungsvollen sittlichen Vision, einer inneren Stimme,
die auf tausend alte und neue Eingebungen
antwortete. In dieses Motiv tönten Klänge hinein aus
der Liebe zu Heim, Frau und Kindern, zu Freunden

und Nachbarn, zu den Armen und Verlassenen
und Unterdrückten, zur Heimat und zum verehrten
Herrscher, nnd all dieses fügte sich in das Echo
weit älterer Bindungen und Andachten, in den
Raum der Natur mit Wolken und Hügeln, Wäldern
und Strömen, mit Erde und Himmel und nicht
zuletzt mit der grünen Pflanzendecke, die sich alle
Jahre erneuerte und die Menschenkinder mit Nahrung

versorgte.»
Breasted warnt den modernen Menschen, die

langsam gewachsenen, überkommenen Bindungen
über Bord zu werfen, denn «eine solche Vergangenheit

hat dem Menschen ein Erfahrungsgut von
unendlichem Wert gegeben, und die aufsteigende
Bahn des Menschen hat in diesem Gut die
Wirkung von Kräften bestätigt, deren Missachtung für
unser heutiges modernes Leben die schlimmsten
Folgen haben miisste». Breasted weiss allerdings
auch, dass das Leben des Menschen auf der Erde
«als Folge der grossen Wandlung zu einem Kampf
zwischen dem neuen, erst gestern entstandenen
Ideal der Selbstentsagung und dem Machttrieb
geworden ist. Der uralte Hang zur Macht ist menschlich

viel älter als das Zeitalter des Charakters und
hat daher bis jetzt so gefährliche Siege über das

neugeborene Gewissen und den erst in Entfaltung
begriffenen Charakter davongetragen, dass wir uns
vor die Frage des Fortbestehens der Kultur gestellt
sehen».

Wie Martin Buher aufruft, dass es am einzelnen
Menschen selber liegt, an jedem einsichtigen
Menschen, den Fuss zu liehen und den Schritt zu tun,
der ihn vom Abgrund entfernt, so legt Breasted
immer wieder eindrücklich die heutige Lage dar:

Die Entwicklung der Waffen hat die Entwicklung
des Gewissens überflügelt, weil die eine sehr alt ist,
während die andere kaum begonnen hat und noch
unendliche Möglichkeiten vor ihr liegen. «Sollten
wir uns nicht bewusst der Aufgabe zuwenden, dieses

neugeborene Gewissen zu entivickeln, bis es als

Kraft des guten Willens stark genug ist, den
überlebenden Wilden in uns zu ersticken? Diese
Aufgabe sollte doch weit weniger schwer sein als jene,
welche unsere wilden Vorfahren lösten: die
Erschaffung des Gewissens in einer Welt, in der es zu
Beginn kein Gewissen gab.»

Für Martin Buber führt der Weg über die
Ueberwindung des modernen, in sich selbst
abgeschlossenen Individualismus und Kollektivismus
— die er beide für Irrwege hält, die nur tiefer in
die Krisis führen — zur echten Gemeinschaft, zur
lebendigen, verantwortungsbewussten Beziehung
von Mensch zu Mensch, die, als lebendige
Beziehungseinheiten, die Welt als Ganzes, Ungeteiltes
erfüllen.

Wird uns zur Beschreitung des neuen Wegs die
nötige Zeit bleiben? Oder werden eines Tages die
gefürchteten Explosionen all unsere Bemühungen
erübrigen? Einsichtige auf der ganzen Welt
erheben ihre Stimme und rufen die Vernunft auf. So

hat das Internationale Komitee vom Roten Kreuz
im März dieses J ahres eine Konferenz mit Experten
aus der ganzen Welt zusammengerufen, um die
Frage des Schutzes der Zivilbevölkerung in einem
künftigen Kriege zu besprechen. Die Kommission
ist zur festen Ueberzeugung gekommen, dass jeder
wirkliche Schutz der Bevölkerung der Bedingung
unterworfen ist, dass die Zerstörungsmacht der
Waffen sowie ihre Massenanwendung begrenzt werden.

So hat sich auch die XXIII. Konferenz des

Gouverneurrates der Liga der Rotkreuzgesellschaften
in Oslo, von der Dr. Hans Haug anschliessend

berichtet, über die gleichen Fragen ausgesprochen.
Am Schluss forderte die Konferenz alle
Rotkreuzgesellschaften auf, einen dauernden Frieden
dadurch zu fördern, dass sie jegliches Leiden ohne
Ansehen der Klasse, des Glaubens, der Nationalität
oder der Rasse zu beseitigen suche und unaufhörlich

für die Erreichung dieser Ziele arbeite.
Das ist auch der Weg, den uns die grossen

Religionsstifter weisen, es ist der Weg, den Martin
Buber unter der «echten Gemeinschaft», Breasted
mit der «Entwicklung des Gewissens», Madariaga
mit der «moralischen Solidarität» als Gegenpol zu
dogmatischem Fanatismus, Hass, kaltem Empirismus

und Materialismus sowohl im Osten als auch
im Westen meint. Es ist der Weg, der uns im
Gleichnis vom barmherzigen Samariter gezeigt
wird.

Und doch, wir alle erkennen es mit Breasted:
«Der Mittag jenes Tages hoher Sittenordnung, der
eben erst zu dämmern beginnt, ist noch in weiter
Ferne, und wir müssen uns mit grosser Geduld
wappnen.»

Die Redaktion.

4


	Im Schatten der Wasserstoffbombe

