
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 61 (1952)

Heft: 8

Artikel: Ehrfurchtgebietendes aus dem Kriegsgesetz der alten Inder

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-548419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-548419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EHRFURCHTGEBIETENDES AUS DEM
KRIEGSGESETZ DER ALTEN INDER

Mit grosser innerer Beteiligung, ja mit Bewun¬

derung haben wir die im Novemberheft 1951
der «Revue Internationale de la Croix-Rouge»
veröffentlichten Verse, Schlokas genannt, aus dem
riesigen indischen Epos Mahabharata gelesen, Verse,
welche Grundsätze der Kriegführung enthalten, die
in ihrer Menschlichkeit dem Rotkreuzgedanken in
hohem Masse verwandt sind. Diese Verse wurden
vom englischen Gelehrten John Muir aus dem
Sanskrit übersetzt. Wie entstand das Mahabharata?
Will Durant schreibt darüber in seinem Werke
«Das Vermächtnis des Ostens» wie folgt:

«Die Schulen und Universitäten machten nur
einen Teil des indischen Erziehungssystems aus. Da
die Schrift nicht so hoch eingeschätzt wurde wie bei
anderen Zivilisationen und die mündliche
Unterweisung die Geschichte und Dichtung der Nation
überlieferte und verbreitete, machte der Brauch
des öffentlichen Vortrages das Volk mit den
kostbarsten Anteilen seines Kulturerbes vertraut. Wie
bei den Griechen namenlose Spielleute die Ilias
und die Odyssee überlieferten und verbreiteten, so
überlieferten die Vortragskünstler Indiens die ständig

wachsenden Epen, in die die Brahmanen ihre
legendäre Kunde hineindrängten, von Generation
zu Generation und vom Hofe zum Volk.

Ein indischer Gelehrter bezeichnet das Mahabharata

als ,das grösste Werk der Phantasie, das
Asien hervorgebracht hat' und Sir Charles Eliot
nennt es ,eine grössere Dichtung als die Ilias'. In
einem gewissen Sinne kann über diese letztere
Beurteilung kein Zweifel bestehen. Das Mahabharata
begann (ca. 500 v. Chr.) als eine kurze Dichtung
und wuchs in jedem Jahrhundert weiter an, nahm
die Bhagavad-Gita wie auch Teile der Geschichte
Ramas in sich auf, bis es schliesslich 107 000 Verse
zu je zwei achtsilbigen Verszeilen enthielt — es ist
also siebenmal so lang wie die Ilias und die Odyssee
zusammen. Der Name des Verfassers war Legion!
,Vyasa', dem die Tradition die Urheberschaft
zuschreibt, bedeutet ,der Ordner'. Hundert Dichter
schrieben es, tausend Sänger formten es um, bis
unter den Guptakönigen (ca. 400 n. Chr.) die
Brahmanen ihre religiösen und sittlichen Ideen in ein
ursprünglich der Kshatriyakaste gehöriges Werk
ergossen und der Dichtung die gigantische Form
gaben, die sie heute hat.

Die mis-en-scene der Dichtung ist die Schlacht
zwischen den Kuru und den Pandava; den Anlass
gibt das Widerstreben des Pandavakriegers Arjuna,
seine zu den feindlichen Streitkräften gehörenden
nahen Verwandten in einem Kampf auf Leben und
Tod anzugreifen. Gegenüber Krischna, der wie ein
homerischer Gott an seiner Seite kämpft, vertritt
Arjuna die Lebensanschauung Gandhis

Eingebettet in die Erzählung von der grossen
Schlacht finden wir die erhabenste philosophische
Dichtung der Weltliteratur — die Bhagavad-Gita,
des Erhabenen Sang. Sie ist das neue Testament
Indiens, in der Wertschätzung kommt sie gleich nach
den Veden, und in den Gerichten wird sie, wie
unsere Bibel oder der Koran, zur Eidesabnahme
benutzt. Wilhelm von Humboldt sagte von dem Epos,
,dass es mehr als irgendein anderes von irgendeiner
Nation auf uns gekommenes Werk dieser Art dem
wahren und eigentlichen Begriff einer philosophischen

Dichtung entspricht'. Die Gita teilt die
Anonymität, in die das um das Individuelle und
Besondere unbekümmerte Indien seine Schöpfungen
hüllt, und ist uns ohne Verfassernamen und ohne
Datum überliefert. Sie könnte ebensogut um 400 v.
Chr. wie um 200 n. Chr. entstanden sein .»

Hier folgen einige Schlokas aus dem Mahabharata

:

7. Die Sieger sollen die Besiegten mit Güte
behandeln.

XII. 3487. Wenn ein Kshatriya (Angehöriger
der Kriegerkäste) einen feindlichen König, der ehrlich

kämpfte, gefangen genommen hat, so darf er
ihn nicht aus Hass respektlos behandeln; sonst
überschreitet er die Grenzen seiner Pflicht.

3488. Ein mächtiger König sei gütig, er zeige
sich mitleidig gegenüber jenen, die sich im Unglück
befinden. Ein solcher Fürst ist allen Menschen lieb,
und sein Glück wird nicht abnehmen.

3489. Möge ein Mann dem, den er hat leiden
lassen, ebensoviel Güte bezeugen. Bald wird geliebt
werden, iver denen, die ihn hassen, Gutes tut.

3580. Der König, der nach Erfolg strebt, sucht
den Sieg durch alle Art von Klugheit zu erreichen,
doch ohne Hinterlist und ohne Betrug.

3557. Ein König soll nicht durch ungerechte
Mittel Land erobern.

3558. Eine solche Eroberung ist nicht von Dauer,
führt nicht zum Himmel und bringt den König und
sein Land ins Verderben.

3559. Ein König darf den Feind, der sein
Gefangener ist, nicht töten, wenn dessen Rüstung
zerbrochen ist, wenn er ruft: «Ich bin dein Gefangener»,

wenn er die Hände faltet oder die Waffen
niederlegt.

3560. Einen Feind, den man mit Waffengewalt
besiegt hat, darf man nicht ein zweites Mal
angreifen; man lasse ein Jahr vorübergehen, damit er
von neuem geboren werden (zu neuen Kräften
kommen?) kann.

3564. Wenn zwei Heere sich bekämpfen und ein
Brahmane sich dazwischen stellt, um beide Teile

20



zu bewegen, nicht weiter zu kämpfen, dann darf die
Schlacht nicht weitergehen.

3659. Man darf weder Greise, noch Kinder, noch
Frauen töten; man darf niemand von hinten
angreifen; man darf den nicht töten, dessen Mund
voll Gras ist (zum Zeichen der Unterwerfung), noch
den, der ruft: «Ich bin dein Gefangener!»

3675. Man soll davon absehen, fliehende Feinde
zu weit zu verfolgen.

3677. Denn Helden lieben es nicht, Flüchtende
grausam zu treffen.

X. 157 und XII. 3708. Kein Vernünftiger kann
die Tötung derer billigen, die schlafen, die ihre
Waffen niedergelegt, die ihre Wagen und Pferde
verloren haben, die rufen «Ich gehöre dir!», die
bei euch Schutz suchen, deren Pferde losgerissen,
deren Wagen zerstört sind.

Mahab XII. 8235. Wer sich — so mächtig er sei

— eines tapferen Feindes erbarmt, der sich in
seiner Gewalt befindet, verdient, ein Mensch genannt
zu werden.

V. 1038. Die Erfüllung eines Wunsches, das

Königtum, die Geburt eines Sohnes sind, selbst alle

zusammengenommen, nicht so viel wert wie die
Gnade gegenüber einem Feind in Not.

II. Die Kshatriyas sollen ehrlich kämpfen und die
Besiegten schonen.

3541. Man soll in der Schlacht keinen Krieger
angreifen, der keinen Panzer trägt. Ein einzelner
Krieger soll nur einen einzelnen Krieger zu
bekämpfen haben; ein Kampfunfähiger soll sich
zurückziehen dürfen.

3542. Wenn der Feind mit List kämpft, so muss
man ihm mit List begegnen. Wenn er ehrlich
kämpft, so muss man ihm ehrlich gegenübertreten.

3544. Ein Reiter soll nicht einen Mann auf
einem Wagen angreifen; nur der Wagenkämpfer
soll mit dem Wagenkämpfer streiten. Ein
kampfunfähiger Feind, der erschreckt und besiegt ist,
darf nicht angegriffen werden.

3545. Man soll keine vergifteten Pfeile verwenden,

noch Pfeile mit Widerhaken; dies sind die
Waffen der Bösen. Der Krieger soll ehrlich kämpfen
und seinen Feind nicht hassen, der ihn zu töten
sucht.

3546. Man darf keinesfalls einen Feind töten,
der ausser Atem ist, noch einen Kinderlosen *, noch
einen Erschöpften, noch einen, dessen Waffe
zerbrochen ist, dessen Bogen keine Sehne mehr hat,
dessen Wagen zerschmettert ist.

3547. Ein verwundeter Feind soll im Lande des

Siegers gepflegt oder in sein Heim gebracht werden,
ivenn der Streit zwischen Edlen ausgetragen wurde
und der Unterlegene ein ehrenhafter Mann ist.

3548. Wenn er nicht verwundet ist, muss er
freigelassen werden — dies ist das ewige Gesetz.
Deshalb hat Manon Sväyambhuva befohlen, dass man
ehrlich kämpfen soll.

3549—3550. Man soll das Gesetz der ehrenhaften
Männer halten und es nicht verletzen. Der
pflichtvergessene Kshatryia, der, nachdem er gelobt hat,
ehrlich zu kämpfen, als Verräter lebt und handelt,
bringt sich selbst ins Verderben.

3551. Besser ist es, gerecht handelnd zu sterben,
als durch heimtückisches Vorgehen zu siegen

XII. 3782. Wenn ein Fürst sich nach seinem Sieg
gnädig zeigt, erhöht er seinen Ruhm; selbst seine
Feinde gewinnen Vertrauen zu ihm, auch wenn er
sie schwer geschädigt hat.

Gesetze des Manu. VII. 90—93. Der Krieger darf
in einer Schlacht keine heimtückischen Waffen ver-
icenden, keine vergifteten Pfeile, keine Feuerpfeile.
Kämpft er zu Wagen, so greift er den Feind, der zu
Fuss kämpft, nicht an, noch den Feigen, noch den
Sitzenden, noch den, der ausruft: «Ich gehöre
dir!», noch den Schlafenden, den Ungepanzerten,
den Nackten, den Waffenlosen, noch den, der den

Kampf anschaut, ohne selbst zu kämpfen, oder den,
der mit einem andern kämpft; — noch den, dessen

Waffe zerbrochen ist, noch den Geschlagenen, noch
den schwer Verwundeten — noch den Erschreckten,
noch den Fliehenden. Dies ist das Gesetz des ehrenhaften

Kriegers.
Bhägavata Puräna I. 7, 36. Wer das Gesetz

kennt, tötet keinen Betrunkenen, keinen
Wahnsinnigen, keinen Schwachsinnigen, keinen Schlafenden,

kein Kind, keine Frau, keinen Feind, der um
Gnade bittet, keinen, dessen Wagen zerbrochen ist,
keinen, der vor Schreck gelähmt ist.

* Denn wenn er keine Kinder hinterlässt, die ihm das
Totenopjer bringen, wird er im Jenseits ewig unglücklich
sein.

EIN KOMMENTAR
DER GENFER KONVENTIONEN VON 1949

VON Dr. HANS HiOG

Drei Jahre nach der diplomatischen Konferenz
von 1949, die zum Abschluss von vier Genfer

Konventionen zum Schutze der Kriegsopfer, nämlich

der Verwundeten imd Kranken der bewaffneten

Kräfte im Felde, der Verwundeten, Kranken

und Schiffbrüchigen der bewaffneten Kräfte zur
See, der Kriegsgefangenen und der Zivilpersonen
führte, gibt das Internationale Komitee vom Roten
Kreuz den ersten, 542 Seiten umfassenden Band
seines auf vier Bände geplanten grossen Kommen-

21


	Ehrfurchtgebietendes aus dem Kriegsgesetz der alten Inder

