
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 61 (1952)

Heft: 7

Artikel: Der Sieg der Parias

Autor: Clark, Blake

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-548357

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-548357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER SIEG DER PARIAS
VON BLAKE CLARK

Nach Jahrhunderten demütig ertragener Beleidi¬

gungen zerbrachen die Unberührbaren Indiens
— fünfundvierzig Millionen Menschen, also ein
Achtel der ganzen Bevölkerung — vor vier Jahren
ihre Fesseln wirtschaftlicher Sklaverei und menschlicher

Erniedrigung. An ihrer Spitze stand der
frühere indische Justizminister Bimrao Remdschi
Ambedkar, ein gutaussehender Mann von bald
sechzig Jahren mit auffallend glänzenden schwarzen

Augen. Selber ein Unberührbarer, hat er sein

ganzes Leben dem Kampf um die Rechte seiner
Schicksalsgenossen geweiht.

Vor viertausend Jahren teilten die arischen
Eroberer die Bevölkerung Indiens in vier Hindu-
Kasten. Obenan stellten sie die Brahmanen, die
Priester und Gelehrten; als nächste Kaste kamen
die Kshatriyas, die Fürsten und Krieger; die dritte
bildeten die Vaishyas, die Handwerker und Händler;

die unterste Stufe waren die Shudras, Arbeiter
ohne besondere Fertigkeiten, die den Angehörigen
der anderen Kasten zu dienen hatten. Unter diesen
allen, ausserhalb jeder Rangordnung überhaupt,
standen die Parias, die Unberührbaren. Sie hatten
die unsaubersten Arbeiten zu verrichten, zum
Beispiel den Kot von den Strassen zu kehren oder die
Latrinen zu entleeren. Einige glückliche Unberühr-
bare reinigten Felle, schnitten Gras, flochten Körbe
oder kämmten Wolle. Wenn sie jemand grüssten,
krümmten sie sich tief zur Erde; wenn ihnen
jemand begegnete, wichen sie in den Rinnstein aus.

Die Kaste bestimmte das Leben eines Menschen

von der Wiege bis zum Grab — selbst wen er
heiraten, wessen Haus er betreten durfte. Keiner
konnte je über die Kaste, in die er hineingeboren
war, steigen. Und der Hindu, der einer Kaste
zugehörte, durfte seine Aussichten für das nächste
Leben nicht durch die Berührung mit einem
Unberührbaren gefährden. Zuzeiten war man der
Ansicht, sogar der Schatten eines Parias könne die
Seele eines Brahmanen besudeln.

Ambedkars Vater hatte das Glück, in der
englischen Armee zu dienen. Er liess sich später in
Satara in der Präsidentschaft Bombay nieder, weil
sich der Lehrer dort bereit erklärt hatte, den kleinen

Bimrao am Unterricht teilnehmen zu lassen.

Bimrao war unter fünfhundert Schülern der
Elementarschule der einzige Unberührbare. Er
verbrachte diese Jahre isoliert in der hintersten Ecke
des Klassenzimmers, obgleich er der aufgeweckteste
Junge der Klasse war. Niemals berührte der Lehrer
sein «beflecktes» Lehrbuch, niemals rief er ihn auf.
Da man glaubte, Wasser sei besonders empfindlich
gegen Verunreinigung, wurde jedesmal, wenn Bimrao

Durst hatte, ein Diener gerufen, der den Hahn
aufdrehte und dem Knaben den Wasserstrahl in

den offenen Mund laufen Hess. Wenn die anderen
Jungen in der Pause Kricket spielten, durfte er nur
von weitem zusehen.

Trotz diesen fast unüberwindlichen Schwierigkeiten

gewann Bimrao in einem Wettbewerb ein
Stipendium und trat in die Elphinstone-Schule in
Bombay ein, eine Knabenoberschule, in die man
ihn aufnehmen musste, weil sie unter englischer
Aufsicht stand. Aber das Vorurteil blieb. Im
Klassenzimmer stand eine Schiebetafel, auf deren Kante
die Jungen für gewöhnlich ihr Frühstücksbrot
legten. Eines Tages rief der Lehrer in einer
Geometriestunde Bimrao an die Tafel. Sofort erhob sich
in der Klasse ein Protestgeschrei: «Er verdirbt uns
unser Brot!» Die Schüler rannten allesamt nach
vorn und retteten ihr Frühstücksbrot. Dann erst
konnte der unreine Junge seinen Lehrsatz
demonstrieren, ohne nun noch etwas anderes zu besudeln
als die Kreide.

Als Bimrao älter wurde, erfuhr er mehr über
das Kastenwesen. Unberührbare mussten für irgendeinen

Hindu arbeiten; sie durften dabei aber nicht
über den Lohn verhandeln, sondern mussten mit
dem zufrieden sein, was ihnen der Brotherr anbot.
Jede indische Stadt und jedes Dorf hatte sein
Ghetto der Unberührbaren, wo oft grosse Familien
in einem einzigen Raum lebten, auf dem Boden
schliefen und eine gemeinsame Toilette und einen
gemeinsamen Wasserhahn mit häufig mehr als

hundertfünfzig Menschen teilten. Bimraos Empörung
wuchs. «Nur Erziehung kann unser Volk aus dem
Tiefstand befreien», sagte er einmal zu seinem
Vater.

Eines Tages hörte der mächtige Gaekwar von
Baroda in seinem riesigen, prunkvollen Palast, weit
entfern von den Elendsvierteln, von Bimrao Ambedkar.

Er hatte schon öfter begabten Angehörigen
der unterdrückten Schichten geholfen und ermöglichte

es nun diesem lernbegierigen Schüler, ein
College in Bombay zu besuchen und dann sein
Studium in den Vereinigten Staaten fortzusetzen.

Gleich am ersten Tag auf der Columbia-Universität

in New York erschütterten zwei Dinge den

jungen Ambedkar aufs tiefste: er nahm seine
Mahlzeiten im Speisesaal völlig gleichberechtigt mit den
anderen Studenten ein, und er bekam ein Zimmer
im Studentenheim zugewiesen, wo er Duschraum,
Gesellschaftsraum und Ausschank mit allen anderen
teilte.

Sicher haben nur wenige Studenten an einer
amerikanischen Universität je einen solchen Heiss-

hunger nach Wissen gezeigt. Ambedkar vertiefte
sich in Geschichte, Anthropologie, Soziologie,
Psychologie und Nationalökonomie. Als er 1917 den
Titel eines Doktors der Philosophie erwarb, über-

22



traf er die Prüfungsanforderungen um das

Doppelte.

Nach weiteren Studien in England und Deutschland

kehrte Ambedkar nach Baroda zurück. Dort
teilte ihm der Gaekwar mit, er solle sich auf das

Amt eines Finanzministers vorbereiten. Im
Finanzministerium wurde ihm auch ein Arbeitsplatz
zugewiesen; aber wieder sah er sich dem Fluch der
Unberührbarkeit ausgeliefert. Ein Bote kam mit
Akten für ihn zwischen den Schreibtischen durch.
Vor Ambedkars Schreibtisch lag ein Teppich, ein
besonders gutes Medium für Verunreinigung. Der
Bote blieb an der Kante des Teppichs stehen und
warf ihm seinen Packen mit einem Schwung auf
den Tisch. Das war die letzte Arbeit, die Ambedkar
erhielt. Nach sechs Tagen demütigender Untätigkeit

erbat er sich von seinem Vorgesetzten die
Erlaubnis, in der Staatlichen Bibliothek zu arbeiten.

Dann eines Tages, als Ambedkar sein Zimmer
in einem Gasthaus verliess, sah er ein Dutzend Par-
sen — Angehörige einer besonders hohen Kaste —
mit Knüppeln die Treppe hinaufstürmen. «Hinaus!
hinaus!» schrien sie. Er lief um sein Leben. Da es

für ihn unmöglich war, ein Unterkommen zu
finden, schrieb er an den Gaekwar, der ihn wiederum
an den Premierminister verwies. Doch auch der
Premierminister, der höchste Beamte im Staat,
musste ihm sagen: «Es tut mir leid, ich kann nichts
für Sie tun.»

Von gelegentlichen Aufträgen als Briefschreiber
abgesehen, lebte während der nächsten eineinhalb
Jahre einer der gebildetsten Männer Indiens ohne
Arbeit, in äusserster Armut, im Elend. Schliesslich
kam er als Professor für Wirtschaftswissenschaft an
das Sydenham College. Dort blieb er jedoch nur so

lange, bis er genügend Geld erspart hatte, um weiter

studieren zu können. 1923 kehrte er als Bar-
rister mit dem Doktorgrad der Londoner
Hochschule für Wirtschaftswissenschaft nach Bombay
zurück. Seine Abhandlung «Das Problem der
Rupie» fand bei den Wirtschaftswissenschaftlern
der ganzen Welt höchste Beachtung.

Um vor dem Obergericht auftreten zu können,
mussten einem Barrister *) nun aber die Prozessakten

von einem Solicitor der gleichen Kaste
übergeben werden. Da Ambedkar der erste Unberühr-
bare war, der diesen Beruf ergriff, fand er keinen,
der mit ihm zusammenarbeitete. Er trat darum vor
dem Bezirksgericht auf, wo diese Vorschrift nicht
galt. Ging ein Fall dann in die Berufimgsinstanz
vor das Obergericht, so gaben sich seine Klienten
zwar alle Mühe, einen Solicitor zur Zusammenarbeit

mit ihm zu bewegen, aber ohne Erfolg.
Schliesslich fand sich ein befreundeter Brahmane,

*) Im englischen Prozessrecht gibt es zwei Arten von
Rechtsanwälten: den Barrister und den Solicitor. Ein Rechtsstreit

wird für jede Partei zunächst von einem Solicitor bis

zur Prozessreife geführt, der seinen Klienten dann jedoch
nicht selber vor Gericht vertritt, sondern den Fall einem Bar-

rister überträgt, der seinerseits wiederum stets nur im Auftrag

eines Solicitors vor Gericht erscheinen kann.

der in Geldnot war, bereit, ihm zu helfen. Sofort

boykottierten die anderen Barristers den Brahma-

nen und bereiteten Ambedkar Schwierigkeiten, wo
sie nur konnten.

Er wehrte sich hartnäckig. Einmal schüttelte er
die Fäuste gegen eine Gruppe, die versuchte, ihm
die Berechtigung als Anwalt zu entziehen, und rief:
«Eines Tages werde ich als Richter hier sitzen, und
Sie werden mich mit ,Mylord' anreden.» Seine
Prophezeiung wäre, wenn er gewollt hätte, in Erfüllung
gegangen; denn 1942 wurde ihm das Amt eines
Richters angeboten. Er lehnte die Berufung jedoch
ab, tun statt dessen in das Kabinett des Vizekönigs
einzutreten.

Damals rief Ambedkar eine neue Wochenschrift
in indischer Umgangssprache ins Leben, die jetzt
«Das Volk» heisst. Jeden Samstagnachmittag
versammelten sich in den Häusern der Unberührbaren
die Analphabeten gespannt um einen der
Glücklichen, die lesen konnten, und lauschten den
Leitartikeln Ambedkars. Er beschuldigte darin das

Kastenwesen, es verhindere einen wirtschaftlichen
Aufschwung Indiens, und er forderte die jungen
Unberührbaren auf, andere Berufe zu ergreifen als

ihre Väter.
Damit auch Jungen und Mädchen der Arbeiterklasse

das College besuchen konnten, organisierte
Ambedkar die «Gesellschaft für Volkserziehung»,
die Geldmittel sammelte und leerstehende Kasernen

im Geschäftsviertel Bombays mietete. Hier im
Siddharta-College erhalten jetzt zweitausendsechshundert

junge Inder aller Kasten durch etwa
hundertfünfzig ausgesuchte Professoren eine vollwertige

Hochschulausbildung. Da Ambedkar in Amerika

erkannt hatte, mit welch gesundem Eifer sich
die Studenten ihr Studium durch Arbeit verdienten,
übernahm er diesen Gedanken auch für Indien. Die
Vorlesungen beginnen um sieben Uhr dreissig und
enden, mit Ausnahme der Laboratoriumslehrgänge,
tun zehn Uhr dreissig, so dass den Studenten
genügend Zeit bleibt, in einem Büro oder einer
Fabrik zu arbeiten.

Als er im Jahre 1942 als Vertreter der Arbeiterschaft

in das Kabinett eintrat, setzte er es durch,
dass die Regierung jährlich 300 000 Rupien für
Stipendien zur Verfügung stellte, die Unberührbaren
ein Studium im Ausland ermöglichen sollten. Die
ersten dreissig Studenten, die in England und in
den Vereinigten Staaten ihre Ausbildung erhielten,
sind jetzt nach Indien zurückgekehrt und haben
Arbeit als Ingenieure, Lehrer und Juristen gefunden.

Noch verdienstvoller und in der Auswirkung
bedeutsamer war es, dass auf sein Drängen hin 12,5

Prozent aller Stellen im Verwaltungsdienst für
besonders befähigte Unberührbare reserviert wurden.

Eine gewisse Vorstellung von der Anhänglichkeit

der Unberührbaren an Ambedkar kann man
sich nach folgendem Vorgang machen: als er 1947

bei den Wahlen zur gesetzgebenden Versammlung
Bombays zum erstenmal am Wahlgang teilnahm,
wanderten lange vor Tagesanbruch am Morgen des

23



Wahltages Tausende von Unberührbaren, denen ihr
langes, wollenes Lendentuch um die Beine schlug,
schnellen Schrittes nach Bombay hinein. Um sechs

Uhr früh standen sie vor den Wahllokalen und
warteten, bis diese geöffnet wurden.

In diesem Bezirk überwog die Bevölkerungszahl
der Hindus bei weitem die Unberührbaren. Während

aber nur 30 Prozent der wahlberechtigten Hindus

zur Wahl gingen, erschienen 80 Prozent der
Unberührbaren. Und Ambedkar erhielt, mit einer
einzigen Ausnahme, mehr Stimmen als die anderen
Mitglieder der Versammlung. «Nichts wird ihn
aufhalten», sagte einmal ein Ausländer, der schon

lange in Indien ansässig war, über ihn, «er verfügt
über die Macht der Unbestechlichkeit».

Ambedkar macht in seinen blendend weissen,
weiten indischen Gewändern den Eindruck eines
bebrillten römischen Senators. Er führt auch jetzt
noch ein sehr einfaches Leben. Seine Frau ist
Aerztin und entstammt der Brahmanenkaste.

Einen dramatischen Höhepunkt in seiner Laufbahn

erlebte Ambedkar am 29. November 1948, als

er den Artikel 11 einbrachte, die Erfüllung seines
Lebenstraumes. Langsam, mit erhobener Stimme,
verlas er den Artikel: «Die Unberührtheit ist
abgeschafft. Verstösse gegen diese Vorschrift in
irgendeiner Form werden nach den geltenden Ge¬

setzen bestraft.» Bei der Abstimmung erhob sich
die Versammlung wie ein Mann und jubelte Beifall.

Ambedkar wäre der letzte, der behaupten wollte,
er allein habe die Sklaverei der Unberührbaren
gebrochen. Gandhi war ein ausserordentlich mächtiger

Faktor; seinem Wirken ist es vor allem
zuzuschreiben, dass die Tempel nun den Unberührbaren

offenstehen. Die Industrialisierung hat
zudem mit der erzwungenen Zusammenarbeit aller in
den Baumwoll- und Jutespinnereien die Kastengrenzen

verwischt. In vielen Städten essen heute die
Unberührbaren im selben Restaurant wie die Hindus;

sie fahren in demselben Omnibus und schicken
ihre Kinder in dieselbe Schule. Im letzten Jahr
haben mehrere tausend Unberiihrbare Partner aus
anderen Schichten geheiratet. Sogar in den Dörfern
ist nach und nach mancher Fortschritt erzielt worden,

wenn der Kampf um die Gleichberechtigung
auf dem Lande auch schwer geworden ist.

Allein schon die Tatsache, dass die Unberührbaren,

einem durch Jahrhunderte eingewurzelten
Minderwertigkeitsgefühl zum Trotz, heute ihre
Sache selbst in die Hand nehmen, ist ermutigend.
Und ihr Führer hat keine Angst vor Rückschlägen.
«Schliesslich steigt der Drache nicht mit dem
Wind», sagt er, «sondern gegen ihn».

Buddha - Gedanken *

~i~\urch die Gier entsteht das Aufsuchen, durch
JLrdas Aufsuchen das Erlangen, durch das

Erlangen die Entscheidung (darüber, was man mit
dem Erlangten machen will), durch die Entscheidung

der leidenschaftliche Wille, durch den Willen

das Sich-daran-Klammern, durch das Sich-
daran-Klammem das Ganz-in-Besitz-Nehmen, durch
das ln-Besitz-Nehmen das Niemand-anderem-Gön-

nen, durch das Missgönnen das Bewahrenwollen.
Durch das Bewahrenwollen aber entstehen viele
schlimme, unheilvolle «Dinge»: Schläge, Wunden,
Streit, Zwietracht, Hader, Zank, Verleumdung und
Lüge. #

Die Vorstellung von der Vergänglichkeit reisst,
wenn sie verwirklicht und gefördert wird, alle Gier
nach Sinnenlust, nach Körperlichem, nach Dasein

aus, reisst alles Nichtwissen aus, reisst allen Ich-
Wahn aus, so wie ein Pflug alle Wurzeln ausreisst,
oder wie die Sonne alle Finsternis vertreibt.

*

Solange Kinder an Sandburgen ihre Freude
haben, hängen sie an ihnen. Wenn sie aber die Lust

* Aus • Gedanken von Buddha», AtlantU'Verlag, Zürich.

an ihnen verloren haben, zerstören sie sie und spie-
len nicht mehr mit ihnen.

*

Was ist die Welt? Das, worin Vergehen waltet.

*

Wenn vier Männer, deren Schritt so gross wäre
wie die Entfernung vom westlichen zum östlichen
Ozean, mit der Geschwindigkeit eines dahinschies-
senden Pfeils hundert Jahre hindurch je nach einer
anderen Himmelsrichtung laufen würden, ohne zu
essen, ohne zu trinken, ohne ihre Notdurft zu
verrichten, ohne zu schlafen oder zu rasten, so würden
sie doch alle nicht das Ende der Welt erreichen,
weil das Ende der Welt nicht erreicht werden kann.

*

Drei Wunder gibt es: das Wunder der
magischen Kräfte, das Wunder des Gedankenlesens und
das Wunder der Belehrung. Aber das letztere ist
das grösste von ihnen.

*

Nur für den Weisen eignet sich diese meine
Lehre, nicht für den Toren,

24


	Der Sieg der Parias

