
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 61 (1952)

Heft: 7

Artikel: Die Geschichte der Humanität

Autor: Reinhard, Marguerite

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-548344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-548344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


-.%• 'fWfs\ : •

«w 'T% v
>.^f| \

v N*|y

#='

V**

' A % y<-^

* ** W

f' % '

'' \ xf
" 'jfX > A ^

t

DIE GESCHICHTE
DER HUMANITÄT

Für die Jugend erzählt von Marguerite Reinhard

3 Fortsetzung

«

BUDDHA

Asiens

grosser Religionsstifter

Statue eines predigenden Buddha in einem Hohlen
tempel bei Nasik. Axis «Der Buddhismus» von Hel-
muth von Glasenapp, Atlantis-Verlag, Zurich.
Foto Dr. Martin Hurlimann, Zürich.

Buddha bedeutet «Erwachter», bezeichnet also
einen Menschen, der nach harten inneren

Kämpfen zu höchsten Erkenntnissen «erwacht» ist.
Dieser Name, unter dem der grosse Religionsstifter
Asiens auch heute noch, nach zweieinhalbtausend
Jahren, in der ganzen Welt bekannt ist, erwuchs
ihm erst im reifen Mannesalter.

Als Sohn des Fürsten Shuddhodana, dem das
Land Kapilavastu am Fusse des Himalajagebirges,
ein Teil des heutigen Nepal, zu eigen war, wurde
Buddha um die Mitte des sechsten Jahrhunderts
vor Christus geboren. Er erhielt den Namen Sid-
dharta und war Glied der Gautamasippe aus dem
stolzen Shakyastamm. Der kleine Siddharta
verbrachte eine freudvolle Jugend. Er wurde mit der
ganzen Pracht eines indischen Fürstensohnes
umgeben und von seinem Vater mit zärtlicher Liebe
verwöhnt. Wohl übte er seinen Mut in kriegerischen

Spielen, seinen Geist in philosophischen
Gesprächen, wohl erwarb er sich die grösste Geschicklichkeit

im Wagen- und Elefantenlenken, Reiten
und Bogenschiessen, aber jeder Einblick in das

harte, von Mühsal und Leid beladene Leben dos

Volkes wurde von ihm ferngehalten, so dass er in
der lebensfremden Meinung aufwuchs, alle
Menschen lebten so glücklich wie er. Bis ins Tiefste
erschüttert sah er sich deshalb, seinen Lehrern eines
Tages entschlüpft, unvorbereitet dem Leide gegenüber.

Er begegnete zum ersten Male der zerlumpten
Armut, bemerkte Wunden und Eiterbeulen, sah

Blinde und Lahme, folgte scheu einem Leichenzug,
erlitt gequält den Anblick brechender Augen der
Opfertiere, die zum Lobe Brahmas hingeschlachtet
wurden. Das war also das wirkliche Leben! Diese
Erkenntnis stürzte über ihn wie ein Schlossensturm
und traf ihn bis ins innerste Wesen. Nie mehr
duldete er jetzt, dass man ihn vom Volke fernhielt, ja,
sein Blick hatte sich in jener Stunde des Erwachens
für Schmerz und Leid geschärft. Weshalb das viele
Leid? Woher der Schmerz? Wo lag die Ursache all
dieser Pein? Welches war der Sinn von Krankheit,
Alter und Tod? Sein erregtes Gewissen quälte ihn,
liess ihm keine Ruhe, er verglich sein prunkvolles
Leben mit der Mühsal der väterlichen Untertanen.

20



«Woher stammen wir? Wo leben wir? Wohin
gehen wir?» fragte er jeden, und keiner wusste die
Antwort.

Fürst Shuddhodana versuchte, den Sohn von
den quälenden Gedanken abzulenken; er vermählte
Siddharta mit einer schönen und gütigen Frau.
Doch alle Bemühungen waren umsonst, nichts
vermochte seine tiefe Unruhe zu beschwichtigen, und
als ihm ein Sohn geboren worden war, der dem
Hause Shakya die Folge sicherte, verliess er den
väterlichen Palast und zog sich in die Wälder
zurück. Doch auch hier begegnete er der unerbittlichen

Grausamkeit, diesmal in der Pflanzen- und
Tierwelt. «Einer den andern auffressen ist da der
Brauch», stellte er erschüttert fest. Alle Entbehrungen,

die harten asketischen Uebungen vermochten
nicht, die Antwort auf seine brennendste Frage zu
vermitteln: was ist die Quelle des Elends, des Leids,
der Krankheit, des Alterns, des Sterbens?

Er verliess die Wälder, er gab die Askese auf,
gönnte seinem gequälten Leibe wieder die nötige
Nahrung und ging, arm und hungrig nach Erkenntnis,

ins Leben zurück. Suchend, im Gewand des

Pilgers, wanderte er von Ort zu Ort und erkannte, dass

jede Freude durch neues Begehren, neue
Enttäuschung, neue Unzufriedenheit und neues Leid
getrübt wurde: ein ewiger Kreislauf. Wurde ihm
vielleicht die Antwort zuteil durch vertieftes
Nachdenken, durch die sogenannte Meditation, in der
so viele Inder von jeher eine erstaunliche Uebung
hesassen? Erst nach vielem Nachdenken ging
Siddharta die Erkenntnis auf, die zu seiner Lehre
führte.

Welches sind, in sehr vereinfachter Form, die
Grundelemente seiner Lehre?

Alles Leben ist Leiden. Der Ursprung des
Leidens ist die Begierde. Die Aufhebung des Leidens
liegt im Erlöschen der Begierde, das er Nirvana,
das «Zur-Ruhe-Kommen» nennt. Der Weg dazu ist
der «edle achtteilige Pfad»: rechter Gesichtspunkt,
rechtes Wollen, rechte Rede, rechtes Handeln, rechtes

Leben, rechtes Streben, rechte Besinnimg, rechte
Versenkung.

Der Kernpunkt der buddhistischen Lehre ist
somit: das Vermeiden des Bösen, das Tun des Guten,
das Reinigen des eigenen Herzens.

Das Vermeiden des Bösen und das Tim des
Guten stehen bei Buddha in innigster Beziehung
zum Leiden und zu dessen Vermeidung oder
Aufhebung. Untersuchen wir diese Beziehung selbst!
Woher kommen zum Beispiel die Kriege, die solch
unermessliches Leid über die Völker bringen? Von
Eroberungslust, Ehrgeiz, Hass, Neid, Bosheit, Selbstsucht,

eitlem Begehren, Grössenwahn, durchwegs
also von Eigenschaften, die dem Bösen zuzuschreiben

sind. Das Betreten des rechten Pfades beginnt
deshalb für Buddha mit der Ueberwindung der
Hassgefühle, des Zorns, des Neides, der Eifersucht,
der Heuchelei, der Bosheit, der List, der Falschheit,
der Selbstsucht.

Prüft einmal, weshalb ihr gestern, vor einigen

Tagen, heute gelitten habt? Untersucht einmal, aus
welchen Gründen ihr einem Mitmenschen, einem
Tier oder einer Pflanze etwas zuleide getan habt?
War euer Verhalten frei von Begierde? Beobachtet
und prüft genau: Vom Begehren getrieben brechen
Menschen und Staaten das gegebene Wort, vom
Begehren getrieben rauben und morden sie, vom
Begehren getrieben jagen sie dem Reichtum nach,
vom Begehren getrieben wird gequält, Blut
vergossen, werden unzählige Menschen in Leiden und
Elend gestürzt.

Buddha stellte deshalb ganz bestimmte
Sittengesetze auf: Töte weder Mensch noch Tier. Nimm
nicht, was dir nicht gegeben. Sprich nicht die
Unwahrheit. Vergelte Böses mit Gutem, Hass mit
Liebe. Ueberwinde den Zorn durch Herzlichkeit.
Sprich nur Worte, die verbinden und die Frieden
schaffen. Sei voller Erbarmen, mitleidig und
freundlich zu allen Geschöpfen, die Leben haben.

Buddhas Empfinden kannte keine Schranke der
Rasse oder der Kaste. Seine Jünger setzten sich aus
allen Ständen und allen Berufsklassen zusammen.
Dies ist in einer Zeit strengster Kastenordnung nicht
selbstverständlich, besonders der Kaste der Un-
berührbaren, den Tschandalas oder Parias gegenüber

von grosser geistiger Tragweite; denn schon
der Schatten eines Tschandala wurde von einem
Angehörigen einer höheren Kaste als Befleckung
empfunden.

Eintracht und Friede galten Buddha als die
Grundlage eines würdigen menschlichen Zusammenlebens.

Unmöglich vermöge aus schlechten Taten,
Gedanken und Worten eine erfreuliche Ernte her-
vorzuspriessen. Niemals könne Feindschaft durch
Feindschaft überwunden werden. «Durch Sanftmut
triff den Zornigen, den Bösen durch die gute Tat;
schenkend besiege den Geizigen, den Lügner durch
das wahre Wort.»

Buddha wanderte, begleitet von seinen Jüngern,
lehrend und belehrend durch Städte und Dörfer.
Er suchte nicht mit dem zornigen Feuereifer eines
Propheten, sondern mit dem Wohlwollen eines
über allen Streit erhabenen Weisen die Menschen
in seine Lehre einzuführen. Stets war er bestrebt,
jedem nur das zu geben, wofür sein Geist reif war,
und lehrte deshalb einmal in einfachen Gleichnissen,

einmal in lebendigem Frage- und Antwortspiel,
ein andermal in höchstem philosophischem
Gespräch. Buddha war schön gewachsen, hellen
Angesichts imd sehr sanften Blickes. In allem ging er
seinen Jüngern mit dem guten Beispiel voran. Wie
ein Bettler zog er täglich mit einer Schale in die
Dörfer und sammelte das Essen, wie ein Bettler war
er, der Fürstensohn, völlig besitzlos. Viele Schüler
sammelten sich um ihn, und sein Ruf als Weiser
breitete sich über alle Städte Nordindiens. Als
Achtzigjähriger starb der Vollendete in Kushinagara,
einem Ort an der indisch-nepalesischen Grenze.

Die Lehre des Buddha eroberte in gewaltigem
Siegeszug einen grossen Teil der asiatischen Welt.
Ihre Wirkung war Güte gegen alle Lebewesen.

21


	Die Geschichte der Humanität

