
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 61 (1952)

Heft: 5

Artikel: Die Geschichte der Humanität

Autor: Reinhard, Marguerite

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-548082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-548082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GESCHICHTE DER HUMANITÄT
Fur die Jugend erzählt von Marguerite Reinhard 1. Fortsetzung

Ueber
den grossen chinesischen Denker Lao-Tse

ist in China selbst sowie in manch anderem
Land viel geschrieben worden, doch widersprechen
sich da und dort die Aufzeichnungen. Die
wichtigsten Forscher und Uebersetzer des Lao-Tse
betrachten die Angaben im chinesischen Geschichtswerk

des Sze-"VIa Tlisien, der 163—85 \. Chr. gelebt
hat, als die glaubwürdigsten. Nach Sze-Ma Thsien
wurde Lao-Tse im heutigen Lu-jih in Osthonan
gehören. Er trug den Familiennamen Li, den
Rufnamen Erl, erhielt im Mannesalter den Beinamen
Po-Yang, den einige mit «der Aelteren Leuchte»,
andere mit «Graf Sonne» übersetzen, und wurde
vielleicht schon in den letzten Jahren seines
Lebens, ganz bestimmt aber nach seinem Tode Lao-
Tse, das heisst «Der ehrwürdige Meister», genannt.

Auch über sein Geburtsjahr herrschen verschiedene

Ansichten. Die meisten Lao-Tse-Forscher sind
sich darin einig, dass er 604 v. Chr. geboren worden

ist. Einige wenige indessen behaupten, er habe
erst im 4. Jahrhundert v. Chr. gelebt. Sicher ist,
dass er in Tscliou als Staatsarchivar unter einem
Kaiser der Tschou-Dynastie gedient hat. Das
damalige Kaiserreich umfasste das heutige Mittel-

LAO-TSE
der grosse Denker Altchirias

Lao-Tse, der ehrwürdige

Meister. Nach
einem chinesischen
Holzschnitt.

Chinesischer
Originaltitel der ersten
Auflage des Tao Te

King, des Buches vom
Sinn und Leben.

china, also das Gebiet zwischen Peking, Tschung-
king und Shanghai.

Lao-Tses Wirken fiel in eine Zeit, die in den

grossen Zügen unserer Gegenwart ähnlich war.
Denn in Geschichtswerken wird jene Zeit «die
Epoche der kämpfenden Staaten» genannt. Das

Reich, zuvor aus unzähligen kleinen Lehnstaaten
zusammengesetzt, entwickelte sich nach und nach
zu einem Bund von einem Dutzend Großstaaten,
die sich ständig befehdeten und zu verschiedenen
Mächtegruppen vereinigten, welche um die
Alleinherrschaft rangen. Die sich folgenden Kriege
führten zu einem kulturellen Zerfall. Die Sitten
lockerten sich, und selbst die Familienbande — die
bis dahin stärksten Bande im alten China — drohten

zu zerreissen.
*

Ist es verwunderlich, dass Lao-Tse den Krieg
verwarf und jede Machtpolitik ablehnte? Ist es
verwunderlich, dass er, bis in die tiefste Erkenntnis
der Kriegsursachen eingedrungen, Gewaltlosigkeit
verlangte? Keiner verbessert die Welt mit Gewalt;
denn Gewalt erzeugt bloss wieder Gewalt. Kriege

M a ^..vL -2.

% -k
iL

& -j-
Sf

M

i]

*1
fÜ

fr

4
ik
jiJL

M

20



bringen nur Elend. Schlachtfelder bringen nur
Dornen und Disteln hervor. Was ist Krieg? Die
letzte Folge der selbstsüchtigen Strebungen der
Menschen.

Also fort mit diesen selbstsüchtigen Strebungen!
Fort mit der Gier nach Macht, nach Reichtum und
Ruhm! Fort mit der Habsucht und Unduldsamkeit!

Doch wie dies erreichen? Durch menschliche
Gesetze? Durch Moralgesetze? Durch Zwang?

Nein! Lao-Tse erkannte, dass das politische und
kulturelle Chaos nur von jedem einzelnen
Menschen, in die heutige Zeit übertragen also von mir,
von dir, vom Vater, von der Mutter, vom Bruder,
von der Schwester, vom Lehrer, vom Nachbarn,
von jedem Einzelmenschen aus überwunden werden

kann. Er erfasste ferner mit grossartiger
Einfühlung, dass die Liebe des Menschen sich nicht
nur auf jenen engsten Kreis beschränken darf, den

er heben zu können glaubt, sondern alles ein-
schlie88en muss: Menschen, Tiere, Pflanzen, Winde,
Wolken, Berge, Täler, Sonne, Mond, Sterne sowie
die höchsten Kräfte und Ordnungen, die, von den
meisten unbemerkt, die gestörte Harmonie wieder
herzustellen bestrebt sind und von Lao-Tse Tao
und Te — Sinn und Leben genannt werden.

Obwohl der Mensch nur ein verschwindend
kleines Teilchen des unermesslichen Ganzen ist,
weben doch alle seine Gedanken und Taten — also
auch deine Gedanken und Taten, jene deiner
Mitschüler, deiner Familiengheder, deiner Nachbarn,
jedes einzelnen deines Dorfes, deiner Talschaft, deiner

Stadt, deines Kantons, deines Landes — mit
an einem ungeheuer grossen Gewebe, das, je nach
diesen Gedanken und Taten, gut, schön und stark
oder schlecht, hässlich und brüchig wird. Je besser

ein jeder an dem Gewebe wirkt, desto vollkommener

wird es. Es kommt dabei auf das Wirken
eines jeden einzelnen an.

Nun möchten wir aber wissen, wie sich Lao-Tse
das gemeinsame Wirken vorstellt. Da er den
Menschen als Teil eines Ganzen, das den gleichen Kräften

unterworfen ist, betrachtet, verlangt er vom
Menschen anpassendes Sicheinfügen in die grosse
Lebensgemeinschaft. Denn das Gesetz der Anpassung

geht durch die ganze Natur. In der Natur ist
alles mit allem verbunden; alles dient allem. Lao-
Tse weiss wohl um die mögliche Grösse, um den
Adel und um die intellektuellen Gaben des
Menschen, aber nicht dies alles, sondern die Grösse
des Dienens ist für ihn das Mass der Menschlichkeit.

Wie sieht Lao-Tse dieses Dienen? Jeden Tag das

Notwendige tun, also das, was Not wendet. Wenn
wir die Augen für unsere Umwelt öffnen, stossen
wir überall auf irgendeine Not, die zu wenden, auf
eine Hilfe, die zu bringen ist. Ein Kind hat sich
verirrt und findet den Heimweg nicht; es wartet
auf eine Hand, die es führen wird. Ein Regenwurm
droht auf der trockenen Asphaltstrasse zu verdorren

und wartet auf eine Kinderhand, die ihn ins

feuchte Erdreich bringt. Eine Pflanze dürstet nach
Wasser und wartet auf den Blick, der ihre Not
erkennt, auf eine Hand, die ihr Labung spendet.
Täglich warten Tausende und Tausende von Wesen
auf ein Herz, das sich ihrer Not und ihrer Sorge
öffnet. Das Nächstliegende, was getan werden muss,
zu sehen, dieses Hegen und Pflegen, das nennt Lao-
Tse das Füreinanderdasein, das Dienen. Der Mensch
ist in seinen Augen nur soviel wert, als er selbstlos

dient.
Untersuchen wir einmal die Wirkung dieses

Dienens auf die kleinste Gemeinschaft, die Familie,
dann auf eine grössere Gemeinschaft, eine
Schulklasse.

Nehmen wir an, dass in Barbaras oder Richards
Familie die Mutter den grossen sittlichen Wert des

Dienens erkannt hat, es täglich übt und so als
ständiges Beispiel auf die andern Familienmitglieder
einwirkt. Sie spricht nicht viel darüber, sondern
lebt ganz einfach das Dienen vor. Bald legt auch
der Vater dieses oder jenes eigensüchtige Streben
ab. Die Kinder richten den Blick auf die Eltern
und versuchen, es ihnen gleichzutun. Wenn ihnen
das Dienen schwer wird, ermuntert sie die Mutter,
hilft ihnen, stützt sie, bis sie selbst nicht mehr
anders können als dienen. Sie umgibt sie mit ihrem
Beispiel wie eine Vogelmutter die soeben flügge
gewordenen Jungvögel. In dieser Familie herrscht
ein guter Geist. Nun bildet aber die Familie einen
Teil der Gemeinde. Je besser der Geist in jeder
einzelnen Familie einer Gemeinde ist, desto besser ist
er in der betreffenden Gemeinde. In je mehr
Gemeinden der Geist gut ist, desto besser ist derjenige
einer Talschaft, eines Landesteils, eines Volkes.
Versteht ihr nun, wie sehr es zuerst auf jeden
einzelnen, dann auf jede einzelne Familie ankommt?

Wie es einen Familiengeist gibt, so gibt es auch
einen Klassengeist. Wie ist er in eurer Klasse? —
Ihr wisst jetzt, dass der Geist in eurer Klasse von
jedem einzelnen von euch abhängt. Ihr selbst
schafft ihn. Wenn jeder von euch aus seinem Herzen

allen übertriebenen Ehrgeiz, alle Ehrsucht, den
Neid und die Klatschsucht austilgt, wenn ihr
einander helft, füreinander da seid, wenn ihr euch mit
Güte und Freundschaft begegnet, wenn ihr Anteil
am Leid eurer Kameraden nehmt, wenn ihr täglich
dient, dann habt ihr Lao-Tse richtig verstanden,
dann schafft ihr in eurer Klasse einen guten und
aufbauenden Geist.

Lao-Tses Sprüche und Zitate wurden gegen
Ende seines Lebens — er soll 90 Jahre alt geworden

sein — teilweise von ihm selbst, teilweise nach
seinem Tode von andern gesammelt und
aufgezeichnet. Den Titel Tao Te King — das Buch vom
Sinn und Leben oder, wie andere es übersetzen:
das Buch von Weg und Tugend — erhielt Lao-Tses
Werk erst durch den Prinzen Han Ging Di (2.
Jahrhundert v. Chr.), dessen kaiserlicher Vater
Han Wen Di seine Regierung ganz im Geiste Lao-
Tses zu führen versucht hatte.

21


	Die Geschichte der Humanität

