
Zeitschrift: Das Rote Kreuz : offizielles Organ des Schweizerischen Centralvereins
vom Roten Kreuz, des Schweiz. Militärsanitätsvereins und des
Samariterbundes

Herausgeber: Schweizerischer Centralverein vom Roten Kreuz

Band: 49 (1941)

Heft: 51: Weihnachtsnummer mit FHD-Beilage

Artikel: Über die Heilkraft der Erkenntnis

Autor: Steffen, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-548675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-548675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konnte sie denn anders, als auf ihn
stolz sein, der ihr Schlichtestes verschönte?

War nicht selbst die hohe, grossgewöhnte
Nacht wie ausser sich, da er erschien?

Rainer Maria Rilke.

Der junge Jesus Millais (1829-1896)

destino ebbe pietä di questa dolce anima di artista e, come un alcione
tra le tempeste raggiunge il suo nido, Ja baronessa Werefkin fermö
il suo volo angosciato in una casa ospitale che l'accolse quasi amica,
inluendo subito l'anima luminosa celata in quell'implorante cuore,
saldo cuore che sul dirupo estremo delle rinunce trovö il conforto nei
richiaini supremi dello spirito. La vera nobiltä nacque allora in lei:
forse essa si ignorava. Nata e vissuta tra gli agi, accetlö serenamente
la semplice vita in una stanzetta che fu l'officina della sua arte.
Lunghe ore passava sul balcone che domina il lago nella chiostra dei
monti, e l'ansia dei durati affanni si placava nei misteri dell'alta
ombra stellata. Giungcva le mani Marianna Werefkin quasi che tutta
la pace del mondo fosse venuta a rifugiarsi nei suo asilo. E quando la
notte incupiva il mondo e gli Ultimi lumi si spegnevano sulle colline,
essa chiudeva le imposle e prendeva la tavolozza e i pennelli. E tutta
la grandczza della anima sua, tutta l'appassionala intima vita dei
sogni chiusi e degli affanni compressi accoglievano le tele. In esse
Marianna Werefkin rivelava la sua veritä. Poco comune, quindi com-
presa solo da pochi. Bisogna aver letto tutto Dostojewski, tutlo Tolstoi,
tutto Gorki, per comprendere i quadri della baronessa Werefkin. Tutto
ciö che vi ö di tragico e di innocente nell'anima slava, essa rivela
attraverso lince e colori come i grandi scrittori della sua terra fecero
coi romanzi a linte sociali. Le sue tele sono pensieri, sono hattaglie.
Ecco 'gli abbandonati' poveri cenci umani cui sovrastano monlagne
tremende, irraggiungibili, simboli delle paurose polenze sociali che
ignorano i deboli. Nella baronessa Werefkin il contrasto tra la natura
e 1'uomo e leopardiano; ma non solo la natura e matrigina, bensi
anche la societä, e questo essa dice tacitamente. Vediamo in lei
meravigliosi eclissi prodotli da una certa specie di pensieri dominanti
che offuscano la coscienza comune.

Ma pur avendo la lucida comprensione di tutte le miscrie non
lasciö inlrislire in esse la bontä del cuore, e ritrovö certe note verginali
per riprodurre la castitä luminosa dell'incontro di Santa Chiara con
San Francesco, nella natura osannante al puro idillio dello spirito.
E anche une «primavera» ci diede, con fiori folleggianti di timida
vita intirizzila, une primavera slava che sorride di tutte le speranze
inlorno ad una capanna.

1 suoi quadri sono piamente raccolti in Casa Perucchi dove essa
lavorö e dove anche chiusc gli occhi all'ultimo sonno benedicendo la
vita che pur lanlo le aveva tolto, ma che le aveva rivelato le giöie
dell'amicizia, dell'assistenza fedele, della natura e dell'arte. Tutto il
paese la pianse, chö essa aveva una parola buona per tutti, un argo-
mento capace di aprire un sorriso sul vol to piü deluso. Nessuno la
sentiva straniera. lncuranle del fasto antico, passava con la sua
sporta di negozio in negozio, veslita un po' stranamente, sempre Serena
e confidenle. Grande esempio di anima fcmminile che le sventure non

seppero fiaccare, che trovö il conforto in una religiositä vasla ed
umana, nei sorriso dell'arte che le fu larga di consensi, e nei nobile
senso fraterno della vita. Lauretta Rensi-Perucchi.

Eingliederung der Schweiz. Arbeitsgemeinschaft
für kriegsgeschädigte Kinder in das

Schweizerische Rote Kreuz
Seil knapp zwei Jahren ihres Bestehens hat die Schweiz.

Arbeitsgemeinschaft für kriegsgeschädigte Kinder, welcher 21 schweizerische
Organisationen angehören, ein in der Schweiz und im Ausland
angesehenes Hilfswerk aufgebaut, welches durch seine Kinderheime,
Milchküchen, Säuglingsfürsorgestellen, Patenschaften, sowie durch
Hereinnahme in die Schweiz bereits vielen Zehntausenden von
notleidenden Kindern Hilfe und Rettung gebracht hat. Dabei unterhielt
die S. A. K. stets freundschaftliche Beziehungen zum Schweiz. Roten
Kreuz, von dem sie auch mehrmals unterstützt wurde.

Im Hinblick auf das ständig wachsende Elend in Europa und in
dem Bestreben, alle Kräfte zusammenzufassen, haben sich das
Schweiz. Rote Kreuz und die Arbeitsgemeinschaft für
kriegsgeschädigte Kinder zu künftiger gemeinsamer Arbeit zusammengefunden,

die unter dem Namen Schweiz. Rotes KreuztKinderhilfe
durchgeführt werden soll. Die bisherigen Werke werden von den
bisherigen Arbeitskräften der Schweiz. Arbeitsgemeinschaft für
kriegsgeschädigte Kinder unter Zuzug von Kräften des Roten Kreuzes
weitergeführt. Darüber hinaus soll die Grundlage geschaffen werden für
die Durchführung weiterer grosszügiger Hilfsaktionen im Sinne der
Kinderhilfe.

Ueber die Heilkraft der Erkenntnis
Von Albert Steffen

Das Unglück der heutigen Menschheit tritt uns dort am
erschütterndsten entgegen, wo es unschuldige Kinder trifft. Wir sehen
in den Zeitschriften, die wir an den Kiosken kaufen, elternlose,
hohläugige, zu Skeletten abgemagerte Säuglinge abgebildet. Wir lesen die
Berichte derer, die sie dem Elend entreissen. Diese armseligen
Wesen gehören vielen Nationen an. Hier verstummt die Frage:
Welchen? Hier gilt es nur zu helfen. Aber gerade jene unermüdlichen
Helfer und Helferinnen, welche uns solche Kinder zuführen, wissen
am besten, dass es noch hunderttausend andere gibt, die jeder Hilfe



unzugänglich sind. Der Herd des Unheils flackert stets an neuen
Orten auf.

Wir müssen uns gestehen, dass die ganze kommende Generation
gefährdet ist, auch dann, wenn dieser Krieg ein Ende hat. Die
Verwahrlosung an Leib und Seele wird sich im ganzen Leben der
Betroffenen auswirken. Schädigungen der Jugend kehren im Alter
zurück. Die Krankenhäuser und Irrenanstalten werden es noch nach
Jahrzehnten an Siechtum und Idiotie zu merken haben.

Gerade jetzt, zur Weihnachtszeit, steigen die Fragen: Wie konnte
es mit der Menschheit so weit kommen, und wie lange wird es noch
so weiter gehen? mit ungeheurem Albdruck empor.

Es ist uns, als könnten wir ohne gültige Antwort unsere
Menschenwürde nicht mehr bewahren.

Früher schaute man durch den Christusgeburtstag, der dem
Adam-Eva-1 ag, wo sich die Familie unter dem Weihnachtsbaum
versammelt, folgte, in das Paradies zurück. Und Ostern liess den
Ausblick auf eine neue Erde zu, die durch die Auferstehung gewährleistet

wird. Die beiden Hauptfeste der Christenheit waren gleichsam
Okulare in eine übersinnliche Welt; in den Urbeginn, wo der Logos
bei Gott war und auf das Ende der Zeiten, bis zu welchem Christus
bei den Menschen bleibt, wie die Evangelien es sagen.

Die Urchristen empfanden dies als Realität. Wir brauchen nur
auf solche Geistesheroen, wie Klemens von Alexandrien, Origenes und
Justinus, die Nachfolger der Apostel, zu weisen. Der erste spricht
noch ausdrücklich von der Erfüllung der griechischen Mysterien durch
das Mysterium von Golgatha; der zweite weist nicht nur auf die
Postexistenz, sondern auch auf die Präexistenz der menschlichen
Seele; und der dritte sagt sogar, dass Sokrates, Heraklit und andere
Führer der Menschheit auch schon Christen gewesen seien (was jedermann

in der Bibliothek der Kirchenväter nachlesen kann).*)
Wenn wir von einem solchen, heute fast verklungenen Geistesleben

hören, fällt uns jenes Wort von Henri Dunant ein, das er in
seinem Testamente niedergelegt hat und ganz gewiss mit dem aller-
tiefsten Ernste aufgefasst wissen wollte, denn es ist ja angesichts des
Todes geschrieben: "Ich bin ein Jünger Christi wie im I. Jahrhundert
und sonst nichts.» Sein ganzes Leben zeugt dafür. Erinnern wir uns
an jene Szene nach der Schlacht von Solferino, wo die empörte
Bevölkerung von Castiglione verwundete Gefangene die Kirchentreppe
hinunterstiess und Dunant dazwischen trat und rief: «Tut das nicht,
sono tutti fratelli, wir sind alle Brüderl» und wie sich dieser Ruf dann
durch die Stadt weiterpflanzte und Helfer warb, die sich nicht nur
für Franzosen und Italiener einsetzten, sondern auch für ihre Gegner,
die Oesterreicher, Ungarn, Kroaten, für das ganze Völkerkonglomerat,
das in den damaligen Krieg verflochten war, ohne Unterschied von
Konfession und Rasse. Es befanden sich ja auch Neger und
Mohammedaner darunter. Es war ein Menschheitsimpuls, der damals
Dunant ergriff, und zwar ein übersinnlicher. Er blieb sein ganzes
Leben davon erfüllt. Die Begeisterung ging in seine Worte über; er
erzählt es selbst: «Während ich im Verborgenen die Erinnerung an
Solferino schrieb, wurde ich gleichsam über mich selbst erhoben,
beherrscht von einer höheren Macht, beseelt von göttlichem Atem.
In der verhaltenen Erregung, von der mein Herz erfüllt war,
überkam mich das Gefühl einer unbestimmten und dennoch elementaren

Intuition, die meine Arbeit zum Instrument eines höheren
Willens wandelte. Ich sollte ein heiliges Werk vollbringen helfen,
dem die Zukunft eine unabsehbare Entwicklung zum Nutzen der
Menschheit vorbehalten hatte...»

Es war die Geburtsstunde des Roten Kreuzes. Das Zeichen
desselben weist — zu Recht — auf das Mittelpunktsereignis der Menschheit

durch die echte Jüngerschaft seines Begründers. Und die
Schweiz mit ihrem Wappen, dem weissen Kreuz, darf ihm Heimat
sein. Dadurch hat sie eine unantastbare Mission im Völkerleben. Sie
vertritt die Menschlichkeit. Der Schweizer kann in seinem Blut den
Puls der Menschheit fühlen. Er soll sein Herz mit Lebensgeist
durchdringen.

Dieses Recht, das eine Gnade ist, verpflichtet. Wozu? Versuchen
wir, die richtige Antwort zu finden.

Die Zeiten haben sich geändert. Wir dürfen diese Aenderung
nicht übersehen. Als Dunant seinen Impuls fasste, waren die
Volksgemeinschaften noch nicht in solchem Ausmass wie heute von jenem
Materialismus durchsetzt, der sich aus der tendenziös ausgelegten, sich
nur auf Sinnesbeobachtungen und Verstandeskombinationen stützenden

Naturwissenschaft ergeben hat. Heute mag diese Weltanschauung
von den gebildeten Schichten mehr oder weniger überwunden sein,
nicht aber ihre Auswirkungen in der Masse. Die Gesinnung wird
mehr als je von einer — meist falsch verstandenen — Vererbungstheorie

oder Anpassungslehre, dem angewandten Darwinismus,
bestimmt. Die Auslese der Tüchtigsten erfolgt nicht mehr von moralischen

Gesichtspunkten, sondern von biologischen. Die «praktische
Vernunft» war seit Kant, der die Erkenntnisschranken errichtet hatte,
um für den Glauben Platz zu bekommen, das einzige geblieben, was

*) Siehe das Buch von R. Spörri: Vom Geiste des Urchristentums.

Pestalozzi spricht über die Bildung zur Liebe
und über das häusliche Leben

Ich achte alle Anlagen des Geistes und der Kunst und der
Einsicht, die in meiner Natur liegen, nur für Mittel des Herzens und
seiner göttlichen Erhebung zur Liebe. Ich erkenne nur in der
Erhebung des Menschen die Möglichkeit der Ausbildung unseres
Geschlechts selber zur Menschlichkeit. Liebe ist das einzige, das ewige
Fundament der Bildung unserer Natur zur Menschlichkeit.

*

Das häusliche Leben, der mütterliche Sinn, die väterliche Kraft,
alle Haustugenden, alle Reize der Liebe, alle Erfahrungen der
Verhältnisse, alle Bildung durch Arbeit, der Zusammenhang und das

Eingreifen alles dieses Guten durch das Band des Beieinanderlebens

aller Glieder des Hauses, selbst die Beschränkung, das Leiden und die
Not des Zusammenlebens — alle diese Umstände bilden ein ganzes
Gewebe von Fäden, an die sich alles Wesentliche, was eine gute
Erziehung bedarf, mit Leichtigkeit und Sicherheit anknüpfen lässt.

die Ethik aufrecht erhielt. Der kategorische Imperativ, den er als
Pflichtgebot postulierte, war zu einer gewaltigen Macht gelangt, die
gewiss viele Opferkräfte auslöste, vor allem unter Naturforschern und
Aerzten, solange diese — aus Tradition und Erziehung — das Wohl
der Menschheit im Auge hatten. Immer mehr aber musste die
Naturwissenschaft mit ihren Disziplinen, samt der auf ihr beruhenden
Psychologie, zugeben, dass sie das Geistige im Menschen, das über
Tod und Geburt hinausreicht, gar nicht erfassen kann. Dies griff soggr
auf das Rechtswesen über.

Versuchen wir an einem symptomatischen Beispiel zu erläutern,
um was für Entscheidungen es sich heute handelt. Vor mehreren
Jahren erschien eine Broschüre, betitelt: «Die .Freigabe der
Vernichtung lebensunwerten Lebens», herausgegeben von Professor
Dr. jur. et phil. Karl Binding und Professor Dr. med. Hoche,
Professor Bindings Beitrag heisst: «Rechtliche Ausführung». ,Er
formuliert das Problem am Anfang seiner Abhandlung folgender;-
massen: «Soll die unverbotene Lebensvernichtung, wie nach heutigem
Rechte — vom Notstand abgesehen — auf die Selbsttötung des
Menschen beschränkt bleiben, oder soll sie eine gesetzliche'Erweiterung
auf Tötung von Nebenmenschen erfahren und in welchem Umfang?»
Er denkt hier an die unrettbar dem Tode Verfallenen, die diese
Tötung selbst verlangen, und die unheilbar Blödsinnigen, die nicht
imstande sind, sich zu äussern und fordert dabei «die volle Achtung
des Lebenswillens aller, auch der kränksten und gequältesten und
nutzlosesten Menschen». Die Behandlung dieser Fragen soll, von
«Fallgruppe zu Fallgruppe» führend, streng juristisch, als Ausgangspunkt

das geltende Recht nehmen.
Der berühmte Rechtsgelehrte pflegte seine Vorlesungen über

«Enzyklopädie des Rechts» (wie dies sein Sohn Rudolf G. Binding,
der vor einigen Jahren verstorbene Dichter, in seinem Buche
«Erlebtes Leben» beschreibt) mit den Worten zu beginnen: «Alles Recht
ist von Menschen für Menschen gemacht». Er sieht in dieser Abhandlung

davon ab, seinen Standpunkt erkenntnistheorelisch zu fundieren.
Er spricht zwar von dem, was wesentlich für den Menschen ist, der
Freiheit, aber er rechtfertigt sie nicht auf philosophische Art. Er zieht
die Möglichkeit geisteswissenschaftlicher Methoden noch keineswegs
in Betracht.

«Von einer Macht», so schreibt er, «der er nicht widerstehen kann,
wird Mensch für Mensch ins Dasein gehoben. Mit diesem Schicksale
sich abzufinden — das ist seines Lebens Beruf. Wie er dies tut, das
kann innerhalb der engen Grenzen seiner Bewegungsfreiheit er nur
selb«t bestimmen. Insoweit ist er der geborene Souverän über sein
Leben. Das Recht — ohnmächtig, dem Einzelnen die Tragkraft nach
der ihm vom Leben auferlegten Traglast zu bestimmen — bringt
diesen Gedanken scharf zum Ausdruck durch Anerkennung von
jedermanns Freiheit, mit seinem Leben ein Ende zu machen.»

Dieses Recht auf Selbstmord wird heute in einem erschreckend
zunehmenden Masse ausgeübt. Die Menschen kommen immer mehr
in Lebenssituationen, wo sie keinen andern Ausweg mehr sehen. Und
es erhebt sich, von der allgemeinen Not eingegeben, die Frage:
Kann die Tragkraft, die nötig ist, um das heutige Leben auszuhalten,
derart verstärkt werden, dass der Mensch bisher unerträglich
scheinende Leiden auf sich nehmen und sogar zum Segen der Menschheit
verwandeln will? Man darf in unserer naturwissenschaftlich und
technisch gerichteten Epoche nicht mehr so ohne weiteres, wie noch

vor einigen Jahrzehnten, antworten: Durch die Hilfe der Religion.



Ohne Kampf und Entbehrung ist kein Menschenleben, auch das
glücklichste nicht, denn gerade das wahre Glück baut sich jeder nur
dadurch, dass er sich durch seine Gefühle unabhängig vom Schicksal
macht. Humboldt.

Der rasche innere Fortschritt geschieht nur durch starke Er~
schütterungen. Wenn man denselben also wünscht, so darf man diese
nicht allzusehr scheuen. Hiltg.

Englische Krankenschwestern
an Bord des englischen Spitalschiffes «Dinard»

Denn vorner inüsste man die Menschen, die sie verloren haben,
wiederum zu ihr zurückführen. Durch den blossen Glauben, der
zersetzt isl, wird dies nur ausnahmsweise gelingen. Drohungen mit
diesseitigen oder jenseiligen Strafen fruchten wenig mehr. Es wäre,
sagt Professor Binding, «eine unreine Auffassung, der Gott der Liebe
könne wünschen, dass der Mensch erst nach unendlicher körper-
Jicher oder seelischer Qual stürbe».

Der vom eisernen Zeitaller gehärtete Mensch (homo faber nannte
ihn Max Scheler) will gesicherte Methoden und exakte Wissenschaft.
(Wer zu ihm von geistigen Tatsachen sprechen will, muss es auf un-
umstössliche Art tun, so wie der Physiker und Chemiker. Er verlangt
Geisteswissenschaft, welche die Naturwissenschaft, die auf ihrem
Gebiete berechtigt ist, nicht verneint (sonst würde er in seinem
Beruf ja ausgeschaltet), sondern ergänzt. Wenn aber geisteswissenschaftlich

fundierte Erkenntnisse über die Präexistenz oder Post-
existertz, wie sie noch die Urchristen hatten, in zeitgemässer Art
dargestellt werden, so wird er aufhorchen und sie zu begreifen suchen.
Er wird sie, auch wenn sie zunächst schwierig erscheinen, in sein
Gedankenleben aufnehmen, ebenso wie früher die Lehren von der
Vererbung oder Deszendenz. Auch diese sind im Grunde von einer
für die meisten Menschen schwer durchschaubarön Kompliziertheit.
Sie konnten nur durch eine immer materialistischer werdende
Erziehung zur Devise der Menschheit werden, die jetzt so verhängnisvolle

Folgen zeitigt. Es muss also vor allen Dingen eine Pädagogik,
die auf der Gewissheit des geistigen Ursprungs der Menschennatur
beruht, einsetzen.

Gewiss befremdet es viele Leute, wenn sie zum erstenmal Worte
wie Präexistenz, Postexistenz oder Wiederverkörperung vernehmen.
Aber finden wir denn diese Ideen nicht bei den uns liebsten und
vertrautesten Denkern und Dichtern? Lessing, Goethe, Hölderlin, Novalis,
Hebbel, Emerson, Richard Wagner und viele andere sprachen davon.
Johann Peter Hebel, der Lieblingsdichter der Kinder, entwarf eine
Predigt. «Das Leben ist so süss und doch so beschränkt'» schrieb er.
«Wir hoffen ein zweites. — Haben wir vielleicht auch schon ein
früheres gelebt?» Und er findet bessere Gründe dafür als dagegen.
Jacob Burckhardt fragte in seinen weltgeschichtlichen Betrachtungen:

«Ob die Metempsychose nicht vielleicht bestimmt sei, noch
einmal das Christentum zu durchkreuzen?» Und C. F. Meyer schrieb
an Friedrich von Wyss: «Durchgemacht in den letzten Jahren habe
ich mehr als ich je eingestehen werde. Was mich hielt, war eigentlich
ein Seelenwanderungsgedanke, ich sagte mir, du hast offenbar in
einem früheren Dasein irgend etwas Frevles unternommen. Da
sprach das Schicksal: Dafür soll mir der Kerl auf die Erde und ein
Meyer werden. Beides muss nun redlich durchgelilten werden, um
wieder in eine bessere Lage zu gelangen.»

Die Tragkraft des Menschen, von der Professor Binding spricht,
erhöht sich durch die Idee der wiederholten Erdenleben. Wer von der
Präexistenz und Postexistenz überzeugt ist, der wird sein Leben nicht
durch einen Selbstmord abbrechen. Denn der Entschluss, sich in
einem irdischen Körper zu verleiblichen, ist ja nicht nur, wie Binding
schreibt, «von einer Macht, der er nicht widerstehen kann,» bestimmt,
sondern zugleich von der unsterblichen Individualität, die im
Menschheitsganzen eingegliedert ist, von ihren Taten und den Folgen
derselben, von ihrem Verhältnis zu andern Menschen, insofern es auf
Geben und Nehmen beruht, von der Waage der Weltgerechtigkeit, zu
deren Ausgleich der höhere Mensch zu seinem Heile Ja sagt, vom
selbstgewollten Schicksal. Nur sind die wahren Gründe dieses Schicksals

im Leben zwischen der Geburt und dem Tode vergessen, und zwar
deshalb, weil die Individualität des Menschen, die den Tod überdauert,
sei« unsterbliches Ich, im Alltagsleben ihm nicht völlig bewusst wird.
Aber diese höhere Ichheit kann durch eine Steigerung der morali¬

schen Fähigkeiten erweckt werden, so wie es z. B. bei Henri Dunant
der Fall war. Deshalb schrieb er: «Ich bin ein Jünger Christi wie im
I. Jahrhundert und sonst nichts.»

Karl Binding sagt in seiner Broschüre: «Denkt man sich gleichzeitig

ein Schlachtfeld, bedeckt mit Tausenden toter Jugend, oder ein
Bergwerk, worin schlagende Wetter Hunderte fleissiger Arbeiter
verschüttet haben und stellt man in Gedanken unsere Idioteninstitute
mit ihrer Sorgfalt für ihre lebenden Insassen daneben — und man
ist auf das tiefste erschüttert von diesem grellen Missklang zwischen
der Opferung des teuersten Gutes der Menschheit im grössten Massstabe

auf der einen und der grössten Pflege nicht nur absolut wertloser,

sondern negativ zu wertender Existenzen auf der anderen Seite.»
Aber vom Gesichtspunkt der wiederholten Erdenleben können

Krankheit und Gesundheit niemals mit jenem Utilitarismus gemessen
werden, der nicht nur die Objekte, auf die er sich richtet, sondern
auch die Subjektive, die ihn entwickeln, entwürdigt! Wie sind die
schlichten, durch ein langes Forscherleben gerechtfertigten Worte
Rudolf Steiners doch von Erlöserliebe erfüllt im Gegensatz zu jeder
Wert- oder Unwertlheorie. «Ein Mensch,» so sagte er einst in einer
längeren Fragebeantwortung, von der ich hier nur einen kurzen Teil
zitiere, «war in einein vorhergehenden Leben verurteilt, durch ein
unentwickeltes Gehirn ein Dasein in Stumpfheit zu führen. In der
Zwischenzeit zwischen seinem Tode und einer neuen Geburt konnte
er nun all die bedrückenden Erfahrungen eines solchen Lebens, das
Herumgestossenwerden, die Lieblosigkeit der Menschen in sich
verarbeiten, und er wurde als ein wahres Genie der Wohltätigkeit
wiedergeboren.»

Man denke sich zwei Aerzte, der eine von diesem Gedanken über
die Wiederverkörperung durchdrungen, der andere von jenen über
«die Vernichtung lebensunwerten Lebens». Der eine wird heilende,
der andere kränkende Kräfte ausstrahlen. Jeder Arzt muss hoffen bis
zuletzt. Darauf beruht sein gesundender Einfluss. Das gibt dem
Kranken das Vertrauen. Er wird, wenn sein Geist immerfort auf
Erkenntnis sinnt, die das Unsterbliche im Menschen erfasst, als
Diagnostiker und Therapeutiker wachsen. Er wird segensreiche
Entdeckungen in bezug auf die Heilung machen und schliesslich auch
gegen solche Krankheiten, die heute noch als unheilbar gelten, Mittel
finden.

Der Impuls der Menschlichkeit muss im Arzt und im Pfleger
erwachsen, bevor sie der unheilbaren Krankheit gegenüberstehen. Sie
müssen ihr Mitleid schon darin betätigen, dass sie um die Erkenntnis
solcher Ideen ringen, ohne die eine künftige Generation niemals
gedeihen wird. Die leidende Menschheit verlangt heute diese Gedanken.

Das Rote Kreuz und die Neutralität
Abhandlung von Max Huber, auf Französisch erschienen in der „Revue inter-
nalionale de la Croix-Rouge", 1936, Nr. 209, S. 353.

Zusammengefassi im kürzlich im Atlantisverlag herausgekommenen Buch „Rote*
Kreuz", von Max Huber.

Der Begriff der Neutralität gehört hauptsächlich in das Gebiet des

internationalen öffentlichen Rechts; der Ausdruck «Neutralität»
bezeichnet die Haltung eines Staates, der an einem Kriege nicht
teilnimmt, gegenüber den kriegführenden Staaten. Obwohl die mit der
Neutralität verbundenen Vorstellungen sich allmählich gewandelt
haben, so bedeutet der Begriff immer noch, dass sich die neutrale
Partei kriegerischen Handlungen im engeren Sinne des Wortes
enthält und sich auch nicht in solche einbeziehen lässt. Im geistigen
Sinne versteht man unter Neutralität die Befolgung einer gleich-


	Über die Heilkraft der Erkenntnis

