
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 57 (1961)

Heft: 2

Artikel: Frauen rechts, Männer links : historische Platzverteilung in der Kirche

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


65

Frauen rechts, Männer links
Historische 'Platzverteilung in der Kirche

Von P. Iso Müller, Disentis

Als allgemeine heutige wie historische Regel gilt, dass die Männer
rechts, die Frauen links im Schiffe Platz nehmen, gesehen von der

Eingangstüre her mit dem Blick auf den Altar, wie das in den folgenden

Zeilen stets zu verstehen ist. Aber es gibt noch etwa ein Dutzend
Kirchen, wo dies seit Jahrhunderten bis heute nicht der Fall ist. In
diesen Gotteshäusern nehmen die Frauen die rechte Seite und die
Männer die linke Seite in Anspruch. Das ist das Problem, das uns hier
beschäftigt. Zuerst sollten diese Kirchen ausfindig gemacht werden.

/. Kirchen mit dem Vortritt der Frauen

i. Graubünden

Pleif. In der ehemaligen Hauptkirche des ganzen Lugnezertales
nehmen die Frauen rechts, die Männer links vom Eingang ihren Platz ein.

Belegt ist diese Ordnung erstmals durch ein Lied von ca. 1785. Zugleich
gibt die gleiche Quelle auch den Grund an, nämlich die Tapferkeit der

Lugnezerinnen bei der Mundaunerschlacht von 13521. Diese Deutung

wurde noch im gleichen 18. Jahrhundert allgemein verbreitet2.
Die jetzige Kirche ist seit ca. 15 00 gewestet, war jedoch vorher geostet3.

Tarasp. In der heutigen Kirche, die 1674-77 in der Richtung Nord-
Süd gebaut wurde, früher aber auch geostet war, haben die Frauen
ihren Platz rechts und die Männer links des Einganges4. Die mündliche
Tradition gibt als Grund an, dass die Frauen zur Zeit der Reformation
einen Prädikanten, der in Tarasp für seine Lehre werben wollte, mit
Besenstielen zum Rückzug gezwungen haben5.

Tineen. Die mittelalterliche Kirche war gegen Osten (Dorfseite)
gerichtet. Erst im 17. Jahrhundert orientierte man das Gotteshaus mit
der Errichtung eines neuen Altarhauses nach Westen6. Die mündliche
Tradition erklärt die Platzordnung folgendermassen : In der Reformationszeit

seien die Männer der neuen Lehre sympathisch gegenüber

1 P. Godehard Riedi, Die Lugnezerinnen bei Porclas 1352, in: Bündner Monatsblatt
1936, 289-301.

2 Tagebuch einer Wanderung von Chur bis Montblanc 1790, ediert bei J. C. Fäsi,
Bibliothek der Schweizerischen Staatskunde 5 (1797) 44-45.

3 E. Poeschel, Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden 4 (1942) 252.
4 Bündner Monatsblatt 1936, 299, 349F
6 P. Albuin Thaler, Tarasp (1914) 80.
6 Poeschel (wie Anm. 3) 3 (1940) 302.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 57 (1961) 5



66 P. Iso Müller

gestanden. Ein Prädikant sollte die letzte Aufklärung bringen. In
dieser grossen Gefahr hätten sich die Frauen zusammengetan und mit
Gabeln und Prügeln den angekommenen Prediger zum Tale hinaus

getrieben. Er hätte vor Furcht erst in Mutten (Dorf im Albulatal)
haltgemacht7. Nach einer Variante der Tradition hätte es sich um Churer

Prädikanten gehandelt, welche die Frauen bis «Crap Marsch»
ausserhalb des Dorfes verjagt hätten, noch bevor sie in Tinzen predigen

konnten. Die Frauen hätten sich dann selbst das Recht genommen,
die Bänke auf der rechten Seite des Schiffes zu besetzen, da ihre Männer
dessen nicht würdig wären8.

2. Übrige Schweif

Durch die freundliche Vermittlung von verschiedenen Forschern
sind nicht wenige Kirchen bekanntgeworden, in welchen die Männer
auf der linken Seite figurieren9. Allein fast alle scheiden für eine
historische Betrachtung aus. Das gilt z.B. von Albinen (Wallis), wo bis 1945
auf der rechten Seite wohl die verheirateten Frauen sich befanden, auf
der linken jedoch nicht die Männer, welche die untere Empore
innehatten, sondern die ledigen Frauen. Auch die Kapellen kommen nicht
in Betracht. In zwei derselben in den Weilern sind die Männer stets da,

wo das Fensterlicht einstrahlt, andern einen Orte rechts, an dem andern
links, also ein gewisses Zugeständnis an das Recht des Stärkeren. Auch
Ollon (Wallis) kann nichts zur Diskussion beitragen. Als 1918/19 die

Kapelle erweitert und mit einer Abside versehen wurde, schuf man
auch zu deren Unker Seite einen Seiteneingang. Seit diesem Augenblick

wollten die Männer nicht mehr das Schiff durchschreiten, um
die vordere und hintere Seite auf der Rechten einzunehmen, sondern
besetzten einfach eines Sonntags frühzeitig durch die Seitentüre das

linke Seitenschiff, wovon sie sich auch durch die Mahnung des Geistlichen

nicht ablenken liessen. Die Frauen nahmen nun die von den
Männern verlassenen Plätze ein. Ähnlich ging es in Richterswil. Als
man die dortige katholische Kirche 1933/34 vergrösserte und ein

neues rechtes Seitenschiff hinzufügte, nahm es die Frauenwelt in
Besitz, wohl weil die Männer ihre angestammten Plätze nicht verlassen
wollten.

Schwierig ist es auch bei den protestantischen Kirchen, da dort je
nach Umständen die Ordnung wechselt. Interessant ist in dieser Hin-

7 Freundliche Mitteilung von Pfr. J. Cotti von Tinzen, 15. Mai 1952.
8 Freundliche Mitteilung von Otto Spinas, Tinzen, 19. Mai 1952.
9 Es ist unmöglich, hier alle, die sich mit Hinweisen und Antworten Verdienste

erworben haben, namentlich aufzuführen. Doch möchte ich besonders die stets ermunternde
Hilfe von Prof. R. Weiss, Zürich, und R. Wildhaber, Basel, erwähnen.



Frauen rechts, Männer links. Historische Platzverteilung in der Kirche 67

sieht, was wir von der glarnerischen Kirche in Schwanden wissen. J.J.
Leu bemerkte nämlich in seinem Iter Alpinum von 1705 : «Wir ge-
wahreten darbey, dass alle Kirchenstühle frey, also dass, wer der erste
aldort ist, sich hinsetzen kan, wo es ihm beliebet, welches auch ein
Zeichen ihrer Freyheit»10.

Auch Gais ist für unser Thema nicht einschlägig, denn dort sitzen
die Frauen nicht rechts, sondern links in der Kirche. Sie gehen einzig
zuerst zum hl. Abendmahl. Dies führte erst ein Chronist des 18.

Jahrhunderts, Gabriel Walser, darauf zurück, dass die Frauen bei der
Schlacht am Stoss (1405) heldenhaft mitgewirkt hätten11.

Gibt es nun aber wirklich in der Schweiz ausserhalb Graubündens

gar keine Kirche, wo die Frauen seit alters auf der Ehrenseite Platz
nehmen? Ein Beispiel wenigstens lässt sich aufbringen. Le Landeron

(Bezirk Neuenburg) besitzt eine alte Kapelle, die 1455 erbaut worden
ist und den 10000 Märtyrern geweiht wurde. Da später die Konven-
tualen des 1695 gestifteten Kapuzinerhospizes die Kapelle betreuten,
heisst sie «la Chapelle des Capucins». In dieser geosteten Kirche nehmen

die Frauen heute noch die rechte Seite in Anspruch, sind also auf
der Epistelseite. Warum Der Pfarrer von Le Landeron berichtet : « On
raconte - c'est une tradition, qui n'a pas de document - que quand
Farei, le réformateur, vint au Landeron pour prêcher la réforme, il fut
mal reçu par les femmes et fut obligé de s'enfuir.» Tatsächlich suchte
sich die Neuerung besonders 15 38 in der kleinen Stadt Eingang zu
verschaffen, jedoch vergeblich. 1542 sprach sich die Mehrheit der Bürger
für den alten Glauben aus. Gestärkt und gehalten wurden die Katholiken

von Solothurn, das schon 1449 ein Burgrecht mit Le Landeron
geschlossen und es noch 1501 und 1512 erneuert hatte12. Also der

Hintergrund der Erzählung könnte richtig sein, was uns aber kein
Recht gibt, die Erzählung selbst zu rechtfertigen.

3. Frankreich

Bissy bei Chambéry (Savoyen). Zwar kann man heute die Platzordnung

nicht mehr erkennen, aber in der Männer-Türe zur linken Seite

steckt vielleicht noch ein Überbleibsel davon. Henri Ménabréa,
Direktor der Municipal-Bibliothek in der Stadt Chambéry, schrieb
darüber: «L'église en forme de croix a deux autels, l'un à gauche du

10 E. Vischer, Johann Jacob Leus Alpenreise von 1705. Glarner Nachrichten, 4.
September 1954, Nr. 206.

11 Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz 6 (1931) 566F Dazu Archiv für
Schweiz. Geschichte 19 (1874) 33-37.

12 Vgl. Hist.-Biogr. Lex. der Schweiz 4 (1927) 590.



68 P. Iso Müller

maître-autel et consacré à St. Joseph, l'autre à droite à la Ste. Vierge.
A côté de l'autel St. Joseph est une porte dite encore aujourd'hui
porte des hommes. En principe cette porte est interdite aux femmes
D'où venait la coutume de réserver aux hommes la porte de gauche, à

quelle date remontait cette coutume Ni le curé de Bissy, ni les

ecclésiastiques, que j'ai interrogés, n'ont pu me le dire» (Brief vom
2i. Mai 1952).

Ivry bei Paris (Seine). Auf diese Kirche machte P. M. H. Vicaire OP,
Fribourg, aufmerksam und fügte hinzu: «On précise qu'à Ivry la

coutume était absolue avant la guerre, mais depuis la guerre les hommes

et les femmes ont tendance à se mélanger» (Brief vom 13. Februar
1952). Weiteres darüber bleibt noch zu erforschen.

Rouffach (Haut-Rhin). Die Marienkirche in Rouffach ist eine der
älteren Kirchen des Mandat Supérieur, das ein Besitztum des
Fürstbischofs von Strassburg war. Die Verteilung der Geschlechter in der
Kirche wird aus einem Ratsprotokoll vom 12. Februar 1724 klar:
«Item den ersten Stuehl sollen der Herren Officianten Weiber, wie
sich dero Eheherren auff linkher Handt im ersten Stuehl befindten,
ihren Rang haben»13. Diese Hinweise verdanken wir Herrn PaulFaust,
Rouffach, der dazu folgende Bemerkung beifügt: «La tradition populaire

attribue le côté droit de l'église aux femmes en reconnaissance de

leur bravoure témoignée lors de la prise du châteaux d'Isenbourg en
1106. Ce n'est là évidemment qu'une légende sans fondement historique

En aucun moment on ne trouve une allusion au fait d'armes
des femmes de Rouffach, qui me semble être une invention de l'époque
baroque» (Briefvom 7 Juli 1952).

Rouffach kann als sicherer Beleg für den Vortritt der Frauen im
Kirchenschiff gelten, während Bissy und Ivry noch keineswegs klar
sind.

f. Deutschland

In der Pfarrei Beulich (Dekanat Obergondershausen/Hunsrück),
Diözese Trier, haben die Frauen ihren Platz auf der rechten Seite in
der Kirche, während die Männer sich links befinden. Die örtliche
Überlieferung sagt, dass dieser Brauch in die Zeit der Reformation
zurückreiche, bei der in der Verteidigung des katholischen Glaubens
die Frauen tapferer als die Männer gewesen sein sollen. Die Gemeinde
ist sich ihres Sonderbrauches bewusst und hält streng daran fest. Prof.
Wagner, Liturgisches Institut Trier, der uns diese Mitteilung machte,

13 Archiv der Stadt Rouffach BB 6 fol. 335 zu 1561 und BB 37 fol. 141 zu 1620.



Frauen rechts, Männer links. Flistorische Platzverteilung in der Kirche 69

fügte dazu bei, dass es sich bei dieser alten Pfarrei wohl um einen

vorreformatorischen, mittelalterlichen Brauch handle.

Weniger klar liegen die Verhältnisse in der klassizistischen
Eberhardskirche zu Stuttgart. Im Unterschied zu allen anderen Stuttgarter
Kirchen hatten hier die Frauen die rechte Seite inne. Als Grund wird
angegeben, dass auf dieser Seite vorne der Marienaltar mit dem sehr

bekannten Bild der badischen Malerin Maria Ellenrieder (f 1863) war.
Die St. Eberhards-Kirche ist im letzten Krieg total zerstört und erst
in den letzten Jahren wieder aufgebaut worden. Heute gibt es weder
in der St. Eberhards-Kirche noch in den anderen Kirchen eine feste

Platzordnung14.

j. Irland

Zuerst wies Prof. Vicaire, Fribourg, auf Irland hin: «Ballingeary,
près de Cork (Irland), dans une région, où l'on parle le gaélique. Il
paraît, que la chose est assez habituelle dans cette région» (Brief vom
\z. Februar 1952). Der Hinweis war sehr wichtig. Die Irish Folklore
Commission, University College, Dublin, liess durch ihren Archivar
Seân O Süilleabhain eine Umfrage starten, deren Ergebnis hier kurz
zusammengefasst sei (Brief vom 30. April 1952). Danach lässt sich

für das gesamte Irland keine Regel aufstellen. In Co.Meath z.B.
befinden sich die Männer rechts, die Frauen links. In South Donegal
ist jedoch das Umgekehrte der Fall. Eine Nachforschung ergab, dass

in den Landgegenden Irlands sieben Kirchen die Männer auf der
rechten Seite plazieren, sechs Kirchen jedoch auf der linken Seite.

Acht Kirchen weisen eine Mischung der Geschlechter auf. Eine andere,
davon unabhängige Untersuchung wies auf die Tendenz hin, dass den

Männern doch eher die rechte Seite zukomme. In der Diözese Ardagh
figurieren die Männer mit wenigen Ausnahmen auf der rechten Seite,
ebenso im Sprengel Killaloe. Eine volkstümliche Erklärung für die
linke Seite scheint nicht zu existieren. Die Gelehrten denken eher an

liturgische Hintergründe. Man erinnert daran, dass einst alle Kirchen
den Mönchen gehörten. Als dann die Klosterkirchen auch der
Öffentlichkeit erschlossen wurden, hätte man Männer und Frauen getrennt.
Eine solche Trennung sei ja auch in der noch aus dem 7. Jahrhundert
stammenden Kirche St.Brigid in Kildare nachzuweisen15. Darüber
indes, warum in einigen Kirchen die Frauen rechts ihren Sitz haben, ist
offensichtlich nichts bekannt. Auf alle Fälle aber ist es wichtig, dass

gerade im abgelegenen Irland sich eine solche Anzahl von Kirchen

14 Freundliche Mitteilung von Staatsarchivdirektor M. Miller, Stuttgart.
16 Fr. Henry, Irish Art. 2. Aufl. 1947, 47.



70 P. Iso Müller

erhalten hat, wo heute noch die Frauen die Ehrenseite innehaben,
ohne dass man in ihnen die Nachkommen von Amazonen oder
Walküren oder besonders kirchentreuen Töchtern sieht.

6. Übrige Länder

Da in unserer bisherigen Statistik Rätien und Irland besonders

hervorragen, könnte man vermuten, am ehesten in abgelegenen, isolierten
Landschaften des Abendlandes noch solche Belege zu erreichen. Dabei
durfte man besonders an die skandinavischen Länder und an die

Pyrenäenhalbinsel denken. Für den skandinavischen Norden berichtete

Lily Aall, Oslo, dass dies z.B. in Westnorwegen heute noch Sitte ist
und für Unverheiratete unbedingt gilt. In Ostnorwegen und in den
Städten hält man sich schon nicht mehr daran. Für die früheren Zeiten
können wir feststellen, dass zum Kommunizieren die Männer auf der
rechten, die Frauen auf der linken Seite sich zum Altare begeben mussten,

was wiederum auf die gleiche Verteilung im Schiffe schliessen
lässt. Diese Bestimmung lässt sich in der dänischen Kirchenordnung
von 1539 und ln der norwegischen von 1604 und 1607 nachweisen.
Also hat sich ein entgegengesetztes Brauchtum selbst im abgelegenen
Norden nicht erhalten können.

So kam noch der spanische Süden in Betracht. Nach einem Berichte
aus dem Kloster Silos findet dort die Gewohnheit, dass sich die Männer
links einfinden, immer mehr Verbreitung, aber nur auf neuere
liturgische Einflüsse hin. Man hält es, wie übrigens auch anderswo, für
liturgischer, wenn man rechts und links vom Altare und Kreuze aus
sieht «In den übrigen Kirchen halten sich die Männer, je nach dem

Raumverhältnis, bald da bald dort in den Seitenschiffen auf, die Frauen
aber in der Mitte oder auch vermischt unter den Männern» (Mitteilung

7. Mai 1952).

II. Liturgische Erklärungen

Eines dürfte aus der Zusammenstellung klar sein, dass es sich um
ein Brauchtum handelte, das man nicht nur aus einer Kirche allein
erklären kann, sondern aus einer allgemeinen liturgischen Gewohnheit,
die sich von Irland über Frankreich und Deutschland bis nach Rätien
hin erstreckte. Diese Gewohnheit fiel erst auf, als sie nicht mehr
allgemein war. Nun suchte man für diesen zurückgebliebenen und
deshalb auffälligen Sonderbrauch lokale Erklärungen. Dabei fallen sofort
zwei Kategorien auf. Die eine will das frauliche Vorrecht in der

Haltung des frommen Geschlechtes in der Zeit der Glaubensspaltung
sehen, die andere in einer Anteilnahme an einer alten, meist mittel-



Frauen rechts, Männer links. Flistorische Platzverteilung in der Kirche 71

alterlichen Schlacht. Für beide Beziehungen stehen aber keine wirklich

historischen Notizen zur Verfügung. Es handelt sich einfach um
Erklärungsversuche späterer Zeit. Diese spätere Zeit kann man
allgemein auf das 18./19. Jahrhundert datieren, soweit bis jetzt ersichtlich

ist. Nie konnte eine Interpretation als ältere Deutung belegt werden.

Am genauesten lässt sich das bei Pleif auf die Zeit von ca. 1785

zurückverfolgen. Das 18. Jahrhundert, das so gerne als das
«Jahrhundert der Frau» bezeichnet wird, kam auf diese ebenso vornehme
wie liebenswürdige Erklärung, ein freundliches Kompliment an die

elegante Dame des 18. Jahrhunderts16. Schillers Bild von der Stauffa-
cherin ergänzt uns diese Zeitkomponente in trefflicher Art. Aber das

sind keine Erklärungen für die nüchterne und sachliche Wissenschaft
der kritischen Geschichte und Volkskunde.

Wir übergehen hier natürlich all das, was man zur Rechtfertigung
der Symbolik von Rechts und Links schon dargelegt hat. Rechts ist
und bleibt die Ehrenseite. Es sei nur an Ps. 109, 1 (sede a dextris meis)
und Matthäus 25, 33ff. (Schilderung des jüngsten Gerichtes) erinnert.
Die Darstellungen des letzten Gerichtes in Müstair, Oberzell,
Torcello, um hier Bilder des 9. bis 12. Jahrhunderts zu erwähnen, belegen
das auch in ihrer Weise17. Warum es auch überhaupt zu einerTrennung
der Geschlechter in der Kirche kam, wegen der Taufzeremonien oder

wegen des Friedenskusses, ist hier auch nicht von Belang. Die ganze
diesbezügliche Forschung steckt noch in den Anfängen18. Die
Längsteilung des Kirchenraumes ist jedoch im 5./6.Jahrhundert Tatsache.
Paulinus von Nola (f 431) schildert seine Basilika des hl. Felix und
bezeichnet die Bilder von Job und Tobias als zur rechten Seite, die
Bilder von Judith und Esther auf der linken Seite befindlich. Auch
in S. Apollinare Nuovo zu Ravenna im 6. Jahrhundert stehen die
Bilder der Jungfrauen zur Linken, die der Märtyrer zur Rechten des

Einganges19.
Dem aber war nicht ausschliesslich so. Bei der alten Basilika Vaticana

war der Männerplatz zur Linken des Einganges. Auch liess Papst Ser-

gius (f 701) ein goldenes Bild des hl. Apostels Petrus verfertigen, das

sich auf der Frauenseite befand. Auf päpstlichen Siegeln steht Paulus

18 Näheres Riedi (wie Anm. i) 296f.
17 R. Frauenfelder, Rechts und links in der Symbolik der mittelalterlichen Kunst, in:

Schweizer Rundschau 1936, 1108-1113.
18 Vgl. Gesammelte Aufsätze zur Kulturgeschichte Spaniens 9 (1954) 14.
19 H. Seihorst, Die Platzordnung im Gläubigenraum der altchristlichen Kirche

(Münster/Westfalen 1931) 24-27. Wahrscheinlich befanden sich auch in der geosteten
karolingischen Luciuskirche in Chur die Männer rechts, denn der grosse Victoride scheint
im südlichen Muldengrab gelegen zu haben. E. Hug im Bündner Monatsblatt 1955, 187.



72 P. Iso Müller

auf der rechten, Petrus auf der linken Seite. Auf Sarkophagen finden
wir Petrus fast immer zur Linken, Paulus zur Rechten des Herrn. Auf
Mosaikbildern ist vielfach die linke Seite bevorzugt, so in S. Maria
trans Tiberim, S. Cosmas und Damian usw.20.

Die bevorzugte Seite war ja schliesslich nicht die Epistelseite, also

die rechte, sondern die Evangeliumseite, also die linke vom Eingang
gegen den Altar gerechnet. Das Sakramentshäuschen befand sich auch

JV

+ v-

FRAVEN

-0

EVANQELIV/mI I 1 I MÄNNER Abb.

immer an der Nordseite. Und vom Kreuz der mittelalterlichen Kirche
aus gesehen, war die linke Seite die vornehmere, wo auch stets der

gute Schacher hing. Auch ist zu bemerken, dass z.B. in der Schlosskapelle

zu Marienburg auf dem berühmten Bild des 14. Jahrhunderts
rechts vom Richter die Verdammten sind, links die Auserwählten21.
Es kommt eben alles darauf an, was für einen Standpunkt man
einnimmt. Selbst ein Fachmann auf diesem Gebiete, Josef Sauer, schrieb

vor einigen Jahrzehnten: «Der Standpunkt, von dem aus diese

Bezeichnungen (links und rechts) gelten, ist nicht immer derselbe, infolgedessen

die Ausdeutung auch nicht immer die gleiche. Auch sonst
herrscht in der alten wie mittelalterlichen Zeit recht schlimmer Wirrwarr

hierüber, so dass man geneigt sein könnte, einer tieferen
Auffassung von rechts und links nicht viel Wert beizulegen.» Sauer weist
darauf hin, dass mittels der Kreuzesarme des Herrn die Altarseiten
identifiziert werden und nun plötzlich die rechte Seite zum Symbol der

Judenwelt, die linke zu dem der Heidenkirche wird22.
An sich könnten uns diese allgemeinen Bemerkungen genügen. Um

aber auch den modernsten liturgiegeschichtlichen Anforderungen zu
genügen, haben wir Johannes Wagner vom Liturgischen Institut in
Trier gebeten, uns des genaueren die linke Seite der Männer in der
Kirche zu erklären. Seine Ausführungen vom 7. März 1952 seien hier

20 Seihorst (wie Anm. 19) 27-32.
21 Paul Perdrizet, La Vierge de Miséricorde (Paris 1908) 205.
22 J. Sauer, Symbolik des Kirchengebäudes (1924) 95F Vgl. auch 94F, 116F, 198F,

229F, 253,259.



Frauen rechts, Männer links. Historische Platzverteilung in der Kirche 73

kurz zusammengefasst. Die alte römische Ordnung (Abb. i), die bei
den grossen römischen Basiliken der Regelfall war, weist den Apsis-
sitz im Westen auf, während die Zelebration gegen Osten stattfand

(also gegen das Volk hin). Die Ehrenseite wurde also vom Apsissitz
aus bestimmt, so dass die Männer und der Evangelienambo zur Rechten

des Vorsitzenden d.h. praktisch auf der Südseite kamen (vgl.
S. demente: Ambo mit Osterleuchter zur Rechten des Vorsitzenden).

MÄNNER EVANGELIUM

N Œ=D

w- -0

FRAUEN Abb.

Diese Ordnung wurde durch die norditalienisch-gallisch-fränkische
abgelöst (Abb. 2). Hier findet der Apsissitz im Osten seinen Platz,
ferner auch in gleicher Richtung die Zelebration. Walafried Strabo

(f 849) bezeichnet dies als den usus frequentior, kennt also doch noch
Ausnahmen (De reb. eccl. c. 4). Auch hier wird die Ehrenseite vom
Apsissitz aus bestimmt. Männerplätze und Verlesung des Evangeliums
durch den Diakon figurieren zur Rechten des Vorsitzenden, d.h.
praktisch auf der Nordseite. Man vergleiche dazu die männlichen

Heiligen auf der Nordseite von S. Apollinare zu Ravenna und vielleicht
auch die sog. «linke» Männerseite in der deutschen Pfarrei Beulich.
Pseudo-Alkuin (9./10. Jh.) setzt diese Ordnung voraus23. Ihr folgt
auch die Privatmesse. Die einzelnen Altäre sind geostet (vgl. sog.
St. Galler-Plan), der Priester liest das Evangelium auf der Nordseite
des Altares (vgl. Micrologus von ca. 108 5), gleichsam einer imaginären
Gemeinde halb zugewendet. So gewöhnte man sich durch die Privatmesse

daran, am Altare selbst, Evangelien- und Epistelseite zu
unterscheiden. Mit dem Aufkommen der Privatmesse bemächtigte sich
diese Unterscheidung auch des Hochaltares. Dabei wird «rechts»
und «links» wie im ganzen Raum, so auch am Altare bzw. an den

Altären von der Apsis her bestimmt, obschon es sich für die vom Volk
abgewandt zelebrierenden Priester genau umgekehrt verhält. Das
bleibt so in der Sprache der Rubriken bis heute. Man weiss von der

23 L. Eisenhofer, Handbuch der katholischen Liturgik 2 (1933) 117.



74 P. Iso Müller

Entwicklung noch, dass principalis lectio und principalis sexus, also

Evangelium und Männer, zusammengehören. So entspricht es ja
auch noch der Wirklichkeit. Aber allmählich bildete sich ein neues
Gefühl heraus. Aus der Praxis der Evangelienlesung ad septemtrionem
entsteht eine Theorie: das Evangelium muss nach Norden gelesen
werden. Einstweilen harmonisieren die beiden Grundsätze. In der
nächsten Periode werden sie sich widerstreiten.

r FRAUEN
z

73
m

w-

N*

-0

$ MÄNNER

/.DIGNITÄT /BISCHOF

rn

^
D
EV.

KLERU5 Abb. 3

Die nordisch-mittelalterliche Ordnung (Abb. 3) verzichtet auf den

Apsissitz, der ganz verschwindet. Es bleibt jedoch die Zelebration
nach Osten. Dadurch entsteht eine Spaltung des Raumgefühls, das

für den Chor und das Schiff verschieden wirkt. Im Chor regiert noch
die alte Ehrenordnung. Rechts wird gerechnet vom - nunmehr imaginären

- Apsissitz des Vorsitzenden. Dies gilt für den Thron des

Bischofs, der zwar vor dem Altar das Feld räumt und die Apsismitte ver-
lässt, aber nach rechts ausweicht. Ferner gilt dies auch für das Evangelium,

das im reichen Klerusgottesdienst ohne Anstoss rechts gelesen
wird. Endlich hat dies auch Bedeutung für den Altar, dessen «

Evangelienseite» bis heute rechte Seite heisst. Im Schiff regiert jedoch eine

neue Ehrenordnung. Die Gemeinschaft der Laien, die gegen den Altar
hin gehen oder stehen, schauen oder beten, richtet sich untereinander
aus. Rechts ist die Ehrenseite. Die Männer nehmen die Südseite ein.
Dieser Wechsel der Männer von Nord nach Süd wurde erleichtert
durch die Tatsache, dass sich in den fränkischen Kirchen die Plätze
der Männer sehr oft nicht im Schiff, das den Frauen überlassen war,
sondern beiderseits auf den Emporen, den typisch fränkischen «

Mannhäusern» befanden. Darum gab es vielfach keine «traditionelle
Männerseite», von der die Männer nur schwer zu verdrängen gewesen
wären. Bei einem Neu- oder Erweiterungsbau, der auch den Männern
Platz im Schiff gewährte, konnte das neue Gefühl für Rechts und Links
im Volksraum sich ungehindert Ausdruck verschaffen.



Frauen rechts, Männer links. Historische Platzverteilung in der Kirche 75

Die ganze Entwicklung führte nun zum Widerstreit der beiden
Evangeliengrundsätze. Der Diakon wird für die Verkündigung des

Gotteswortes im Volksgottesdienst unsicher. Soll er dem principalis sexus
auf der Südseite folgen Oder muss er nicht wegen der Verkündigung
ad septemtrionem und überhaupt um der Übereinstimmung mit der
Ehrenseite des Chores willen auf der Nordseite bleiben? Die Frage
wird verschieden beantwortet, und die Praxis ist verschieden. Diesen

LINKS

EVANGÊUENSEITE

-r
N

W- 0

Abb. 4

Schwebezustand zeichnet der schon genannte Micrologus des 11.
Jahrhunderts. Schliesslich siegt, wie es im Mittelalter kaum anders sein

konnte, die allegorische Deutung über die personale : Das Evangelium
bleibt auf der Nordseite.

So kommt schliesslich die neue römische Ordnung zustande (Abb. 4).
Sie weist einen Apsissitz im Westen auf, doch bleibt die Zelebration

gegen Osten. Die alte Ehrenordnung im Chor wird aber durch den
Einbruch des nordischen Prinzips von der Verkündigung des

Evangeliums ad septemtrionem zerstört. Selbst in Rom wird das Evangelium

nach Norden verkündet, wie es Innozenz III. bezeugt und
ausführlich begründet. Das bedeutet aber für die gewesteten Basiliken
Roms: links vom thronenden Bischof. Daraus entwickelt sich die

neue Raumvorstellung: Links wird Evangeliumseite. Sie wurde so

mächtig, dass sie sich selbst für die seit dem Mittelalter geostete Kirche
S. Lorenzo fuori le mura Geltung verschaffte. Dort steht heute der
Envagelienambo mit demOsterleuchter linksvom thronenden Bischof,
also auf der Südseite.

Soweit die Ausführungen von Wagner. Er deutete bereits die

Lösung des Problems bei der norditalienisch-gallisch-fränkischen
Ordnung an, die ja auch für Beulich im Sprengel Trier in Betracht kommt.
Das gilt wohl auch für die rätischen Kirchen. Freilich datiert Tarasp
etwas spät, da dort erst im 16. Jahrhundert eine Kirche entstand.
Doch gehört der Kirchturm von Tinzen in seinen unteren Teilen noch
der romanischen Periode an. Ganz alt ist Pleif, das um 800 eine Drei-



76 P. Iso Müller

apsidenkirche nach dem sog. rätischen Typus darstellte24. Hier kann
sich auch noch altes liturgisches Brauchtum erhalten haben. Wie schon

betont, ist es ja merkwürdig, wie gerade in Irland und Rätien am
meisten Belege für die rechte Frauenseite zu finden sind.

Da aber auch die Pleifer Ordnung im 18. Jahrhundert irrtümlicherweise

mit einer Schlacht verbunden wurde, möchten wir noch
anhangsweise dieses Thema näher besprechen.

III. Die Frauen in den Schlachten

Untersuchen wir einmal einige bekannte Nachrichten über die
Anteilnahme von Frauen an Kämpfen wenigstens im mitteleuropäischen
Gebiete in der Zeit vom 12. bis zum 18. Jahrhundert.

Chronologisch steht an der Spitze die Eroberung von Isenburg im
Elsass von 1106, von der jedoch das Wesentliche schon früher gesagt
worden ist, so dass sich hier ein weiteres Eingehen erübrigt. Für die
Geschichte kommt ein Mitwirken der Frauen nicht in Betracht.

Gerne erinnert man an die berühmten Weiber von Weinsberg. Bei
der Belagerung der Burg Weinsberg in der Nähe von Heilbronn im
Jahre 1140 wurde den Frauen gestattet, soviel mitzunehmen, als sie

nur tragen konnten, was sie dazu benutzten, um ihre Männer aus der

Burg zu tragen und damit zu retten. Die Episode ist zeitgenössisch
belegt und daher glaubwürdig, besagt aber keinen eigentlichen Kampf25.

Kämpferischer gestaltete sich der Anteil der Frauen an einer anderen

Belagerung, nämlich derjenigen von Zürich durch Herzog Albrecht
im Jahre 1292. Hier sollen sich Frauen und Jungfrauen auf den Rat
eines greisen Kriegers mit Waffen gerüstet und schon allein durch diese

Demonstration den sofortigen Rückzug der Feinde erwirkt haben.
Die Erzählung lässt sich im Sinne einer mittelalterlichen Kriegslist
wohl verstehen und ist durchaus möglich. Sie wird uns im 14.
Jahrhundert durch den Winterthurer Chronisten Johannes Vitoduranus
berichtet. Sicherheit jedoch kann der Bericht nicht beanspruchen26.
Selbst der Zürcher Staatsarchivar Paul Schweizer gesteht: «Ich kann

24 Poeschel (wie Anm. 3) 3 (1940) 302F, 527; 4 (1942) 249.
25 B. Gebhardt, Handbuch der deutschen Geschichte 1 (1954) 294F mit Angabe

weiterer Literatur.
26 MGFI Scriptores rerum germ, nova series III: Chronica Johannis Vitodurani ed.

F. Baethgen (1924) 45. Vgl. Einleitung S. XXVI-XXVIII, wo daraufhingewiesen wird,
wie neben den literarischen Quellen auch «ein breiter Strom von Volksüberlieferung»
wahrzunehmen ist. Daher gestaltete der schwäbische Franziskaner seine Berichte oft
«anekdotisch oder novellenhaft». Der bekannte Geschichtsschreiber Bayerns S. Riezler
nannte den Verfasser «den leichtgläubigsten aller Chronisten», der uns erstaunliche
Klatschgeschichten und Lügenmärchen bietet, freilich neben zuverlässigen Nachrichten
aus seiner näheren Umgebung.



Frauen rechts, Männer links. Flistorische Platzverteilung in der Kirche 77

nicht bestreiten, dass die Geschichte nicht über jeden Zweifel erhaben
ist.» Er erwägt, ob nicht der Chronist einen Bericht von Livius
benutzte, nach welchem Frauen die Mauern Roms gegen Hannibal
verteidigt hätten27.

Nicht im strengen Sinne hierher gehört eine Szene in der Dauphiné.
Zwischen den Bewohnern von Saint-Julien-Beauchène und den
Karthäusern von Durbon war es schon 1278 wegen der Alpen und Weiden
zu einer Schlacht mit Stöcken gekommen. Im Jahre 1300 beklagten
sich die weissen Mönche, Männer und Frauen hätten sich mit allen
Arten von kriegerischen Werkzeugen und Geräten bewaffnet, mit
Lanzen und Steinen, und hätten die Söhne des hl. Bruno grausam
verprügelt und einige sogar ganz schlimm verwundet (omni Dei timore
postposito eosdem monachos ac fratres ipsos verberaverunt atro-
citer et ipsorum aliquos enormiter vulneraverunt)28. Hier handelt es

sich nicht um einen Krieg, sondern um eine Schlägerei und einen

Raubzug, vergleichbar etwa dem Zug der Schwyzer gegen Einsiedeln
im Jahre 1314.

Chronologisch schliesst sich daran die Schlacht bei Porclas oberhalb
Ilanz gegen den Mundaun hin. Graf Rudolf von Montfort stürmte

1352 mit seinen Mannen gegen das Gebiet des Freiherren UlrichWalter
von Belmont, der jedoch vom Lugnez kommend siegte. Die Bedeutung

der Schlacht in der spätmittelalterlichen Geschichte des bündnerischen

Rheintales ist über jeden Zweifel erhaben29. Dass jedoch die

Lugnezerinnen dabei mitwirkten, erfahren wir erst um 1785 durch ein
deutsches Lied, was dann gegen Ende des 18. Jahrhunderts verschiedene

Literaten weitergaben, jedoch stets mit einem Fragezeichen30.
Erinnert sei hier an das «Tagebuch einer Wanderung von Chur bis
Montblanc» von 1790, wonach die Lugnezerinnen «mit Steinen und
Schnecken den Feind, der durch die Schlucht hineindringen wollte,
verjagt haben sollen»31. Merkwürdig ist das Schweigen aller Chronisten

von 13 5 2-1785, angefangen von Campell und Guler bis Bundi und
Sprecher. Der orts- und geschichtskundige Pfarrer vom Lugnez,
Rudolf von Caduff (1749-80), der sonst viele historische Bemerkungen
ins Kirchenbuch einschrieb, erwähnt wohl die Schlacht, nicht aber die
Frauen (zum 12. Mai). So war es nicht nur am Hauptort des Tales, in

27 Zürcher Taschenbuch 1888, 135-138. Offen lässt die Frage auch W. Oechsli, Die
Anfänge der schweizerischen Eidgenossenschaft (1891) 313 und Regest Nr. 367.

2S Th. Sclafert, Le Haut-Dauphiné au Moyen-Age (1926) 113.
29 I. Müller, Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 160F, dazu L. Joos im Bündner

Monatsblatt 1958, 1-15, wo auch eine neue Quelle des 14. Jh. herangezogen ist.
30 Riedi (wie Anm. 1)289-301.
31 Abgedruckt bei Fäsi (wie Anm. 2) 44F



78 P. Iso Müller

Pleif, sondern auch in Lumbrein, wo Pfarrer Petrus Tini (1732-60)
ebenfalls die Schlacht notierte, nicht aber eine weibliche Mitwirkung
(zum 12. Mai). Vor wenigen Jahren hat man in der Pfarrkirche von
Cumbels an der Südwand eine Darstellung der Schlacht gefunden.
Von kunstgeschichtlicher Seite aus vermutete man Hans Ardüser als

Maler, der ja auch im nahen Villa die Kapelle von St. Sebastian und
St. Rochus 1592 auf der Südwand malte. Zu den stilistischen Gründen
kommen noch paläographische. Die Inschriften sowohl in Cumbels
wie in Villa gleichen einander, stets handelt es sich um spätgotische
Hufnagelschrift. Das Schlachtbild von Cumbels, das also aus dem
Ende des 16. Jahrhunderts stammt, ist wohl etwas beschädigt, doch
sieht man genau den von oben herab kommenden Gewalthaufen, aber
ohne weibliche Begleitung. Nichts berechtigt uns mithin, von einer
wesentlichen historischen Mithilfe der Lugnezerinnen zu sprechen.

In der schweizerischen Kriegsgeschichte interessiert uns weiter die

Belagerung von Rapperswil. Nach der Schlacht bei Näfels (9. April
1388) umschlossen die Eidgenossen auf ihrem Rückweg die
österreichisch orientierte Rosenstadt drei Wochen lang, jedoch infolge der
Tapferkeit des Hauptmannes Peter von Torberg ohne Erfolg. Bei
dieser Verteidigung der eigenen Stadtmauern halfen die Frauen, wie
berichtet wird, so mit, dass die belagernden Eidgenossen Mann und
Frau nicht unterscheiden konnten. Sie trugen also eine Waffenrüstung.
So lautet die Mitteilung der Konstanzer Chronik des Ulrich Richental

(f ca. 1434/37), die Gebhard Dacher (j- 1471) erweiterte32. Eine treue
Mitwirkung der Frauen in irgend einer Weise nehmen auch die heutigen

Historiker an33.

Von Rapperswil wandern wir zum Stoss, wo die Appenzeller 1405
ihre wichtige Befreiungsschlacht schlugen. Dass dabei die Frauen von
Gais entscheidend im Kampfe mitgewirkt haben, das berichtet uns
freilich erst Gabriel Walser, ein Chronist von ca. 174034. Auf die
gleiche oder ähnliche Episode des Appenzellerkrieges wies der Zürcher
Professor und Pfarrer Leonhard Meister (1741-1811) in seinen
«Fliegenden Blättern», die 1783 in Basel erschienen und auf S. 173-213
nichts weniger als die «Ältere Helvetische Geschichte des schönen
Geschlechts» bieten. Darin lesen wir: «In der Schlacht bey dem Riet-
lingerwalde im Jahre 1405 schien der Sieg sich auf Österreichs Seite zu

32 A. Henne, Die Klingenberger Chronik (1861) 140. G. v. Wyss, Geschichte der
Historiographie in der Schweiz (1895) 115.

33 Schweizer Kriegsgeschichte 2 (1935) 39. H. G. Wirz, Vom Sempacherkrieg zum
Thurgauerzug (1944) 68.

34 Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz 6 (1931) 566F Die Schweizer
Kriegsgeschichte 2 (1935) 48 übergeht die Gaiserinnen.



Frauen rechts, Männer links. Historische Platzverteilung in der Kirche 79

neigen In langer, weisser Hülle sinds der Älpler schlaue Weiber, vor
denen Österreich flieht» (S. 205 f.).

Im gleichen Jahrdundert wehrten sich die Franzosen gegen die in
ihrem Lande weilenden Engländer. Dabei spielte Jeanne d'Arc (f 1431)
eine bedeutende Rolle. Allein sie trug nur die Fahne voran, ermunterte
die Soldaten zur Tapferkeit, tötete aber niemanden selbst, weil sie dies
als Aufgabe der Männer betrachtete35.

Keinen Vergleich mit der französischen Heldenjungfrau hält die
Zürcherin Ziegler, die Frau des Torwächters, aus, die nach der
Schlacht bei St. Jakob an der Sihl 1443 durch entschlossenes Schliessen
des Stadttores die Eidgenossen am massenhaften Einstürmen abgehalten

haben soll. Die Überlieferung ist übrigens nicht so deutlich36.
Auch die Anna Durtschei, eine mutige Tavetscherin, die 1621 die

evangelischen Truppen auf Irrwege führen liess, ist nicht eigentlich
eine kriegerische Persönlichkeit37.

Damit sind wir schon in die Zeit der Konfessionskriege gekommen,
zu denen auch der Dreissigjährige Krieg (1618-48) in seinen Anfängen
zählt. Dass 1621 die Frauen von Langwies die spanisch-österreichischen

Truppen zurückgeschlagen haben und dass dann ihnen zu Ehren
die letzte Bergschlucht vor Langwies Frauentobel benannt worden
sei, ist an sich möglich. Es scheint jedoch, dass alte Quellen dafür nicht
einstehen38. Auch der Name Frauentobel ist dafür kein Beweis, da

eine solche Bezeichnung auch sonst z.B. inDavos undPeist vorkommt.
Ferner gibt es auch Frauabarga (Parpan), Frauastall (Sufers), Frauenberg

(Ruis) usw. Andrea Schorta, Chur, der uns viele Belege dafür
angab, weist darauf hin, dass es sich z.B. bei Frauachilcha in Davos
um eine Kurzform aus Unserer Frauen Kirche handelt, bei Fraua-

bongert in Cazis um die Bedeutung Klosterfrau. In manchen Namen
steckt auch im Sinne eines Geisterglaubens die Bedeutung Frau
Fee39. Der Name Frauentor bei Porclas ist erst neueren Datums. Dass

endlich in Langwies die Frauen zuerst zum hl. Abendmahl gehen,
lässt die Frage stellen, ob nicht durch die Schlachterzählung diese
Gewohnheit erklärt werden wollte. Anders steht die Sache für die
Frauen in Schiers, die sich 1622 gegen die österreichischen Besatzungstruppen

auszeichneten. Salome Lienhard tötete sieben Soldaten mit
einem Prügel, Katharina Haberstroh riss einem anderen das Schwert

35 Guido Görres, Die Jungfrau von Orléans (1883) 30, 94F, 123, 270.
38 Nabholz-Muralt, Geschichte der Schweiz 1 (1932) 259. Die Episode erwähnt nicht

Schweizer Kriegsgeschichte 2 (1935) 80.
37 Darüber zuletzt Bündner Monatsblatt 1942, 237.
38 C. Fischer, Land und Leute im Thale Schanfigg (1905) 10.
39 Vgl. Schweiz. Idiotikon 1, 1251.



8o P. Iso Müller

aus der Hand und tötete ihn damit. Anna Marugg erledigte einen
Österreicher auf einem Stall.

Die historischen Berichte sagen jedoch nichts davon, dass deshalb
dem weiblichen Geschlechte der Vortritt bei der Eucharistiefeier
zugebilligt worden sei. Vielmehr können wir diesen Zusammenhang
erst in einem Berichte von Georg Leonhardi von 1849 feststellen40.

Bislang unbezeugt und eher zweifelhaft ist, dass die Weiber von
Häselgehr oder Elmen in Österreich sich gegen die Schweden
bewaffneten, aller Orten Wachtfeuer anzündeten und einzig durch ihre
kriegerische Demonstration die Schweden in die Flucht schlugen.
Nach der Einnahme von Bregenz im Jahre 1647 sollen ebenfalls Bre-
genzerwälderinnen in weissen Kleidern und mit Waffen bewehrt die
Schweden zur Rückkehr gezwungen oder, wie eine andere Version
will, sie alle erschlagen haben41.

Ähnliches wird auch aus den Türkenkriegen erzählt. Die Söhne des

Halbmondes waren 1683 bis zum Dörfchen Wiesen im Burgenlande
gekommen. Von der Burg Forchtenstein aus erhoben Frauen entsetzlichen

Lärm, bedeckten ihre Köpfe mit Männerhüten, schleppten Steine

herbei, taten als ob sie eine Verteidigungslinie bildeten, was einzig
schon die Türken so in Schrecken brachte, dass sie fortzogen. Auch
diese Erzählung ist nicht geschichtlich unterbaut. Die Herausgeberin
sagt mit Recht: «Es ist unglaublich, was alles die Feinde in wildeste
Flucht zu schlagen vermochte, will man alten Sagen Glauben
schenken»42.

Einzelne Fleldentaten des Frauengeschlechtes sind uns aus der sog.
Franzosenzeit überliefert. Hier fliessen die Quellen klarer und sicherer.
Die tapfere Marie Zbinden schlug in Neuenegg 1798 den ersten ins
Haus eindringenden Franzosen mit dem Karst nieder43. Anna Maria
Bühler in Ems verhinderte 1799 die Bespannung eines französischen
Geschützes, was dessen Eroberung durch die Oberländer ermöglichte44.
Weit wichtiger und berühmter aber sind die Frauen und Kinder der
Nidwaldner, die 1798 die Waffen ergriffen, um zusammen mit ihren
Männern und Vätern die Heimat gegen die Jakobiner zu verteidigen45.

40 Riedi (wie Anm. i) 300F und P. Gillardon, Geschichte des Zehngerichtenbundes
(1936) i6of.

41 Lang-Reitstätter, Lachendes Österreich, österreichischer Volkshumor (1948) 189.
42 I.e. 190.
43 Schweizer Kriegsgeschichte 7 (1918) 123.
44 Bündner Monatsblatt 1939, 256F
45 Schweizer Kriegsgeschichte 8 (1921) 35. Zur grossen Zahl der toten Frauen:

K. Vokinger, Die Schweiz unter Fremdherrschaft (1944) 46.



Frauen rechts, Männer links. Historische Platzverteilung in der Kirche 81

Damit beschliessen wir unser Thema, da es uns fernliegt, auch noch
die Zeit, die zwischen den französischen Bastillenstürmerinnen und
den bolschewistischen Frauenbataillonen liegt, zu durchgehen. Es

genügt uns folgendes zu konstatieren : Es gab Fälle, wo sich die Frauen
tatsächlich in den Kampf einmischten, wie etwa die Schierserinnen und
Nidwaldnerinnen belegen. Neben sicheren Fällen dürfen einige
Nachrichten als wahrscheinlich bezeichnet werden, so etwa die Anteilnahme
an der Verteidigung von Zürich und Rapperswil. Aber sehr viele
Erzählungen tragen doch den Charakter einer Legende ins Gesicht
geschrieben. Wie es im kirchlichen Bereiche heisst: mulier taceat in
ecclesia, so könnte man im militärischen Gebiete sagen : mulier quiescat
in pugna. Anlass zu solchen Lobeserhebungen der Frauen gab da und
dort die Platzverteilung in der Kirche, so etwa in Rouffach im Elsass

und Pleif im Lugnez. Wie nun vorliegende Arbeit ausführte, versagen
hier lokale Erklärungen. Schon einzig der Hinweis auf andere
Kirchen, besonders auf solche im entfernten Irland, lässt an den
volkstümlichen Erklärungen zweifeln. Einzig allgemeine liturgische
Verhältnisse vermögen hier einen Aufschluss zu geben.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 57 (1961)


	Frauen rechts, Männer links : historische Platzverteilung in der Kirche

