
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 54 (1950)

Artikel: Christoph Trümpi : Pfarrer und Chronist 1739-1781

Autor: Gehring, Jacob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JACOB GEHRING

CHRISTOPH TRÜMPI
PFARRER UND CHRONIST

1739—1781

Ein Beitrag zur Geschichte der Aufklärung
im Kanton Glarus





Inhaltsverzeichnis

Seite

Vorwort 5

Biographie 7

Einfluß des Carolinums 11

Triimpis Religiosität, Theologie und Ethik 13

Naturansicht, Lebens- und Weltanschauung 17

Kritische Sichtung 35

Patriotismus, Optimismus, Rationalismus,
Atheismus 47

Die Chronik 55

Trümpis Bildung und Charakter 63

Quellenangaben 71

Zitate 72

Register 74





Vorwort

Nicht nur hinsichtlich des religiösen, sondern hinsichtlich des

geistigen Lebens der Menschheit überhaupt kommt dem

Aufklärungsjahrhundert fundamentale Bedeutung zu. Die noch nicht
geschriebene, von allen Freunden der glarnerischen Geistesgeschichte
aber mit Spannung erwartete Geschichte der Aufklärung im Glarner-
lande wird nicht umhin können, sich auf Biographien bedeutender
Glarner des 18. J ahrhunderts zu stützen. Hier darf als einflußreicher,
bedeutender Zeitgenosse Christoph Trümpi genannt werden. Es ist
merkwürdig, wie lange dieser um sein Land verdiente Glarner auf
seine Biographie hat warten müssen. Doch hegt sie nun vor, will des

Pfarrer-Chronisten Persönlichkeit würdigen, will vor allem seine
geistige Position in seiner Zeit feststellen.

Von leider nur sehr wenigen glarnerischen repräsentativen Gebildeten

aus älterer Zeit sind wir in der Lage, ein zuverlässiges und
umfassendes Bild ihrer geistigen Haltung gegenüber Leben, Welt und
Ewigkeit zu rekonstruieren. Dessen eingedenk, daß sowohl Trümpis
Chronik als auch seine Predigten längst vergriffen, daß vor allem
letztere selten geworden, daß seine «Zusätze» zur Chronik nur
handschriftlich vorhanden sind, schien es uns wohlangebracht, selbst auf
die Gefahr vereinzelter Wiederholungen hin, dem kritischen einen

Trümpis Gedanken objektiv referierenden und interpretierenden
Teil vorauszuschicken, wodurch der geistige Habitus der Persönlich«
keit nur um so plastischer in Erscheinung treten kann.

Wie die Synodalprotokolle unmißverständlich dartun, schoben
die weltlichen Assessoren (das heißt die Vertreter der Regierung)
Anregungen, Klagen und Beschwerden der Synode nur allzuoft «in
ihren Sack», ohne daß sie nachher «eifferig ponderiert und zu
verlangter Satisfaction eines ehrw. Ministerii decidiert und liquidiert»
wurden. Was Trümpi in seiner gedruckten Chronik, in seinen
gedruckten Predigten niederlegte, konnte nicht totgeschwiegen werden

5



und erfreute sich größerer Reichweite. Aus diesem Grunde wird in
dieser Arbeit mehr auf jene Drucke als auf die Synodalprotokolle
abgestellt.

Es dürfte kaum jemanden wundern, daß in der Biographie von
Pfarrer Christoph Trümpi das Religiöse, Theologische, Kirchliche
nicht bloß nebenher zur Erwähnung gelangt. «Wenn unsere landläufige

Historie und Literaturgeschichte an den religiösen Faktoren
des 18. Jahrhunderts mit vornehmer Geringschätzung vorüberzugehen

pflegt, so geschieht das zu ihrem Schaden. Einige der originalsten

Persönlichkeiten dieser Epoche lebten sozusagen ausschließlich
der Religion, und für das reformierte Schweizervolk als Ganzes
bedeutete sie die unverrückbare Grundlage ihres Empfindens und
Denkens.» (Paul Wernle, 1923)

6



CHRISTOPH TRÜMPI

PFARRER UND CHRONIST

Biographie

Christoph Trümpi erblickte das Licht der Welt am 12. Dezember
1739 als Erstgeborner aus der 1738 geschlossenen zweiten Ehe des

Ratsherrn David Trümpi von Niederurnen mit Elisabeth Giger von
Neßlau, des Ammanns Johann selig. Der Neugeborene, ein Enkel
des vormaligen Pfarrherrn von Niederurnen, wurde getauft von
seinem Onkel Johann Melchior Trümpi, seit 1734 Pfarrer in Niederurnen.

Diesem Onkel, als «dem Lehrer und Führer» seiner Jugend, als

dem «beständigen Vorbild und Freund» blieb der Neffe zeitlebens
in herzlicher Dankbarkeit zugetan und charakterisierte ihn 1780 u.a.
mit folgenden Worten: «Liebe zur Ordnung, Sanftmut, Bescheidenheit,

Rechtschaffenheit in voller Nathanaels-Lauterkeit» zeichneten
ihn aus. «Seine Ueberzeugung von der Religion und sein Eifer für
ein tätiges Christentum waren herzlich und warm. Er besaß eine feine
Gelehrtheit in Sprachen und Wissenschaften. Mächtig war er in der
H. Schrift. Die Naturbegebenheiten bemerkte er sorgfältig. In
unserer vaterländischen Geschichte und der Genealogie war er sehr
stark.»

Von diesem seinem Onkel ward Christoph Trümpi zum Eintritt
ins Zürcher «Carolinum» vorbereitet, welche berühmte Lehranstalt
für Philologie, Theologie und Philosophie am Großmünster der
Student eher schon 1753 als erst im darauffolgenden Jahre bezogen
haben dürfte. Seine hauptsächlichsten Lehrer waren hier Zimmermann
und Breitinger. Nachdem Trümpi 1756 «mit größtem Lob» in Zürich
unter die V. D. Ministros und hernach in die glarnerische Synode

aufgenommen worden war, wählte ihn 1757 die Gemeinde Schwanden

zu ihrem Diakon «mit der Erläuterung, daß er altematim mit Hr.
Pfarrherr die Officia und Funktionen» besorge.

7



Am 10. März 1763 schloß Christoph Trümpi den Bund der Ehe

mit Maria Magdalena Tschudi (17. 9. 1740 bis 12. 5. 1800), Tochter
des Ratsherrn, Schulvogt, usw. Abraham Tschudi und der Martha
Blumer von und in Schwanden. Im Laufe der Jahre 1764—1780 gingen

aus dieser Ehe ein volles Dutzend Kinder, sechs Knaben und
sechs Mädchen hervor, worunter 1766 David, nachmals Pfarrer in
Berlingen (Thurgau), und 1773 Christoph, nachmals Dr. med. in
Glarus.

Zum eigentlichen Schicksaljahr wurde für den Schwander Diakon

das Jahr 1768. Am 27. April alten Kalenders eröffnete Trümpi
die evangelische Landsgemeinde zu Schwanden «mit einer sehr
erbaulich und gründlichen Predigt» über die Psalmworte: «Gewißlich
ist sein Heil nahe bey denen, die ihn förchten, daß in unserm Land
Ehre wohne.» Nach Anleitung dieses Textes «stellte er vor: die wahre
Ehre eines Landes und Volkes bestehe
1. in der Hochachtung der wahren Religion und Ausübung der

Tugend,

2. in gewissenhafter Erfüllung der besonderen Standespflichten, so¬

wohl der Obrigkeiten als Hausväter,
3. in Pflanzung des edlen Friedens, Ruhe und F.intracht,
4. in Errichtung, Beobachtung und Handhabung guter Gesetzen und

Stiftungen. Diesere Sätze eignete er mit vielem Nachdruck auf das

Oberkeitliche= und Predigeramt, und dann auf das Landvolk zu,
und endigte mit kräftigen Wünschen für das Heil und Ehre des

Vaterlands».
Durch Vermittlung von Pfarrer Joh. Ulrich Legier in Luchsingen

gelangte die Predigt in die Hände von Pfarrer Oeri in Erlenbach, der
den Auftrag hatte, sie zu «freimütiger Beurteilung» an J. C. Lavater
zu übergeben. «Sie ist» — so bemerkt Trümpi in seinem Briefe an
diesen — «mit ziemlichem Beifall gehört worden, aber ohne Frucht
des Eindrucks [geblieben]. Zum Druck ist sie auch gar nicht
bestimmt ...»

Der amtlich und, wie wir gleich sehen werden, auch außeramtlich
vielbeschäftigte Schwander Diakon erfreute sich keiner robusten
Gesundheit und sah sich als ein noch nicht Dreißigjähriger im Sommer
des gleichen Jahres 1768 genötigt, eine Badekur in Pfäfers zu
machen. Kaum zurückgekehrt, verlor Trümpi seinen seit mehreren Jahren

bei ihm in Schwanden wohnhaft gewesenen, verwitweten Vater

8



durch den Tod, welches Erlebnis ihn um so härter treffen mußte, als

diesem Verluste der seines nahen Zürcher Freundes Felix Heß

vorangegangen war. Auch der nun anhebende, nicht sehr rege geführte
Briefwechsel mit Hessens Freund J. C. Lavater in Zürich konnte
Trümpi nicht entschädigen für den gewaltsam abgeschnittenen,
intimen brieflichen und persönlichen Verkehr mit Heß. Um so

wohltätiger mußte er die Zuneigung seiner Mitbürger empfinden, wie sie

sich äußerte zum Beispiel 1771 in der Verleihung des Tagwenrechts
unter der Bedingung, daß der also Geehrte «lebenslang bey der ge-
meind bleiben» solle.

Unter der oben erwähnten außeramtlichen Beschäftigung Trüm-
pis verstanden wir in erster Linie seine landeskundlichen Forschungen.

Es dürfte im Jahre 1763 gewesen sein, daß Pfr. Joh. Konrad Fäsi
in Uetikon sich an Landsfähndrich Cosmus Heer in Glarus wandte mit
der Bitte um dessen Mitarbeit an Fäsis geplanter «Staats- und Erd-
Beschreibung der Helvet. Eidgenossenschaft». Der wohl starker
Geistes-, nicht aber ähnlicher Körperkräfte sich erfreuende Heer gab die
Bitte weiter an Diakon Trümpi in Schwanden. «Die erste kleine
Bemühung» bei der Ausführung des angenommenen Auftrages muß
diesem viel Lust und Freude gewährt haben. Sie wurden ihm Fittiche
zu einer neuen Tat — zur erwünschten Fortsetzung der nur bis 1714

reichenden Glarner-Chronik von Johann Heinrich Tschudi. Nachdem

Trümpi seinen «Versuch über die neuere Geschichten des Lands»

beendigt und ihn seinen Freunden zur Prüfung unterbreitet hatte,
beredeten ihn diese — worunter zweifellos sich auch der von Trümpi
hochgeschätzte Landsfähndrich Heer befand — auch J. H. Tschudis
vergriffene ältere Geschichte des Landes Glarus «neu zu beleuchten».
Obschoii er diese Arbeit lieber von einem «Kenner», von Chorherr
Jh. Jb. Tschudi in Glarus, getan gesehen hätte, machte Trümpi sich
doch ans Werk und durfte nach Abschluß seiner Arbeit dieser

am sechsten Herbstmonat 1773 die Dedikation an die Landesväter
voranstellen. Wie aus dem dort auf den Seiten 687/688 Mitgeteilten
zu entnehmen ist, hat der Verfasser im folgenden Frühjahr sein zurzeit

wohl schon teilweise gesetztes Manuskript noch um einige
Ergänzungen bereichert. Bald darauf erschien die «Neuere Glarner-Chro=
nik», in sich begreifend «I. Genaue Beschreibung des Stands und
Lands Glarus, mit einer Landcharte — II. Kurzer Abriß der älteren

9



Geschichten — III. Neuere Geschichten samt einem Anhang.

Zusammengetragen von Christoph Trümpi, Diener des Wortes Gottes,

an der Kirch zu Schwanden, in Verlag Heinrich Steiners und Comp,
in Winterthur, und der Herren Buchbinder in Glarus 1774». Die

Widmung des Werkes wurde von den «Gnädigen Herren und Oberen des

Evang. Stands Glarus» freundlich aufgenommen und dem Verfasser

«ein Präsent von 10 neuen Dublonen bestimmt». Wie den zürcherischen

«Monatlichen Nachrichten» zu entnehmen ist, figurierte Trüm-

pis Chronik unter den Schützenpreisen des an den traditionellen
«Knaben-Schießent» sich anschließenden «Ehren-Schießent der Herren

Studiosorum» vom 30. August 1774. Wenige Tage vorher hatte
der Schwander Diakon und Historiker noch «in der Nähe und im
Umfang von Zürich» geweilt, hatte insofern aber enttäuscht wieder
heimkehren müssen, als seiner «genährten Hoffnung» nach «Umarmung

meines 1. Lavater» keine Erfüllung beschieden worden war.
Trümpis leiser Vorwurf: «Ihre Freunde werden Ihnen doch auch

von mir gesagt haben. .» läßt darauf schließen, daß der über-

schwängliche Lavater dem beträchtlich nüchterneren Kollegen aus

dem Glarnerland sich entzogen hat.
Wie bereits Gottfried Heer mitgeteilt hat, ist Trümpi «glnrncri-

scher Korrespondent» für die «Monatlichen Nachrichten» gewesen.
Da einerseits im Nekrolog auf den Landammann Johann Peter
Zwicky von Glarus (1692—1779) in besagter zürcherischer Zeitung
von diesem zu lesen steht: «Er starb im 88. Jahr satt an Leben,
Reichtum und Ehre» — da andrerseits in Trümpis Landsgemeindepredigt

vom Frühling 1780 gelegentlich einer Erinnerung an eben

jenen Landammann wiederum die Wendung «Lebens, Reichtums und
Ehre satt» sich findet, darf wohl dieser Parallelismus die Heersclie
Angabe dahin präzisieren, daß wirklich im Jahre 1779 Trümpi
noch die «Monatlichen Nachrichten» mit Korrespondenzen aus dem
Glarnerlande beliefert hat. Das steigende Ansehen des Schwander
Diakons in seinem engeren Vaterlande ist durch die Tatsache
belegt, daß dieser inzwischen (1777) zum evangelischen Landrat und
Chorrichter erwählt worden war.

Während der nächsten Jahre beschäftigte Trümpi sich u. a. mit
der Sichtung seiner Predigten, gedachte er doch einige davon im
Druck erscheinen zu lassen. Seine Absicht, mit dem Büchlein dem
greisen Onkel, Dekan Johann Melchior Trümpi in Niederurnen, eine

10



Freude bereiten zu können, konnte der Neffe zu seiner aufrichtigen
Bekümmernis nicht ausführen, weil ihm dieser väterliche Freund am
24. August 1780 durch den Tod entrissen wurde. Bald nach diesem
schmerzlichen Erlebnis sah Christoph Trümpi sich zu einem Kuraufenthalt

in St. Moritz genötigt. Ob er ahnte, daß dies seine letzte Reise
war? Kaum nach Hause zurückgekehrt, raffte auch ihn der Tod
hinweg am 31. August 1781.

Einfluß des Carolinums

In der Zeit, da der junge Trümpi zu den Füßen Zimmermanns
und Breitingers saß, hatte in Zürich der Geist der Aufklärung bereits
die starre alte Orthodoxie entscheidend erweicht, und es hatte eine

Epoche ruhig-stetiger Weiterentwicklung im Sinne des neuen Geistes

eingesetzt. Immerhin vertraten sowohl Zimmermann als Breitinger

die von Wernle als «Vernünftige Orthodoxie» bezeichnete Theo=

logie. Diese erweist sich als «seltsame Mischung alter und neuer
Gedanken, so recht eine Theologie des Uebergangs von der Orthodoxie
zur Aufklärung, eine Wahrerin des alten Erbes und Vorbereiterin
der Revolution». Gewiß verlegte sie hinsichtlich des Christentums
das Schwergewicht auf seine sittlichen und vernünftigen Elemente,
doch muß dessen ungeachtet die eigentliche Grundrichtung der
vernünftigen Orthodoxie als konservativ bezeichnet werden. Denn die
Kontinuität mit der alten Dogmatik wurde aufrechterhalten, und bis
zuletzt betonte man mit äußerstem Nachdruck das Uebernatürliche
und Wunderbare sowohl in der biblischen Offenbarung als im Leben
Jesu.

Johann Jacob Breitinger (1701—1776), Lehrer für Hebräisch,
Griechisch, Logik und Rhetorik, der Freund und Mitarbeiter Bod-

mers, führte die theologische Jugend in feinsinniger Art durch den
Geist der griechischen und lateinischen Antike in die Bibel ein. Mit
den Engländern wirkte er als Homer-Apostel und als dessen Verteidiger

gegen die Franzosen. Vom Geschmack und von der Philosophie
und nicht von der Bestreitung einzelner Dogmen erhoffte Breitinger
die Reinigung von Theologie und Religion. Er unterließ nicht, seine
Schüler in den Geist der Leibnizschen Philosophie einzuführen. Im
übrigen warnte er seine Studenten davor, aus den Systemen zu schöpfen,

hieß sie vielmehr, unabhängig von irgendwelchem Einfluß, die

11



Heilige Schrift zu erforschen nach den Grundsätzen nüchterner Exegese

und unvoreingenommen vom Dogma. Breitinger weckte in seinen
Schülern einen tüchtigen philologischen und historischen Sinn und

erzog sie in Wolffschem Geiste zu einer neuen Gründlichkeit, zu
beinahe pedantischer Sorgfalt des Forschens.

Die aus der Schule der vernünftig-orthodoxen Breitinger und
Zimmermann hervorgehenden Geistlichen sollten in der Praxis
vorteilhaft vor den Anhängern der alten Schule sich auszeichnen, in der

Predigt sich aller Geschmacklosigkeiten, im Unterricht sich frostiger
Kaltsinnigkeit enthalten. «Woher kommt's?» — fragt Breitinger —
«daß fast durchgehends in unsern Tagen die Religion in solch geringer

Achtung steht? Woher anders, als daß die Religionsunterweisung
in den Schulen auf eine so frostige und kaltsinnige Weise behandelt
wird.»

Unbeschadet größter Aufgeschlossenheit für die von seiner Zeit
aufgeworfenen Probleme war Breitinger, der Bewunderer Newtons,
annoch ein voller Christ. Er betonte die Möglichkeit einer über die
Vernunft hinausgehenden göttlichen Offenbarung, erkannte die
Wichtigkeit und Notwendigkeit des Wunderbaren in der christlichen
Religion, erkannte als Hauptvorzug des Evangeliums die Offenbarung
eines Versöhnungsmittels, kraft dessen Gott ohne Schädigung seiner

Gerechtigkeit die Sünden vergeben kann (Wernle).
Auch Johann Jakob Zimmermann (1695—1757), Professor für

Naturrecht und Kirchengeschichte, der erste, welcher in Zürich das

Denken in der Theologie aufgebracht hatte, und «der ausschlaggebende

Erzieher des ganzen jüngern Theologengeschlechts, das bis

gegen Ende des Jahrhunderts in Zürich dominierte, rief seine Schüler

in alt-humanistischem Geiste vom Künstlichen zum Einfachen,
von den theologischen Systemen zur Bibellehre zurück. Ohne die
orthodoxen Dogmen zu bekämpfen, entzog er ihnen die Grundlage
und verscheuchte den Geist intoleranten Ketzermachens aus den Herzen

seiner Zuhörer. Unaufhörlich drang er darauf, daß man die

Hauptpunkte der natürlichen und der geoffenbarten Religion, die
Fundamentalwahrheiten, kräftig voranstelle und das Nebensächliche
und weniger Wichtige im Hintergrund behalte».

Von der Wahrheit und Ueberlegenheit der geoffenbarten über die
natürliche Religion war Zimmermann überzeugt. Er glaubte den
Augenzeugen der Auferstehung, glaubte wie Breitinger an die Wun-

12



der der Bibel und im Leben Jesu. Als wichtigste Offenbarung
erkannte er die Lehre vom Erlösungswerk Christi.

Als Arminianer wehrte er sich energisch für die Erhaltung der
menschlichen Freiheit auch im Stand der Sünde. Er betonte den
praktischen Charakter der christlichen Religion und lehrte: «Töricht ist
der Ruhm dessen, was wir lernen und lehren, wenn es nicht nützlich

ist.»
Mit Breitinger erblickte auch Zimmermann die Hauptursache des

Aufkommens von Deismus und Atheismus in den Sünden und Schwächen

der christlichen Theologie, in den Mängeln der Predigtweise
und des Jugendunterrichtes. Kanzelberedsamkeit und Unterrichtsmethodik

zu heben, war ein Hauptanliegen seiner Lehrtätigkeit. Er
riet seinen Schülern, die Religion als etwas Liebenswertes, mit der
Vernunft Uebereinstimmendes und von Gott zur Glückseligkeit der
Menschen diesen Gegebenes darzustellen. Er bekämpfte das zuviele
Memorieren, besonders wenn es sich um Nicht-Verstandenes
handelte, und drang darauf, mehr als das Gedächtnis das Urteil zu bilden.
(Wernle).

Triimpis Religiosität, Theologie und Ethik

Das religiöse Talent dürfte Trümpi mit in die Wiege gegeben und,
ganz im Sinne seiner eigenen späteren Pädagogik, durch seine
Angehörigen frühzeitig schon gefördert worden sein. Wie sehr die
Heilsbotschaft ihm Sache des Herzens gewesen sein muß, geht zum
Beispiel aus der in seinen Predigten immer wieder anzutreffenden
Redensart vom «lieben» Neuen Testament hervor. Sein Glaube fand
sich wohl von Reflexionen gestützt, gründete sich aber nicht auf sie,
sondern war im Gemüt verankert; er gründete sich auf das innere
Erlebnis eines persönlichen Gottes und auf seine Erfahrung des

Schriftwortes als einer «Kraft Gottes zum Heil», und es kann kein
Zweifel herrschen hinsichtlich der Unmittelbarkeit und Selbständigkeit

seines religiösen Lebens. Anfechtungen des Glaubens war er kaum
jemals ausgesetzt. Was ihn und seinen vertrauten Freund Felix Heß
immer wieder tief beunruhigte, war «die Schwäche unseres
moralischen Zustands».

Von der «letztlich vom Humanismus geleiteten, aber gegen die
christlichen Dogmen pietätvollen Bibelauslegung lebte» — nach

13



Wernles Versicherung — «das ganze Theologengeschlecht, das ein
Zimmermann großgezogen hatte, noch ein Jahrzehnt nach seinem
Tode.» Für die meisten der durch seine und Breitingers Schule

gegangenen Pfarrer dürfen wir» — so meint Wernle weiter —
«unbedenklich die Denkweise ihrer Lehrer voraussetzen, mit deren fester

Zusammenfügung der natürlichen und der geoffenbarten Religion,
mit deren vorsichtiger, ja eben pietätvoller Haltung gegenüber den
bestehenden kirchlichen Institutionen.»

Hinsichtlich Christof Trümpis theologischer Einstellung können
wir Wernles Behauptung ohne Zögern bestätigen, erweist sich Trümpi
doch in seinen Predigten zweifellos als ein Vertreter der
vernünftigorthodoxen Theologie. Da letztere indessen keineswegs eine allen
ihren Anhängern genau gleich sitzende geistliche Uniform bedeutet,
sei im Folgenden die Trümpische Schattierung dieser «Theologie des

Uebergangs» skizziert, und zwar zunächst durch Anführung ihrer
konservativen Elemente.

Trümpis Religion ist ein ausgesprochenes Bibelchristentum, bei
unzweideutiger Bevorzugung des Neuen Testamentes. Die Bibel be=

deutet für ihn das Wort Gottes im ganz strengen Sinne, woraus von
selbst ihre unantastbare Autorität erhellt. Die Geschichtlichkeit Jesu
und seiner Werke, einschließlich seiner Wundertaten, ist ihm durch
das Zeugnis der Jünger und Apostel genügend erhärtet. «Wie die
Hand Gottes in seinen Werken unnachahmlich, so auch in seinem
Worte. Das Wort Gottes hat eine eigene Würde, Majestät, Erhabenheit

und Einfalt, die der Offenbarung des Vaters und des Eingebor-
nen vom Vater geziemen Also hat noch kein Mensch geredet.»

Gottes, des Vaters, Wille ist dem Menschenkinde kundgetan einerseits

in der Bibel, andererseits im Gewissen. Den Willen des Vaters
zu erfüllen, ist des Kindes Gehorsamkeitspflicht. In der Nichterfüllung

dieser seiner Pflicht erfährt sich der Mensch als Sünder: er ist
«ein Nichts vor Gott». Des eingebornen Sohnes Opfertod versöhnt
den himmlischen Vater mit seinen sündigen Kindern. Durch kein
Verdienst, allein durch den Glauben an Jesus Christus vermag sich
der Sünder zu rechtfertigen; durch göttliche Gnade allein kann ihm
Vergebung und Erlösung zuteil werden. Der durch seinen Glauben
Gerechtfertigte geht nach seinem Tode, nach der Lösung der irdischen
Bindung «Leibs und der Seele», ein in die ewige, himmlische Seligkeit

— «in jene prächtigen und erhabenen Gegenden entzückender

14



Freuden», wo «der Glanz der Tugenden des Frommen sich enthüllt
zu einer leuchtenden Sonne»; der Verdammte geht ein in die ewige
Verdammnis der Hölle, wo «Leib und Seele verderben», wo «die
entdeckte Schande des Lasters zum ewigen Abscheu gebrandmarkt»
wird.

Die Summe der Religion besteht nach Trümpi aus Gotteserkenntnis,

Gottesliebe und Nächstenliebe. Ziel des Menschen ist das Jenseits.

Seine zwischen konservativer und aufgeklärter Haltung vermittelnde

Einstellung wird belegt durch die nachfolgend angeführten
Ansichten Trümpis: Geht, wie schon gesagt, das Bibelwort dem
Menschenwort vor, so gebührt ihm auch der Vorrang vor den Dogmen!
Wir können denn auch in des Schwander Diakons Predigten nur
deren drei entdecken, auf die er sich beruft: auf die Dogmen der
Verbalinspiration, der Trinität und der Vorsehung.

Hatte noch J. H. Tschudi in Dedikation und Vorrede seiner Chronik

das Dogma von der Schwächung der Menschheit durch den
paradiesischen Sündenfall vertreten, so geht Christof Trümpi stillschweigend

darüber hinweg. Er läßt den Leser seiner Chronik auch seine

Befriedigung darüber mitfühlen, daß die 1675 aufgestellte «Formula
consensus» — in welcher die Geistlichen auf die Dogmen der Orthodoxie

verpflichtet wurden — «in dem Lauf der Zeit. auch in Gla-

rus auf die Seite gelegt» worden sei. Daß, wie eines jener Dogmen
wollte, Christus sich nur eines Teils der Menschheit habe erbarmen
wollen, scheint ihm eine anmaßliche Behauptung. Gleich seinem
Lehrer Zimmermann zählt er das ganze Prädestinationsproblem zu
«den überstiegenen Fragen über die verborgenen Ratschlüsse des

Höchsten», gleich Zimmermann erblickt er den Menschen als mit
freiem Willen begabt und vertritt dementsprechend eine
Föderaltheologie, nach welcher die Erlösung des Menschen durch ein System
des Zusammenwirkens von Gott und Mensch, von Gnade und freiem
Willen bewirkt wird. Es sieht sich nämlich der Mensch von seinem
himmlischen Vater zur ewigen Glückseligkeit eingeladen und
aufgefordert, was der Mensch seinem freien Willen gemäß dankbar annehmen,

hochmütig ablehnen oder auch leichtsinnig ignorieren kann.
Die für den Christen maßgebliche und höchste Tugendlehre ist

die von Gott in den Heiligen Schriften offenbarte. «Die Anweisung,
Gott im Geiste und in der Wahrheit anzubeten, am liebsten im
verschlossenen Kämmerlein sein Herz vor Gott aufzuschließen, jeden

15



unkeuschen Anblick und Wunsch zu verdammen, das Böse mit
Gutem zu überwinden, Gott über alles und den Nächsten wie sich selbst

zu lieben, ist die vorzügliche Tugendlehre des Neuen Testaments,
über alles so erhaben, wie die Sonne über die Sterne.» Gewiß haben

«Sokrates, Cicero, Plato, Seneka und andere herrlich schön über die
menschlichen Pflichten gedacht und geschrieben». Aber zum Beispiel
«der tugendhafte Mann des Cicero hört auf, Menschen zu lieben, wenn
er durch Ungerechtigkeit gereizet wird, und kennet die kindliche
Liebe gegen Gott gar nicht.» Auch alles, was seither hinsichtlich der

Tugend gelehrt und gefordert worden ist, ist unvollkommenes
Menschenwerk, und es sind «menschliche Gesätze und Rechte durch das

göttliche, vollkommene in allen Fällen [zu] verbessern: was ihr wollet,

daß euch die Leute tun sollen, das tut auch ihnen. Math. 7».

Die Gebote der christlichen Tugendlehre hat — nach altreformierter

und auch nach Trümpis Ueberzeugung — der Mensch zu erfüllen,
weil sie letztlich von Gott stammen. Obschon diese Verpflichtung
einer noch anderweitigen Begründung nicht bedarf, weist Trümpi in
aristotelischem Geiste darauf hin, daß zum Beispiel die Forderung
nach Nächstenliebe für den Nachdenkenden sich aus der Erkenntnis
ergeben muß, daß der Mensch zum Ccmciuscliuftswescu erschaffen
ist. «Die ewige Weisheit hat den Menschen so gebildet, hat solche
Bedürfnisse uns beigelegt, auch solche Triebe und Anlagen in uns
gepflanzet, durch die wir zum gesellschaftlichen Leben bestimmt und
geleitet werden. Und nur dann erfüllt auch jeder Mensch seine

Bestimmung, wenn er nicht bloß für sich lebt, denkt und handelt,
sondern es fühlet, daß er auch für andre zu leben, seinen Mitmenschen
zu dienen und nützlich zu sein, geschaffen sei Der Vater alles Guten

hat diese Verhältnisse eines Menschen gegen den andern und
gegen das ganze Geschlecht also eingerichtet, daß die so weit sich
erstreckende Gemeinschaft aller Menschen von einem allgemeinen Geist
der Liebe belebt und erwärmet werden sollte.»

Und noch von einer dritten Seite her wird speziell an den Glarner
die Forderung nach Tugend erhoben! Vermutlich in Abhängigkeit
von Montesquieu erinnert Trümpi seine Mitbürger daran, daß «die
Tugend die Republikaner beherrschen» muß.

Durchaus beiläufig schickt Trümpi seiner strikten Forderung
nach Pflichtgehorsam den eudämonistischen Trost nach, daß ein
gottseliger Wandel nicht nur Verheißung des zukünftigen Lebens hat,

16



sondern daß er zugleich auch zur «bürgerlichen Glückseligkeit»
führt.

Ihre Hauptkraft gewinnt die strenge, altreformierte Moral, welche
unbeschadet dieses eudämonistischen, vernünftig-orthodoxen
Einschlages wesentlich auch diejenige Trümpis war, aus den evangelischen

Verheißungen und Drohungen.
Eine besondere Form der Nächstenhebe ist die religiöse Duldung,

die Toleranz. Gewiß bedeutet dem Zwingli besonderen Dank schuldigen

Glarner das Evangelium ein «kostbares Erb». Indessen erfreuen
sich hierzulande beide Glaubensparteien auch «der besten menschlichen

Freiheit, der Gewissensfreiheit», und nach bestehender
Verfassung soll jeder «in der Freiheit seines Gottesdiensts ungekränkt
bleiben...» Es ist tolerante Gesinnung insofern also auch eine pa=

triotische Tugend, als sie eines Landes innern Wohlstand fördert.
«Was kann doch Vernünftigeres und Edlers sein», als nach dem

«prächtigen Symbolo des vortrefflichen Witsii*» leben: «In necessa-

riis unitas — in minus necessariis libertas, in omnibus modestia et
Charitas» — so beteuert Trümpi 1778 in seinem Nekrolog auf Dekan
Fridolin Zwicky.

Naturansicht, Lebens- und Weltanschauung

Die Natur wird von Trümpi begriffen «als die göttliche Einrichtung

der Dinge, die zwar [von Anfang an] mit vollkommener Weisheit

befestigt ist, aber immer unter der freien Macht des Höchsten
stehet, der den Zügel in seiner Hand behält und alles schaffet, was er
will». So ist Gott jederzeit der Herr der Winde, Herr der Wolken,
jener «hängenden Meere, die in der obern Luftgegend schwimmen,
getragen auf den Flügeln der Winde». Zwar wissen «die Weltweisen und
Naturforscher verschiedenes gründlich und mit der Erfahrung
übereinstimmendes von der Erzeugung der Wolken und Dünste, dem

Ursprung der Winde und ihrer Stärke zu bemerken». Aber ihrer keiner
kann bestreiten, daß «der Herr der Natur bei den und diesen Wür-
kungen und Begebenheiten der Wolken des Himmels unmittelbar
uns den Finger seiner Gottheit zeige». Mit Hiob ist Trümpi der Ueber-

zeugung: Winde und Wolken fahren «hin und her, nach seiner An-

* Hermanns Witsius (1636—1708) Theologieprofessor im Utrecht und Leyden.

17



Ordnung, daß sie alles verrichten, was er ihnen befiehlet, auf dem
bewohnten Erdboden: es seie, daß er ein Land strafen, oder [ihm] Guttat

erweisen wolle». Es wäre zum Beispiel gelegentlich der großen
Feuersbrunst vom Jahre 1713 vergebliche Mühe der Einwohner Sools

geblieben, ihr Dörfchen zu retten, «wann nicht der Herr der Natur
dem Wind fast plötzlich geboten [hätte], stille zu sein».

«Alle Einrichtungen in der Natur sind weise und gütig, sie sind
nützliche Anstalten des Segens, sind Beweise der wohltätigen Hand
des Schöpfers.» Was wäre zum Beispiel «alles Pflanzen der Menschen,
wie lange könnte hier und dort ihr künstliches Wässern dauern, wenn
Gott den Himmel, der über unserm Haupt ist, würde wie Eisen und
dadurch auch die Erde wie Erz machen? Diese gehäuften Schläge
des Donners, diese Ströme des blitzenden Feuers reinigen die Lüfte
und verzehren die brennbaren Dünste, die bald dem Atem des
Lebens der Menschen und anderer Geschöpfe auf Erden pestilenzialisch
und tötlich werden könnten».

Erhebt der Regenbogen, als Bestätigung der göttlichen Versicherung,

die Erde solle künftig nicht mehr durch Wasserfluten zerstört
werden, den Mut Trümpis, so können die Kometen diesen nicht mehr
niederdrücken: denn «Cnmeten sind Gestirne, die Gottes Macht und
Herrlichkeit predigen, aber keine Zornruten des Höchsten».

Die «Erdbidem» (masculinum) deutet Trümpi mit J. H. Tschudi
und in sprachlicher Anlehnung an diesen, als (Spreng-) «Minen der
Natur, die uns an die Zerbrüchlichkeit der Erde und den großen
Schöpfer der Natur mächtig erinnern». Aus den oben zu bemerkenden

zahlreichen «Höhlen, Löchern, Schrunden» schließt Trümpi dar*
auf, «daß unsere Gebürge von vielen, vermutlich tiefen, hin und her
gehenden hohlen Gängen, Minen, durchlöchert seien. Aus den unten
vorkommenden vielen Schwefel-Quellen des Lands, verschiedenen
Salpeter-Gegenden, Oelblanken, einichen Eisengruben etc. sehen wir,
daß viele mineralische, schweflichte und entzündbare Materien darin
verborgen liegen. Wir leiten es daher, daß unser Land den Erdbid-
men ziemlich stark unterworfen, und viele eigne Erschütterungen
empfunden. Ich erkenne wirklich hierin die schon in die Natur
gelegte Anstalten Gottes, unsre Erde mit Feur zu erschüttern und zu
zerstören, an dem glorreichen Tag des Herrn, an welchem unsere bis
in die Himmel sich erhebende Berge zerkrachen, die Element von
Hitz aufgelöset werden, und die Erde samt den Werken darauf ver»

18



brünen wird. 2. Petr. 3». Nach Triimpis, allerdings nur indirekt aus-

gesprochner Meinung liegt der Anbruch jenes Tages in so weiter
Ferne, daß vorher noch zahllose Geschlechter furchtlos ihrer
Aufgabe obliegen können.

Ob nach Ansicht Scheuchzers die «versteinerte Meer- und Erd-
Geschöpfe uns von unsern Bergen die Sündflut Noah noch bezeugen

sollen; oder nach neuern herrschenden Gedanken überhaupt daraus

sich erhelle, daß unser Land einmal Meeresgrund gewesen, und
durch den Wink des Allmächtigen, aus der Tiefe das Haupt
emporgehoben, da sowohl die Achs, Centrum, der Mittelpunkt, als die
Oberfläche der Erden, es sei nach und nach oder plötzlich, in der Sündflut,

oder vor und nach verändert worden» — dies alles zu entscheiden,

überläßt Trümpi andern. Zuletzt, dies ist der Unterton seiner

Darlegungen, werden und müssen die Entdeckungen der Naturforscher

das Bibelwort bestätigen.

Ist das Jenseits das Ziel des Menschen, so bedeutet das Diesseits

für ihn Aufgabe und Prüfung: hier hat er seinen Glauben zu bewähren

in seinem Lebenswandel. Dieser wird für ihn zur «Pilgerfahrt»,
die immerhin ihre «vernünftigen», das heißt von der Vernunft
geregelten Freuden und Annehmlichkeiten hat, zu welchen allerdings
nicht zum Beispiel die Lust am entbehrlichen «eitlen Geschmeid»,
noch die an «Bällen und derlei Tand» zählt, wohl aber etwa geselliger
Genuß von Speis und Trank, Familien-, Buch- und Naturgenuß und
speziell auch die Bergfreude. «In der Tat ist es ein allgemeiner
Eindruck, den alle Menschen empfinden, daß man auf den hohen Bergen,

wo die Luft rein und dünn ist, mehr Freiheit zu atmen, mehr
Leichtigkeit im Körper, mehr Heiterkeit im Geist an sich spüret. Es

scheint, als schwänge man sich über den Aufenthalt der Menschen

empor und ließe darin alle modrige und irdische Gesinnungen
zurück und als nähme die Seele, je mehr man sich den ätherischen
Gegenden nähert, etwas von ihrer unveränderlichen Reinigkeit an.» (Die
Glarner Aelpler — meint Trümpi — seien für das erhabene Schauspiel,

das auf einem hohen Berg sich bietet, leider aber unempfindlich!)

Trümpi ist sich allerdings nur zu klar darüber, daß für viele die
«Pilgerfahrt» zu einem leidvollen Gang auf das Jenseitsziel hin wird.
Wie dem aber auch sei: jedenfalls hat der Christ in den gegebenen

19



Verhältnissen die Tugenden seiner Religion zu beweisen — unter
Umständen heroisch zu bewähren.

Wenn Gott über Schuldige und Unschuldige zum Beispiel
«zerstörende Auftritte der Natur» verhängt, so mögen Nachdenkliche
sich daran erinnern, daß selbst «die Besten und Wachsamsten können,

wenn der Himmel immer heiter ist, wenn es immer wohl gehet,

wenn nur Ströme des Segens aufeinanderfolgen, bisweilen einschlummern,

den Wechsel der irdischen Dinge, die Vergänglichkeit und
Ungewißheit zeitlicher Güter vergessen, ja selbst die lebhafte Empfindung

der Abhängigkeit von Gott und seiner Gnade verlieren oder

schwächen»; verlieren oder schwächen könnte sich sonst auch der
«Geist des christlichen Mitleidens und Erbarmens».

Ehe ein irgendwie Geplagter in Klagen ausbricht, soll er sich
fragen, ob er denn zuvor das Seinige zur Verhütung der Plage getan hat,
indem doch «nichts natürlicher ist als die Klugheit des gleichwohl

Gott vertrauenden Josephs sich zum Beispiel leuchten zu
lassen». Jedenfalls ist die Klage der Verzweiflung eine «nicht christliche
Sprache», denn der Christ vertraut demutsvoll auf die ebenso weisen
als «huldreichen Absichten» der ewigen Vorsehung, möge diese auch
noch so oft in ihrer ITnerforsohliohkeit ihm Rätsel aufgehen. — Von
Selbstmördern spricht Triimpi als von «Unglücklichen», die «teils
von finsterer Schwermut, teils [von] sträflichen Affekten seien
hingerissen worden».

Obwohl die «gegebenen Verhältnisse» als nur zeitliche und in der
Zeit überdies oft recht unbeständige Verhältnisse, als Nichtigkeiten
anzusehen sind, im Vergleich mit der ewigen Glückseligkeit oder
Verdammnis, so steht dem Christen nach Trümpis Anschauung doch
nichts im Wege, unangenehme in angenehmere Verhältnisse
umzugestalten — unter der Voraussetzung allerdings, daß er sich hiebei
christlich-erlaubter Mittel bediene.

Wer aber seine Notdurft befriedigen kann und ein nützliches
Dasein fristet, darf zufrieden sein; wer in seinem ehrlichen Berufe mit
der Hände Fleiß soviel Gutes schafft, daß er hat dem Dürftigen
mitzuteilen, der soll sich glücklich schätzen! Was der Fromme von Gott
erbitten darf, ist: «ein ruhiges und stilles Leben in Gottseligkeit und
Ehrbarkeit» zu führen.

Der meisten Sinnen — hierüber gibt sich Trümpi keiner
Täuschung hin — strebt über solche Zufriedenheit, über solches Glück

20



hinaus. «Das gerne reich-werden-wollen ist eine alte sehr allgemeine
Krankheit der Welt», und es wird der Reichtum «oft nur aufgeopfert

Ueppigkeit, Pracht und Uebermut zu unterhalten.» Anstatt solch

blendendem Schein zeitlichen Glücks nachzujagen, wäre es edler,
«auf gute gemeinnützige Werke und Tugenden zu eifern, welches die
beste Bahn der Ehre ist».

Triimpi fühlt sich zu den «Stillen im Lande» hingezogen, ziehen
sie doch «ein gutes Gewissen, die Ruhe des Herzens, eine reine
fromme Seele auch schon für dieses Leben allen scheinbaren (ins
Auge fallenden) Verblendungen der Lüste und vermeinten Vorteilen
des Lasters vor». Trümpi begreift die «Stillen im Lande» auch als

Antipoden der Unzufriedenen und Unvernünftigen, als jene, die sich

vorteilhaft abheben von der «Plebs», vom «gemeinen Haufen», vom
«großen Haufen». Die zu letzterm Gehörigen sind speziell
charakterisiert auch durch ihre «blinde Hitz». In so vielen Situationen,
besonders auch bei der Erörterung von politischen Fragen, überhören
sie die «Stimm der Ehrbarkeit», irren ab vom «stillen Weg der
Vernunft». Die Stetigkeit der Evolution des Ganzen wird durch sie
gefährdet. Der hitzige, unvernünftige große Haufen, statt von den das

Ganze überblickenden und gerade darum auch zur Führung Berufenen

sich leiten zu lassen, läßt sich nur zu leicht von «Schwätzern»
verführen. Die «Stillen im Lande» sollten daher «als Stützen des

häuslichen und öffentlichen Wohlstands», insbesondere auch von den
Vätern des Landes geehrt werden, machen sie ihnen doch keinerlei
Mühe und werden bei solcher Gesinnung «glücklich durch keine
Geschäfte zu ihnen geführet».

Das glarnerisclie «gemeine Wesen» die bürgerliche Gesellschaft
sieht Trümpi nach Unterschieden des Berufes, der Bildung, des
Anselms und Einflusses, ständisch geordnet in der Stufenleiter der Tag-
löhner, Bauern, Kaufleute und Handwerker, der Geistlichen und der
«Oberen», zu denen «die Regenten, Häupter, Räte und Richter»
gehören.

Leider offenbaren sich die Stände, die «Classen» gelegentlich
als Interessen- und Kampfgemeinschaften. Es sollten aber «die
rechtschaffenen Glieder des gemeinen Wesens, die verschiedenen Stände
eines Volks niemalen eigennützigen Absichten nur auf ihren besondern

Vorteil, sowohl zum Nachteil anderer Stände und Klassen
als zur Verletzung der Ehre der öffentlichen Gerechtigkeit, die aller

21



[Bürger] Recht auf einer gleichen Wage abwiegt, Platz geben
Gleichwie überhaupt ein Mensch des andern bedarf, also bedarf bei

jedem Volk ein Stand der Menschen des andern, und kann keiner
für sich allein bestehen Jeder Stand ist genau mit dem andern und
dem Ganzen verknüpft. In jedem Volk müssen zum gemeinen Besten

alle Stände, alle Classen der Menschen einander die Hand bieten

Da kann keine Trennung sein; wenn der Leib gesund sein soll,

so müssen die Glieder gleiche Sorge für einander tragen. Aus der

zusammenstimmenden Wirkung der Glieder entspringt dann der

Wohlstand des Ganzen».

Als Arbeit anerkennt Trümpi von vornherein nur eine Beschäftigung,

die wie unmittelbar dem Einzelnen, so mittelbar auch dem

Ganzen förderlich ist. (Da seiner Meinung nach zum Beispiel
«vergoldete Silber-Zieraten eitles Gesclimeid des Frauenzimmers»
überflüssig ist und «könnte verschwinden», zählte Schwandens Diakon
die Goldschmiede wohl kaum zu den nützlichen Arbeitern.)

Wie die beste «Quell der Nahrung», so ist die Arbeit auch ein

Quell der Befriedigung, des Glücks der Menschen. Alle Glieder eines
Gemeinwesens sind daher pflichtig, «den Segen des Verdiensts und
der Nahrung [zu] erhalten und vermehren». Kein zur Arbeit
Tauglicher darf sich ihrer als einer letztlich gemeinnützigen Beschäftigung

entziehen, und es ist «die Faulheit zu beschämen».
Der Kluge lebt nicht von der Hand in den Mund, sondern er hält

sich an das «Spare in der Zeit, so hast du in der Not»; der Gute ist
fleißig, damit ihm darüber hinaus etwas übrigbleibe, «den Dürftigen
mitzuteilen». Es sind deshalb «nützliche Arbeit und häusliche Spar=
samkeit rühmlich Pracht und Müßiggang verächtlich». Ebenso wie
die Faulenzer sind auch die «lüderlichen Taugenichtse und
Verschwender» Schädlinge am Ganzen. Gewiß denkt Trümpi auch an
sie, wenn er der Errichtung eines «heilsamen Zucht- und Arbeitshauses»

das Wort redet.
Es ist eine der Aufgaben des Staates, Leben und Eigentum zu

schützen; zu schützen das, «was Gott jedem auf den Wegen der
Arbeitsamkeit, des Fleißes, des rechtmäßigen Erbes, des billigen
Verdienstes und Gewinnstes in dem ehrlichen Berufe gibt». Noch zu
Anfang des 17. Jahrhunderts nahmen «beschnittene und unbeschnittene
Juden» 8 % auf geliehenes Kapital. Seit 1656 bis auf den heutigen
Tag (1774) wird nur noch ein Zins von 5 % als «billig und erlaubt»,

22



ein höherer «hingegen als druckender Wucher erkennt, der in
unserem Land bei Ehr und Eid verboten ist». Was sind Wucherer und
dergleichen anderes «als Pesten des gemeinen Wesens?»

«Billig» ist ein von Trümpi oft und gern gebrauchtes Adjektiv
und ist charakteristisch für ihn. «Niemand denke so auf seinen eigenen

Vorteil und Nutzen, daß er Recht und Billigkeit gegen den

Mitbürger hintansetze. Ein «billiger» Zins, ein «billiger» Verdienst ist
nicht jenachdem der niedrigste oder höchste aus einer gegebenen
Situation herauszuschlagende, sondern ein den Umständen beider
Kontrahenten in christlicher Weise Rechnung tragender. Da man,
wie gesagt, «die unvollkommene menschliche Gesätze und Rechte
durch das göttliche, vollkommene [Gesetz] in allen Fällen verbesseren»

soll, ist der «billige» Zinsfuß wohl dann und wann auch niedriger

als der nur gesetzliche.

«Jeder bedarf zu seinem Wohl des andern. Also bedarf der Arme
des Reichen, der seinen Fleiß, Arbeit und Kunst belohne, und der
Reiche des Armen, ohne den er seinen Reichtum nicht nutzen könnte.»
Möchten doch, mit Hilfe der Kraft des Wortes Gottes, das den
Menschen «zufrieden in Armut, demütig im Reichtum» macht, die «Reichen

ohne Stolz billig und gemeinnützig, unsere Armen ohne Neid
und Feigheit, arbeitsam und dapfer denken, reden und handien. Keiner

soll den andern verachten ; denn keiner, der auch im niedrigsten
Stande, als Taglöhner, arbeitsam und ehrlich ist, verdient Verachtung.

Jedem nützlichen und Gutes schaffenden Manne gehört
Achtung».

«Der große Teil der Menschen im niedrigen Stande» lag dem
Sohne Gottes, liegt auch Trümpi «so nahe am Herzen als der Kleine
hervorschimmernde». Dessen unbeschadet, ist Schwandens Diakon
nicht gegen den Reichtum an sich eingestellt; was ihn bemüht, sind
die Gefahren, die im Reichwerden-Wollen und im Reich-Sein liegen,
sowie die Tatsache, daß der Luxus der Reichen «den ebenso eiteln,
aber ärmern Mitbürgern ein Gegenstand des Neids» wird. Trümpi
findet daher die 1779 ins Auge gefaßte Besteuerung hoher Kopfhauben

und Kutschen als gut und angemessen. Die jetzt (1780) aufkom=
menden Pelzröcke dagegen sieht er «obschon sie schon kostbar [sind]
nicht ungern; sie sind unserm rauhen kalten Bergland angemessen,
der Gesundheit zuträglich und kein eiteler Staat» wie das Geschmeid

23



der Frauen, aus dessen Erlös Trümpi gern das heilsame Zucht- und
Arbeitshaus errichten möchte.

«Bessere Anstalten für wahre [würdige] Arme zu erzielen» ist so

löblich als notwendig. «Es wäre zu wünschen, daß die Wichtigkeit
derselben besser eingesehen würde.» Einsichtslose und hartherzige
Reiche, denen eigene christliche Großmut nicht zu helfen befiehlt,
sollen energisch dazu angehalten werden. Grundsätzlich will aber

Trümpi in erster Linie «dieArbeit.. ermunteret,den Bettel als ein
Samen alles Elends zurückgehalten» wissen; nur ins Unglück Ger-

ratene oder Arbeitsunfähige sollen die Mildtätigkeit ihrer Mitchristen
in Anspruch nehmen dürfen.

Der Armut vorzubeugen und (so ergänzen wir gewiß im Sinne

Trümpis) damit auch dem vorbeugend, daß der Arme erst in Schuld
und hernach in Pein gerät, muß, «was Arbeit mit Verdienst
verschafft aufgemuntert werden». Den unternommenen «Bemühungen

und Anstalten von Bandfabriken», von Fabriken aller Art widmet

Trümpi daher seinen besten Wunsch des Wohlgelingens.
Viel zurückhaltender äußert er sich über die fremden

Kriegsdienste, und sagt: «Bekannt ist, daß fremde Kriegsdienst als eine

Nahrungsquelle der Schweizern angesehen werden Der Catho-
lische Stand Glarus ist sehr ansehnlich in Kriegsdiensten!» Es ist
«nebst der Ehre und dem Ansehn verschiedener Familien, durch
dieselben Leute von verschiednen Klassen Nahrung dargereicht worden
und auch ins Land Geld in beträchtlichen Summen geflossen Ich
will in keine Untersuchung, ob dieselbe [Dienste] der Schweiz wirklich

nötig, eintreten. Mein Entscheid darüber wäre zu nichts bedeutend,

auch meine Einsicht zum Entscheid nicht hinlänglich». Wohl
können «erfahrne Officiers... dem Vaterland für den ungewissen
Lauf der Zeit, Anfechtung von Krieg, wichtig sein»; wohl scheint
sich auch «mancher ungeschliffner Mensch darin gebildet zu
haben. Mancher dörfte aber auch mehr Anlaß gefunden haben, sich des

vermeinten Zwangs der Tugend und guten Sitten zu entschütten».
Immerhin: «Kein Beruf an sich selbst, kein Stand verführet einen
Menschen.»

Eine schlechte Sache mit einem so schwachen, wenn auch zurzeit
beliebten Argument verteidigen zu müssen, war Trümpis Strafe
dafür, daß er nicht frisch und frank von der Leber weg redete. Aber
durfte er die katholischen Häupter und Familien — «sehr ansehn-

24



lieh in Kriegsdiensten» — rundweg herausfordern? — Um seine

wahre Ansicht doch an den Mann zu bringen, erinnert Trümpi vorerst

an Zwingli und Nikiaus von der Fliie, und behilft sich sodann

mit dem Kniff, seine Meinung einem namhaften Eid- und Zeitgenossen

in den Mund zu legen. Auf Seite 442 seiner Glarner Chronik fanden

deren Leser ein Lavatersches «Schweizerlied» eingerückt und
konnten ihm die Mahnung entnehmen: «Sucht bei keinem fremden
Heere, sucht nur in der Freiheit Ehre!»

Die Regimentsform des glarnerischen «Freistaates», nach welcher
der höchste Gewalt «bei dem zusammenberufenen Landsmann
stehet», erkennt Trümpi als «wahre, eigentliche Demokratie oder Republik».

Es wird in dieser Demokratie, was des Staates ist, besorgt «mit
eben der Richtigkeit, Ansehn und Gewalt als in Aristokratien», web
che «die gute Ordnung unserer Justiz kaum sich begreiflich machen
wollen». Es versäumt die Landsgemeinde, der Souverän, nicht seine

Pflicht, immer wieder «an seiner Polizei-Verfassung und Gesetzen zu
verbessern, oder seinen Gebrechen heilsame Dämme» zu setzen. So

haben zum Beispiel schon im vorigen Jahrhundert «unsere Väter
durch Einführung des Looses rühmlich den Ehrgeiz zu zäumen sich
angelegen sein lassen. Diese Satzung des Looses wird auch unserm
Vaterland ewig heilig bleiben». Es sind «heilsame und billige Gesetze

das Glück eines Volks». Die glarnerischen «Satz- und Ordnungen»
dürfen als «gewiß bestenteils recht gut» bezeichnet werden.

Die Institution des Appellationsgerichtes ist für Trümpi eine
«Anleitung, Rechtsprozesse zu verlängern, und in großen Kosten erdruk-
kend zu machen». Mit sichtlicher Genugtuung bekennt er: sie «ist
uns unbekannt».

«Die arbeitsamen und nützlichen Hände und die, die Last und
Hitze des Tages tragende Füße der Bürger des gemeinen Wesens
bedürfen eines Haupts, dessen wachende und sehende Augen das Ganze
bemerken und mit dem allgemeinen Einfluß» eines die Gesetze «mit
Billigkeit, aber ohne Feigheit» handhabenden «klugen und gerechten

Regiments, durch alle Teile Ruhe, Ordnung, Friede und
Glückseligkeit ausbreiten auch bei unsern Eids- und Bundesgenossen
die Achtung und das Zutrauen unsers Stands befestigen
Augenscheinlich ist das bürgerliche Regiment. nötig zur bessern Sicherheit

des Lebens und Eigentums ; zum Schirm wider Unrecht und Ge-

25



wait, zum Antrieb des menschlichen Fleißes, der nur Schutz nötig
hat, und dann sich selbst belohnet; zur Erweiterung der Erkenntnis
und Aufmunterung aller nützlichen Künste; und überhaupt zur
Erhebung, Verbesserung und Beschützung der innern häuslichen
Verbindungen, ja, aller gesellschaftlichen Anlagen und Tugenden, also

zur Beförderung der besondern und öffentlichen Glückseligkeit der
Menschen. Auch die Religion, die Erkenntnis und Verehrung Gottes,
der höchste Adel des Menschen, kann bei wilden Nationen, die kein
bürgerlich Regiment kennen, weder mit ihrem heilsamen Licht leicht
eindringen, noch wichtige Fortschritt machen.»

Wie aber könnte angesichts der Schwachheit aller, der Bosheit
und Gewalttätigkeit vieler Menschen ein Regiment bestehn ohne
Gewalt und ohne Strafe? Es ist aber «keine Gewalt, denn nur von Gott;
die Gewalt aber, die da ist, ist von Gott verordnet. Rom. 13, 1. Gott
hat also die obrigkeitliche Macht und Würde zum Besten der
Menschen geheiliget. Die obrigkeitliche Gewalt ist also [derart]
göttliche Anordnung, daß sie nach dem Muster der Regierung Gottes
gebildet sei und geführet werde». Sie ist eine Dienerin Gottes «dem
Vaterland Vorsehung zu tun eine Dienerin Gottes, dem Menschen

zum Guten; ein Rächer zum Zorn über den, der Böses tut».
Haben die demokratischen Regenten wohl «das Recht und [die]

Pflicht, das Volk durch ihre Einsichten zu erleuchten», so sind sie

nicht befugt, «über dasselbe zu herrschen». Gewiß sollen sie es «mit
Klugheit und Bescheidenheit zu patriotischen Absichten leiten»,
doch haben sie ihm «nichts aufzudringen». Des Bürgers «Freiheit zu
kränken, stehet niemals in ihrer Macht».

«Von allen guten Bürgern eines freien Volks werden würdige
Häupter und rechtschaffene obrigkeitliche Glieder» -— deren wahre
«innere Würde» und Hoheit «nicht nur auf der ihnen iibergebenen
Gewalt, auf ihrem Stand und Amt oder deren Schimmer [Nimbus]
sich gründet», wohl aber auf «ihre erhabenen Eigenschaften, ihre
bewährten Tugenden und Verdienste, ihre gemeinnützige bescheidene
Weisheit, exemplarische Frömmigkeit, unbefleckte Ehre der Gerechtigkeit,

Wahrheit und reiner Sitten» als «ihre Krone geehret; sie widmen

ihnen die Hochachtung ihrer Herzen, die mehr wert ist als die
gebogne Knie der Sklaven».

«Da, wo die Väter der Familien sich ihrer jungen Söhne, der OeL
zweige um ihren Tisch herum sich freuen, da können sich auch die

26



Väter des Volks freuen und ihre Weisheit und anvertraute Macht zur
Beförderung der Glückseligkeit der Menge mit verdoppeltem Eifer
widmen.»

Ein freies Volk kennt seine Vorzüge; «es fühlt die menschliche

Gleichheit mehr als andere»; es anerkennt als einzigen Adel «den

Adel der Freien und Freigeborenen». Es ist sich des «natürlichen
Rechts der gleichen Billigkeit gegen alle» bewußt, bewußt der Billigkeit,

daß «die Gesetze allen gleich gegeben sind», den Regierten, wie
den aus ihrer Mitte erwählten Regierenden. «Zerstörung der öffentlichen

Gerechtigkeit ist der gewisseste Schritt zu allem Unglück, aller
Verwirrung, ja dem Untergang des gemeinen Wesens.»

Es ist hier die Rede also von der Bürger Gleichheit vor dem
Gesetz. Einfluß und Bedeutung des Bürgers standen aber auch zu Trüm-
pis Zeiten schon in angemessenem Verhältnis zu Umfang und Wert
seines Wirkens, und es störte auch Trümpi keineswegs, daß in dieser
Hinsicht von «Gleichheit» innerhalb der Gesellschaft keine Rede
sein konnte.

Wie ist doch, ruft Trümpi im Vorwort seiner Chronik aus, die
Freiheit ein «kostbares Erb — ein seltenes glückliches Los!» Die
Vernünftigen unter denen dies glückliche Los Genießenden erkennen
aber, daß Freiheit nicht «Ungebundenheit» bedeutet, und «daß bei
der Freiheit Ordnung sein müsse», daß unter ,frei sein' keinesfalls
verstanden werden darf: «sich des vermeinten Zwangs der Tugend
und guten Sitten zu entschütten». Bei aller Freiheit sollen Obere und
Untere «den Gesetzen gehorchen», und auch im Falle des Ungehorsams

der «verschuldeten Strafe sich still unterwerfen. Die da
widerstreben, widerstreben Gottes Ordnung und werden ihnen selbst ein
Urteil empfangen. Rom. 13, 2».

Von «guten Bürgern eines freien Volks» wird aber nicht nur
verlangt, daß sie den Gesetzen gehorchen, sondern von Obern und
Untern wird erwartet, «gute Väter und getreue Söhne des Vaterlands zu
sein, ehrlich, billig und gemeinnützig zu denken und zu handeln».

Glarus ist «ein Stand hochlöbl. Eidgenoßschaft. ein Glied mit
Ehre und Würde» am «Staatskörper des helvetischen Bunds» — ein
Stand, «der für sich und nebst andern löbl. Ständen, in Traktaten,
Capitulationen, Verhandlungen — gegen äußere Potenzen eingetre-

27



ten ist, und an allem, was das [eidgenössische] Korpus berühret, Anteil

genommen [hat]».
Die glarnerischen Staatsmaximen gehen bei aller sorgfältigen

Wahrung der eigenen Landsherrlichkeit dahin, «in bester Harmonie
mit unsern lieben Eidsgnossen.. zu stehen, an der Beobachtung der
Bünden und landsfriedlicher Verfassung steif zu halten, unter allen
löbl. Ständen den Frieden zu erhalten; auch an allen Sorgen und
Anstalten zur Erhaltung der Sicherheit und Ehr gem. Eidsgenossen
getreulich Anteil zu nehmen eidgenössische Liebe und Vertraulichkeit

einander [zu] erweisen entstehende Irrungen mit ihnen in der

Minne, freundlich und billig beizulegen» Jeder muß einsehen, «wie
bald die getrennte Eidgenoßschaft, welche die eigne Eingeweide
zerreißen würde, eine geteilte Beute eines lüsternen Feinds oder Nachbars

werden, und dann alle das büßen müßten, was wenige
verschuldet».

Da das Glarnerland geographisch «in der Mitte der [eidgenössischen]

Brüdern liegt», sind alle löbl. Stände und Zugewandte Orte
seine «Vormauern, unsere Verteidigung Mit ihnen werden wir
stehen und fallen. Wir werden daher an allen Anstalten für die
Erhaltung der Sicherheit und Ehre gem. Eidgenossen, die Bewahrung
der Grenzen, allezeit wie bis anher, getreulich Anteil nehmen und
wünschen, daß das Defensional verbessert, erneueret und von den
löbl. Ständen die daraus getreten, wieder angenommen werde An
Feindseligkeiten gegen andere werden die Eidgenossen niemalen denken,

mit den großen und kleinen Nachbaren den Frieden getreulich
bewahren, und doch die alte Dapferkeit nicht erlöschen lassen, die
sie [immer] noch jedem mutwilligen Feind furchtbar machen dörfte».

Gott, der «das ganze Geschlecht der Menschen aus einem Blut ge=
machet», möchte, daß es sich durch «ein Band der Liebe und Brüderschaft»

verbunden fühlt. Nicht hat Gott einzelne über «ihre Mitmenschen,

die gleichen Geschlechts mit ihnen sind», gesetzt, daß sie diese
«unter die Füße treten oder Macht haben sollen, willkürlich mit
ihrem Leben, Ehre und Gut zu handeln. Es ist abscheulicher Unsinn,
wann Fürsten der Erde sich einbilden, daß der Vater der Menschen
ihre Völker für ihre Hoheit, ihren Geiz, oder ihre Wohllüste geschaffen;

dergleichen Gedanken freilich in den Oberen eines freien Volks
niemalen aufsteigen können». Käme Trümpi mit einem Großen dieser

Erde ins Gespräch, so möchte er ihm (Herbst 1777) «begreiflich

28



machen, daß in dieser Situation von Europa und Ueberspannung der

Einkünften der Regierungen, die edle Denkensart der regierenden
Herren sich nicht nur in glänzenden scheinbaren [ins Auge fallenden]

Aufgaben, Festitäten — zeigen muß, sondern eigentlich und
mehr in Abschaffung von Beschwerden, [in] Erleichterungen —
damit die Untertanen mehr selbst die Früchte eigener Arbeit besitzen

und genießen ...» Wie es beispielsweise am Hofe des Herzogs von
Württemberg zu und herging, konnte Christoph Trümpi von dem großen

(langen) Melchior Thut aus Linthal, einem «guten, unschuldigen
Mann» und Kammerdiener des Herzogs, erfahren.

Wenn es eines besonderen Beweises dafür bedürfte, daß dem

Pfarrer Christoph Trümpi viel an der Jugenderziehung gelegen sein

mußte, so fände sich dieser Beweis in seiner Predigt «Von der
christlichen Kinderzucht».

«Durch die Kraft der christlichen Religion, ihre Kinder vernünftig

zu erziehen», ist eine vom Evangelium den Eltern auferlegte
«heiligste Pflicht. Ganz unstreitig ist eine vernünftige christliche
Erziehung» aber auch «das beste Glück, das einem Kind kann bescheret
sein. Es sollte nach Gottes Absicht dieselbe allen Kindern zuteil
werden». Sie liegt auch im wohlverstandenen Interesse des Staates, denn
«allein die Religion kann würdige Regenten, rechtschaffne Bürger,
gute Hausväter bilden; sie allein kann Eigennutz und Neid besiegen,
welche die Gesundheit, ja das Leben des Leibes eines gemeinen
Wesens zerstören». Es obliegt dem Staat «nichts Nötigeres und
Heilsameres als die Grundlegung überzeugender Erkenntnis und innigster

Furcht Gottes in den Herzen der Jugend»; und zwar solches
speziell auch noch wegen des Eides.

Als pädagogisches Ziel Trümpis darf betrachtet werden die
Erziehung des jungen Menschen zum praktischen Christen, zum
nützlichen Glied der Gesellschaft zu kräftigen Männern und Frauen, die
sich den Härten und Wechselfällen des Lebens gegenüber als
widerstandsfähig und gewachsen erweisen.

Wie die Erfahrung zeigt, stellt die Erziehung ihrer Kinder an die
Eltern beträchtliche Ansprüche. Vätern und Müttern sei hinsichtlich
dessen «das Wissen der Heil. Schrift empfohlen» — vorzüglich die
Beherzigung dessen, was Salomo und Paulus über Erziehung schrei-

29



ben. Wer «je über die Kinderzucht nachgedacht und auf die Erfahrung

gemerket» hat, kann Salomo seinen Beifall nicht versagen.
«Die Väter sind die Häupter des Hauses; ihr Ansehen selbst über

die Mütter, doch daß es mit Liebe gemäßigt sei, ist von Gott und dem

Evangelio festgesetzt, Ephes. 5, Coloss. 3. In der Kinderzucht sollen

die Mütter die Grundsätze und Regeln der Väter befolgen, nach ihren
Absichten und Vorschriften sich richten, ihrem Entscheid in
vorkommenden Angelegenheiten sich unterwerfen. Edle Väter und
Männer aber werden auch vernünftige Aufmerksamkeit auf die
Einsichten und Gesinnungen rechtschaffener Mütter beweisen, und nicht
mit trotzender Herrschsucht handeln. Als unendlich wichtig muß
allen einleuchten, daß zu einer gesegneten Kinderzucht gehöre die

Uebereinstimmung der guten Absichten, der besten Maßregeln und
des tugendhaften Beispiels beider Eltern.» Diese müssen sich beherrschen

hinsichtlich der nur zu bekannten Elternschwächen: «einer
verzärtelnden Gelindigkeit, Nachsicht und Weichmütigkeit» der
Mütter einerseits, einer tyrannischen «Hitze und Härte» der Väter
andererseits.

An die Spitze aller Erziehungsmittel stellt Trümpi das Beispiel.
«Exempel sind die kräftigsten Mittel, andere zu leiten.» Es darf
auch — «Juvenal, ein Heide, hat schon stark es empfohlen — nichts,
das ärgerlich zu sehen oder zu melden ist. innert die Türschwelle
kommen, wo ein Kind ist.»

Der Kinder Fehler sind zu bekämpfen mit der «Stimme der
Vernunft, der Liebe, der Ehre, des Gewissens». Ermahnung und Warnung
geschehen am nachdrücklichsten unter Hinweis auf die evangelischen
Verheißungen und Drohungen «mit starken Sprüchen und Beispielen

der heil. Schrift als des Wortes Gottes Das entscheidende
Ansehen der Bibel. macht auf die Herzen der Kinder ungleich
wichtigeren Eindruck, als wenn ihr» — und hier spielt Trümpi auf die
Aufklärungspädagogik im allgemeinen und speziell auch auf
Shaftesbury an — «die Stärke eurer Vernunft gebrauchen wolltet, ihnen
die Schönheit der Tugend zu empfehlen und die Schande der Laster
zu bezeichnen Vermahnung und Zucht in dem Herren, durch die
Kraft des göttlichen Worts, des Neuen Testaments, wird in der
Kinderzucht alles übertreffen, wenn es zugleich mit herzlichem Gebet

begleitet wird».

30



Leider sind bei jedem Regiment Strafen notwendig, «wenn dessen

Ansehen soll behauptet werden, und ohne Züchtigungen kann das

Häusliche nicht bestehen». Der Kinder «Versäumnisse und Uebertre-

tungen, die mit Wissen und Vorsatz geschehen, ihre schädlichen

Ausschweifungen, die Keime selbst böser Unarten müssen nach den

Umständen, nach den Stufen der Jahre, nach Einsicht in ihre mehr oder

weniger lenksame Gemütsart, mit körperlicher Zucht, mit der ja
nicht tötenden Rute bestraft, mit ernstlichen Bescheltungen, mit
jeden schicklichen häuslichen Demütigungen, Zurücksetzungen und

Warnungen ihnen verbittert werden. Verkehrte Gemütsarten der Kinder

mögen über solchen heilsamen Zwang empfindlich werden, sich
dawider empören; so ist es, dessen ungeachtet, die unumgängliche
Schuldigkeit der Eltern, standhaft und unbeweglich zu sein Ganz

gewiß sind auch schon kleine Kinder früh fähig, die Notwendigkeit
wohlverdienter Züchtigungen zu erkennen». Größere Kinder «be=

kommen einen widrigen Begriff von der Billigkeit ihrer Eltern»,
wenn diese die Strafen nicht zu differenzieren wissen je nach «Unterschied

der Schuld». Fern «von aller Tyrannei und willkürlicher
Unterdrückung oder stolzer Härte» soll die Herrschaft der Eltern über
die Kinder «eigentlich ganz den Geist der Liebe atmen und
den Kindern so früh möglich einleuchten lassen, daß die ganze Sorge
der Erziehung auf ihr Heil und Bestes ziele».

Viel eher als Beschämung, Tadel und Strafe vergessen viele
Eltern das Lob des willigen Kindes, und dies ungeachtet dessen, daß
«auch für gute, reife Menschen ein schickliches Lob, das nicht von
schmeichelnden Lippen kommt, eine stärkende Aufmunterung
bedeutet».

Nicht nur hinsichtlich ihres zeitlichen, sondern auch hinsichtlich
ihres ewigen Wohles hat die Erziehung der Kinder früh einzusetzen,
ist doch «die erste Gemütsbeschaffenheit der Jugend... durch-
gehends lenksam, biegsam und ein zartes Wachs». Es ist hiebei der
Tatsache Rechnung zu tragen, daß des Kindes Entwicklung von der
Empfindung zum Denken geht. Dem eigentlichen verständigen
Religions-Unterricht voran geht daher die Einflußnahme aufs Gemüt.
«Je früher aber ein Kind lernet über das, was es von Gott und Jesus
bei Hause, in der Schule und Kirche höret, froh aufmerksam erstaunen,

vor Gerichten Gottes zittern, über den Himmel sich freuen,
Frömmigkeit und Tugend an den Erwachsenen ehren, um soviel

31



besser ist's.» Nachher freilich «muß der Eltern ernstliche Sorge
dahin gehen, daß ihre Kinder eine vernünftige Erkenntnis der
christlichen Religion erlangen, daß die ihnen wichtig gemacht und fest

eingepräget werde. Und je nachdem mit den Jahren der Kinder
Fähigkeiten sich aufschließen, Verstand und Herz sich öffnen, müssen

sie durch die evangelischen Geschichten und Sprüche, durch
faßliche Erklärungen derselben... im Glauben mehr und mehr
gegründet, und zur nützlichen Uebung des öffentlichen Gottesdienstes

geschickt und freudig gemachet werden».
Die Eltern sollen «die christlichen Anstalten der öffentlichen

Schulen [und] der Kirche nutzen, sofern sie nicht besondere

Gründe haben, ihre Kinder bei Hause das zu lehren, was in den
Schulen soll geleistet werden, [nämlich] nicht nur ihre Kinder zum
richtigen, verständigen Lesen, und wenn es sein kann [zum] Schreiben

anzuhalten, sondern sie mit der christlichen Catechismuslehre
wohl bekannt zu machen, die Hauptstücke des Glaubens und der
Pflichten ihnen durch den Schulmeister, noch mehr durch faßliche
Erläuterungen der Lehrer und Prediger einzuprägen; sie nicht nur
geschickt zu machen, das Neue Testament selbst zu lesen, sondern für
dasselbe als Gottes heil. Wort die tiefste Ehrerbietung ihnen
einzupflanzen. Ganz gewiß liegt in unsern noch so mangelhaften Unter-
weisungs- und Kinderlehre-Uebungen viel Anlaß und Kraft, Kinder
für die Gotteslehren einzunehmen».

Die Pflicht christlichen Unterrichts können die Eltern durchaus
nicht gänzlich «so von sich auf andere», auf Kirche und Schule
übertragen, «daß dieselbe sie nichts mehr angehe». Jeder Tag muß ihnen
«schicklichen Anlaß dazu geben, können... Lehret sie mit Verstand
und Andacht beten — nicht für [statt] beten unnütz plappern oder
Geschwätz treiben. Nächst dem Gebet des Herrn, einigen herrlichen
Sprüchen und Seufzern aus dem Neuen und auch Alten Testament,
sonderlich den Psalmen, weiß ich nichts so sehr für eine faßliche und
erwärmende Uebung der Andacht, selbst zu ausgewähltem vernünftigem

Auswendiglernen zu empfehlen, als die geistlichen Lieder des
sei. frommen Gellerts. Ich wünschte, daß diese den Kindern bekannt
und ebenso empfohlen und eingepflanzt würden, als lange schon mit
dem bekannten geistlichen Opfer geschehen. Ich dürfte mir, ohne
jenes zu verachten, doch von diesen noch reifere Früchte der Erbauung
versprechen».

32



Macht den Kindern, «o ihr Eltern, die Religion liebenswürdig,

und hütet euch vor allem, was ihnen Widerwillen beibringen würde

Zeiget ihnen auch vorzüglich, daß das Tun des Willens Gottes die

Hauptsache der Religion, Gehorsam besser als Opfer, die Redlich»

keit, Billigkeit und Liebe gegen die Menschen das einige wahre

Kennzeichen der Liebe Gottes, Treu und Fleiß in seinen Pflichten
der Beruf des Christen seien, und lehret sie ja nicht, Menschen

wegen dem Bekenntnis einer andern Glaubenspartei hassen, oder
Andacht und Liebe, Gebet und Arbeit trennen».

Auch was Erziehung und Unterricht im Hinblick auf der Kinder
«zeitliche Glückseligkeit» anbelangt, ist im Vorstehenden zur Hauptsache

bereits enthalten, vermag doch nichts anderes «durch die

bürgerliche Gesellschaft Liebe, Billigkeit, Treu und Frieden» zu verbreiten

wie das Tun der Lehre Jesu!
«An den Müttern ist es vorzüglich.. die Anweisung zur Arbeit

ihren Töchtern, und in häuslichen Verrichtungen ihren Söhnen zu
geben, ihnen die anzugewöhnen; durch gute Haus- und Lebens-Ordnung

alle Kinder zu den im ganzen Leben so wichtigen Tugenden
der Genügsamkeit, der Reinlichkeit, der Mäßigkeit, der Scham und
Bescheidenheit zu führen Die Mütter sind lobenswürdige
Beispiele, die sich fähig machen, bei reiferen Jahren mit Nachdruck
ihre anwachsende und erwachsene Söhne und Töchter in der Furcht
des Herrn zu stärken, einen Einfluß auf ihre Gemüter mit gutem
Rat und Ermahnung zu behalten, selbst mit den Vätern in vorkommenden

wichtigen Angelegenheiten, als zu vernünftiger Wahl einer
nützlichen Lebensart mitzuwirken.» Es geht also «die Pflicht der
Kinderzucht auch die Mütter an; in nichts ist ihre Beihilfe, die sie
ihren Männern leisten können, nötiger und wichtiger als hierin».
Und der vonArbeit und Geschäften heimkehrende Vater sucht «durch
sein väterlich Ansehen den Kindern die mütterliche Zucht immer
wichtiger zu machen und segnet seine tugendhafte Ehegenossin».
Die Eltern richten ihr Augenmerk auch darauf, diesen nicht «für
ihre Kräfte zu schwere Lasten» aufzubürden. Nicht zu schwer ist
beispielsweise die Beschäftigung auch erst sechs- und siebenjähriger
Knaben und Mädchen «in der guten Spinnerei Kleine Kinder können

durch diese Arbeit schon ihr Brod verdienen; sie ist den schwächsten

Personen noch angemessen, wird am Schatten und [auch] in der
Stube getrieben». Die Eltern sollen aber den Kindern weder «alle

33



unschuldigen Vergnügungen zu sehr beschneiden» noch ihnen «das

Nötige und Anständige in ihren Umständen gar zu unwillig
darreichen, oft wohl gar ohne Ursach versagen».

Mit dem Uebertritt aus der Kindheit in die reifere Jugend werden

die Ansprüche an die Selbsterziehung des Menschen zunehmend

größer, und es ist nun, sagt Trümpi -— und wendet sich dabei klärlich
an die nur in Frage kommenden zwei obern Stände — wünschbar,
daß fähige junge Menschen dem, was man in engerem Sinne unter
Bildung versteht, gebührende Aufmerksamkeit schenken. «Aber

freilich ohne vernünftige Absicht, ohne guten Rat nach einem neuen
oder alten Buch greifen, einen vielversprechenden Titul kaufen, oder

nur zum Zeitvertreib etwas Lustiges lesen, das könnte nicht viel
nützen.» Löblich ist «eine vernünftige Wahl nützlicher Bücher nach den

Absichten und Fähigkeiten des Lesers» — Bücher, «die zur Aufklärung

nützlicher Wissenschaften, zur Befestigung der Religion, zur
Erleuchtung, Erbauung und Beglückung der Menschen, zur
Fortpflanzung und Vermehrung wahrer Weisheit in allen Ständen, ihre
unleugbare Wichtigkeit und großen Einfluß haben». Solch guter Weizen

kann in Bibliotheken «gesammelt, die Spreuer aber mögen ver.
brannt werden».

Trümpi ist dem, was er unter Bildung versteht, sehr zugetan.
Bildung bedeutet ihm «nicht ein totes Wissen, sondern eine tätige, wür-
kende» und wir dürfen durchaus in seinem Sinne ergänzend beifügen

eine «vernünftig» tätige, würkende «Weisheit». Die «herrliche
Erfindung der Buchdruckerkunst» darf nicht zum «unordentlichen
Vielwissen» mißbraucht werden, sondern soll zur «gesunden Nahrung

für Geist und Herz» des vernünftigen Lesers gereichen, und
darüber hinaus zu einer «Kraft des wahren Gebrauchs» werden.

Sein Pfarramt erkennt Trümpi als den «göttlichen Beruf, das

Evangelium zu predigen und die Herde Christi zu weiden». Die
Geistlichen sind «Werkzeuge zur Erbauung der ihnen von Gott anvertrauten

Gemeinden». Trümpi bekennt laut und freudig, daß er sich die
größte Ehre daraus mache, «ein Prediger und Sachwalter des
Christentums zu sein». Es ist denn auch Christentum, nicht Humanismus,
der Inhalt seiner Predigt. «Mir quillt» — so bekennt er seinen
Mitsynodalen — «die Wahrheit und Weisheit zur Seligkeit so gut aus
Judäa, ab Sion, Sina[i], von Bethlehem, Jerusalem als von Athen,

34



Rom, London und Paris Einem Lehrer der Religion sollen die

heiligen Schriften die reine und beste Quelle der eigenen Geistesund

Herzensnahrung und des Unterrichts zur Erbauung seiner
Zuhörer sein und bleiben Durch fleißige Erforschung derselben wird
er ein vollkommener Mann Gottes, zu jedem guten Werke seines Amtes

vollkommen geschickt» und fähig, durch sein gutes Beispiel die
wirksamste Predigt zu sein. «Die heilige Schrift ist ihm nützlich zur
Lehre, zur Strafe, zur Besserung, zur Züchtigung in der Gerechtigkeit»,

zum Trost «in Prüfungen, sonderlich für die erschütternden
Schrecken des Todes.» Die Geistlichen müssen «das Wort Christi
reichlich in sich wohnen lassen, mächtig sein in den Schriften,
anhalten mit Lesen und sich darein befleißen, daß sie «sich Gott
bewährt darstellen als Arbeiter, die sich nicht schämen müssen, die das

Wort der Wahrheit recht schneiden, allezeit nach den Umständen,
Fähigkeiten und Bedürfnissen ihrer Zuhörer predigen. 2. Tim. 2».

Unbeschadet aller Lauterkeit der Gesinnung hält Trümpi die Predigt

nicht für die Gelegenheit, die Pfarrkinder mit theologischen
Problemen, mit seiner persönlichen Antwort auf diese und jene sich
stellende schwierigere Frage zu behelligen. Da er für sie verantwortlich

ist, teilt er ihnen mit, was er vor seinem Gewissen verantworten
kann, nur solches nämlich, was allen zu vernehmen heilsam ist.
Problematisches zu erörtern, dazu ist die mündliche und schriftliche
Rücksprache mit Kollegen (J. C. Lavater, Felix Heß) da.

Die Predigten müssen vielmehr voll sein von der «Kraft des

Evangeliums», voll vom «Geist Christi... nicht vollgepropft mit einer
Menge mehr oder weniger schicklicher Stellen der Bibel, aber stark
in dem Sinn Jesu, in dem Nachdruck der göttlichen Wahrheiten,
denen die heil. Schriften Zeugnis geben».

Kritische Sichtung

Es lassen sich Trümpis gedruckte vier Predigten bezeichnen als
1. die patriotische, 2. die apologetische, 3. die optimistische und 4. die
pädagogische, und es hat sich in dieser seiner charakteristischen
Themenwahl der Schwander Diakon vorgestellt als typischer Angehöriger
des 18. Jahrhunderts.

Diese Predigten zeichnen sich aus durch klar gefügten Aufbau
nach folgendem Schema: A) Einleitung und Gebet um Segen, B) Er=

35



klärung der Textabschnitte, C) «Zueignung» — oder, mit Trümpis
Ausdruck: «Anrede».

Trümpis allgemeine Predigtabsicht geht dahin, vorerst den
Zuhörer aus der Denkträgheit aufzuwecken, sodann «mit der Kraft des

göttlichen Worts die Herzen zu erschüttern, tief in die Seele zu wür-
ken» und «diesen heilsamen und guten Eindruck für Herz und
Leben furchtbar und dauerhaft zu machen».

Wenn er als einen großen Vorzug des Buchs der Bücher dieses

hervorhob, daß sein Ausdruck «für jeden gesunden Menschenverstand

faßlich» — «für das gemeinste Nachdenken klar einleuchtend
sei» — so bedeutete die Anführung dieses Vorzugs für Trümpi eine

Verpflichtung zur Nachfolge. Es wundert uns also nicht, daß er
anspruchsvollere diskursive Gedankengänge weder den Hörern noch
den Lesern seiner Predigten zumutete. Den Text «mit Ueberlegung
durchzudenken», beleuchtet ihn der Redner von den verschiedensten
Seiten, sowohl in die Breite als in die Tiefe dringend. Zur Erläuterung

zieht er gern geeignete Bibelstellen heran, womit nicht nur das

Denken im Geiste der Bibel gesichert ist, sondern auch dem Worte
Gottes die Möglichkeit verschafft wird, seine Kraft an den hiezu
willigen Herzen zu beweisen.

Außer Belegen und Beispielen aus der ihm zweifellos in
hervorragendem Maße vertrauten Bibel bringt er solche aus den Werken
der alten Weisen, aus Kirchen-, Welt-, Schweizer- und Glarner-
geschichte sowie der glarnerischen Landeskunde, beruft sich mit
Glück auf seine von ihm überprüften Erfahrungen als Familienvater,
als Glied der bürgerlichen Gemeinschaft, als Glarnerbürger und
Eidgenosse. Wie gelehrt mochte er seinen Pfarrkindern erscheinen, wenn
er auf das Seelenleben der «Wilden» in Amerika, auf das Schicksal
der spanischen Armada anspielte!

In zahlreichen Bemerkungen erweist sich Trümpi als ein keineswegs

liebloser, wohl aber nüchtern blickender Menschenkenner und
guter Psychologe. Weder weich noch hart, vielmehr liebevoll-ernst,
mannlich-mutig, doch taktvoll, erinnert er seine Zuhörer an ihre
Fehler, an Pflichten und Hoffnungen. Dem Bedürfnis der Stunde
weiß er sich im besten Sinne anzupassen und redet zur Landsgemeinde
anders als zur Synode, zu seinen Pfarrkindern anders als zu seinen
Amtsbrüdern. Wie fein und klug zugleich geht er zum Beispiel vor,
wenn es gilt, die «Häupter, Räte und Richter seines Volks» zur Ge-

36



rechtigkeit zu ermahnen. Nicht er, der Dorfdiakon von Schwanden,

sei es — so gibt er ihnen an der Landsgemeinde zu verstehen -— der
seine «gnädigen Herren und Oberen» warne vor Unrecht, vor «Ansehn

der Person Annehmen des Geschenks» — sondern der durch
seinen Mund ihnen ins Gewissen Redende sei ein ihnen Ebenbürtiger
-— «ein Regent des alten Israel» — also ein Mann «ihres Stands»

Elegant oder geistreich-witzig sich auszudrücken, lag weder in
Trümpis Absicht noch in seinem Vermögen. Wo der Redner absichtsvoll

auf schlichten Ausdruck verzichtet, geschieht es aus dem Wunsche

heraus, dem in großartigen Bildern redenden Psalmisten
nachzueifern. Als wirksame Krönung eines Abschnitts beschließt Trümpi
solchen gern mit einem Kernwort der Bibel. Geschmacklosigkeiten
von der Art der noch für 1756 bezeugten Redewendung vom
«verfluchten Holz des Kreuzes» finden sich in seinen Predigten keine
mehr. Was an ihnen störend wirkt und schon zu seiner Zeit ab und zu
einen der sehr wenigen gebildeten Zuhörer stören konnte, sind
(abgesehen von Unterschieden des Standpunktes) sprachliche
Nachlässigkeiten und sodann auch etwa eine Breite oder ein Gemeinplatz.
Nach dem Zeugnis von Pfarrer Melchior Schuler hat aber Diakon
Trümpi im Gedächtnis seiner Zeitgenossen fortgelebt als «ein
vorzüglicher Prediger».

Wennschon Trümpis Glaube, wie gesagt, sich auf das innere
Erlebnis eines persönlichen Gottes und auf seine Erfahrung des Schriftwortes

als einer «Kraft Gottes zum Heil» gründete, durfte er
apologetisch doch aus vollster Ueberzeugung sich auf den teleologischen
Gottesbeweis berufen, der aus der Zweckmäßigkeit der Welt auf eine
zwecksetzende Vernunft schließt. Der ehemalige Schüler des Caroli-
num huldigte 1779 immer noch der ihm gewiß seinerzeit in Zürich
vorgetragenen kleinlichen Wolffschen Teleologie: «alle Einrichtungen

der Natur dienten den Bedürfnissen der Menschen; der oberste
Zweck der Einrichtung der Welt sei der, daß der Mensch aus ihr Gott
erkenne und ihn sodann verehre.» Da nach Trümpis eigenem Wort
«nichts in der ganzen Welt» ist, «das uns nicht den Finger Gottes
zeige», begegnet er der Natur zunächst voll Ehrfurcht. Außer dem
Erbaulichen kann an ihr aber auch «viel Nützliches beobachtet
werden». Wo die einfache Beobachtung nicht genügen kann, heißt es

zum Experiment greifen. Trümpi hat selber die Probe gemacht, «daß

37



aus einem Gerstenkörnlein 50 bis 60 Halmen mit schönen vollen
Aehren getrieben worden, in denen die Vermehrung 2000fach war».
Der Leser des ersten, beschreibenden Teils der Chronik stößt

sozusagen auf jeder Seite auf eine Bemerkung, die verrät, daß der
Verfasser mit geradezu leidenschaftlicher Aufmerksamkeit den geschulten

Blick umherschweifen ließ, um aus der Natur irgend etwas den

Einwohnern zum Vorteil Gereichendes zu lernen, und es gefällt uns

Trümpi in dieser seiner Praxis viel besser als in seiner naiven
anthropozentrischen Theorie.

Wohl griff Trümpi wissensdurstig nach neueren naturgeschichtlichen

Publikationen; aber die Resultate der Wissenschaft kamen für
ihn nur insofern und insoweit in Betracht, als sie sich in Ueberein-

Stimmung mit der biblischen Offenbarung bringen ließen. Mit der
Zulassung von nicht nur in biblischer Zeit erfolgten, sondern jederzeit

möglichen Eingriffen Gottes in die ordentlicherweise geschlossene

Naturkausalität ging Trümpi über seines Lehrers Breitinger
biblischen Wunderglauben hinaus, konnte sich hierin aber auf den

allerdings sehr angefochtenen Lavater als Glaubensgenossen berufen,
konnte sich einer Meinung wissen zum Beispiel auch mit dem
zürcherischen Antistes Wirz, der 1767 in einer Synodalpredigt seine
Zuhörer belehrt hatte, daß Erscheinungen, wie die Bewegungen der
Magnetnadel, des Quecksilbers, jene der Winde und die von Ebbe
und Flut nur durch das jeweilige Einwirken Gottes erklärt werden
könnten. Besonders willkommen mochten dem Religionslehrer
Trümpi jene Ergebnisse der Wissenschaft sein, mit denen sich dem

«Aberglauben» zu Leibe rücken ließ.
Noch 1682 war Dekan Abraham Wild in Glarus von einem glar-

neri8chen Studiosus philosophiae mit einer «verblümten Beschreibung

der Cometen» beschenkt worden, worin er den Kometen
bestimmt als «eine sehr künstliche, von dem großen Künstler, dem
allweisen Gott, mit dem Pensei seiner Allmacht, eingedünkt in die Färb
der Natur, an der blaugewelbten Wände des gestirnten Hauses an
einem guldigen Nagel aufgesteckte gemalte Ruhten, wormit er, der
grundgütige Himmelsvatter, seine verbösserte Erdenkinder wider wil
gut machen; und ihnen zu verstehen geben, daß sie sich [angesichts
der Cometen-Rute] des Ruhtenschlagens öfters sollen erinnern». Noch
1714 spricht Johann Heinrich Tschudi von den Kometen als von
«Zitteren und Schrecken» einjagenden Himmelserscheinungen.

38



Seitdem Leonhard Euler 1744 seine «Beantwortung verschiedener

Fragen über die Beschaffenheit, Bewegung und Wiirkung der Co-

meten» veröffentlicht hatte, war auch die Cometenfurcht zu einem

Aberglauben geworden, den zu bekämpfen Trümpi guten Gewissens

sich hergeben durfte, bestätigte doch «weder die Natur, Vernunft,
noch die H. Bibel» die Kometen als «Zornruten des Höchsten».
Gewiß erscheinen sie selten — «sind aber gleichwohl uns unsichtbar
allezeit in ihrem Kreis vorhanden. Die anscheinende Aehnlichkeit
mit der Kinder-Rute hat ihren Schweif ehmal zum Strafzeichen
gemacht». Es weicht Trümpi außer in der Deutung der Kometen auch

darin von J.H. Tschudi ab, daß er, und zwar zweifellos völlig
bewußt, es unterläßt, die Leser seiner Chronik auf die Beobachtung
der Kalenderzeichen bei Vornahme landwirtschaftlicher Arbeiten zu
machen. Hätte sich Trümpi irgendwelchen Nutzen davon versprochen,

so wäre er der erste gewesen, auf bedeutsame «Unterscheide des

Wedels» hinzuweisen.
Bleibt auch noch für Trümpi das Jenseits des Menschen Ziel,

bleibt nach wie vor für ihn das Diesseits eine Aufgabe und Prüfung,
so redet er von Letzterem nicht mehr in alt-reformiertem Geiste als

vom «irdischen Jammertal», sondern vergleicht (mit den Pietisten)
das Leben mit einer «Pilgerfahrt» *. Deren Leid versteht er aus den

gottväterlichen Erziehungsabsichten heraus; wo er es nicht versteht,
nimmt er es demütig aus der Hand der Vorsehung, erweist sich also
auch hierin als ein Vernünftig-Orthodoxer. Darin, daß er von
Selbstmördern nicht mehr ohne weiteres als von Verruchten, vielmehr als

von «Unglücklichen» spricht, offenbart sich mehr Menschenkenntnis
und Güte als damals durchschnittlich bei den Theologen, nicht

nur des Glarnerlandes, zu finden war.
Trümpi« Lebensanschauung zeigt neben den erwarteten

vernünftig-orthodoxen auch stoische und pietistische Züge, und zwar jenes
im Gedanken, daß Tugend die wahre Glückseligkeit begründet, und
dieses in dem andern, daß der Stille im Lande der gute, der göttlichen
wie der irdischen Regierungsgewalt angenehmste Bürger ist. Als
Vernünftig-Orthodoxer erweist sich Trümpi darin, daß sein Interesse
nicht mehr wie in der altreformierten Kultur ausschließlich dem

* Der Ausdruck findet sich in Trümpis Wasserschaden-Predigt vom Jahre
1779. Um jene Zeit herum mögen die Strophen des «Unser Leben» entstanden
sein; doch kommt nicht etwa der Schwander Diakon als ihr Verfasser in Frage.

39



«Sein der Person», sondern ausgiebig auch der «Gestaltung der
Verhältnisse» sich zuwandte.

Das ständisch gegliederte glarnerische Gemeinwesen will Trümpi
nicht aufgefaßt wissen bloß als eine Gesellschaft, sondern als

Gemeinschaft, als organische Ganzheit, als Organismus. Diese Auffassung

weist jedem Einzelglied seine Verantwortung zu und kommt
gleichzeitig unangemessen-individualistischen Ansprüchen zuvor.

Trümpis Wertung der Arbeit als «Quelle des Wohlstandes», seine

Ansicht von der ausschlaggebenden Rolle, die der private Nutzen,
die Rendite des investierten Kapitals spielt, lassen ihn als Vertreter
des auf das Privatkapital gegründeten Wirtschaftssystems erkennen.
Er fand sich ab mit der alttestamentarischen Lösung der sozialen

Frage, nach welcher das Recht auf Reichtum ebenso gesetzlich ist
wie die Pflicht brüderlicher Hilfe.

Da der Reiche nicht von Existenzsorgen bedrückt ist, da sein Geld
und sein Wissen oft zum Schaden des Armen ihn diesem überlegen
machen, hielt Trümpi es für seine Pflicht, sich vorzüglich auch des

Armen anzunehmen, und solches um so mehr, als die Gemeinschaft
mehrheitlich aus Armen bestand. Es spricht für seinen Mut, daß er
unverblümt auf die Sünden der Reichen, spricht für die Unbestechlichkeit

seines Blicks, daß er ebenso unverblümt auf jene der Armen
hinweist. Nur der seine Gedanken flüchtig Lesende möchte in
Versuchung geraten, ihn bereits zum «Sozialisten» zu stempeln. Trümpis
Ansicht vom organischen Funktionieren der unterschiedlichen
Besitzstände, dann jene andere von der Arbeit als einem Befriedigung,
Glück spendenden Faktor, drittens dies, daß er nicht von ferne an
eine Umkrempelung der BesitzVerhältnisse denkt, reden eine
überzeugende Sprache. Aufhorchen läßt aber immerhin sein neuer Ton,da
er es nicht mehr damit bewenden lassen will, den Armen zur Arbeit,
den Reichen zum Helfen einzuladen: Man soll beide hiezu «anhalten»!

Appellierte J. H. Tschudi noch an die Klugheit der Geizigen,
der Wucherer, wenn er fragte: «Wann der gemeine Landmann
ausgesogen ist, wo wollen die Herren ihre richtige Zins, und Lehen-Leute
haben?» — so nannte Diakon Trümpi in aller Oeffentlichkeit solche
Aussauger nicht mehr «Herren», sondern (wie schon gesagt) «Pesten
des gemeinen Wesens».

Mit Arbeitsbeschaffung und billiger, das heißt wohlwollendgerechter

Entlohnung ist das soziale Problem für Trümpi noch nicht

40



gelöst. Ein wichtiges anderes, Neues, was er zur Sprache bringt, ist
sein Verlangen nach weniger hochmütiger Einstellung des Reichen

zum Armen, der wegen seiner Armut nicht mit Mißachtung gestraft

sein will.
Bei der Feststellung, daß man «in seinem Beruf glücklich

werden» kann, hat Trümpi von sich ohne weiteres auch auf andere

geschlossen und dabei die von seinem älteren Zeitgenossen Vau-

venargues (1715—1747) wie folgt ausgesprochene Wahrheit
übersehen: «Pauvres et riches, nul n'est vertueux ni heureux, si la
fortune ne l'a mis à sa place.»

So gern wir des Schwander Diakons Maxime: «Arbeitsam und

dapfer denken, reden und handeln» im übrigen gelten lassen, so gern
hätten wir ihn nichtsdestoweniger in erwähnter Hinsicht etwas

zeitgemäßer denkend erblickt, ausgestattet mit etwas mehr Sinn für
berechtigten Individualismus.

Es bleibt aber Christoph Trümpi das Verdienst, wohl der erste
Glarner gewesen zu sein, der das soziale Problem so vernehmlich und
furchtlos nach oben und unten zur Sprache gebracht, der es als Komplex

erkannt und um seine Lösung sich bemüht, ein erster, der die
bitteren Konsequenzen geahnt hat, die aus dem Schlitteln-Lassen
der Dinge sich ergeben könnten.

Hing noch J. H. Tschudi an der glarnerischen Staatsform als einer

«pur lauteren Démocratie» vor allem, weil es galt, in ihr das Erbe
der Väter zu ehren, so Trümpi nicht minder auch darum, daß er die
von der Demokratie garantierte Freiheit und Gleichheit der Bürger
sowohl als im Willen Gottes als im Geiste des Naturrechts liegend
erkannte.

Das Bewußtsein, daß Gott «das ganze Geschlecht der Menschen
aus einem Blut gemachet», stand aber auffallenderweise Trümpi
nicht im Wege, mit der Lage der Hintersäßen, Habitanten, denen
«Stimme in Geschäften und Wahlen» versagt war, die «keines Amts
im Land oder Tagwen fähig» waren außer jenem des Geistlichen, die
sich sonst noch einigen «kleinen Einschränkungen» unterwerfen
mußten — sowie mit der Lage der Untertanen sich beruhigt
abzufinden. Aber mit welchen Gründen wollte er der Werdenberger
Anrecht auf das so «glückliche Los» der Freiheit bestreiten? Wie kam
der Nachkomme der Sieger von Näfels dazu, ihren Freiheitsdurst als
«Verirrung» zu bezeichnen?

41



Pfarrer Christoph Trümpi teilte noch ganz den Standpunkt der

barocken Staatsauffassung, wonach Gott die Quelle der weltlichen
Macht war. Es hatten auch die zwischen der Herrschaft Glarus und
der Grafschaft Werdenberg bestehenden politischen Beziehungen
nicht ohne Zulassung der göttlichen Vorsehung sich so gestaltet, wie

sie sich eben vorfanden. Gleich wie seinerzeit (1352) die alten Glar-

ner nicht «sich den alten Pflichten der Herrschaften zu entreißen»,
sondern nur sich «wider Unbill und Tyrannei zu schützen» getrachtet
hatten, so sollten zu allererst die Werdenberger ihre Untertanen-
Pflichten erfüllen, ohne welches sie ohnehin nicht guten Gewissens

Gott um Befreiung bitten durften. Die Befreiung mit Gewalt zu
erzwingen suchen, war sündlich, verbrecherisch — denn solche Gewalt
ist nicht «von Gott».

Daß Christoph Trümpi, im Gegensatz zu J.H. Tschudi, seinen
Lesern zwar nicht umfangreiche, aber wohldurchdachte Begründungen

der Notwendigkeit einer Regierung sowie von Gewalt und Strafe
bietet; daß er die Aufgaben der Regierung wohldurchdacht darlegt,
ist entweder ein Zeugnis dafür, daß im Volk ein (zweifellos von
Trümpi gebilligtes) Bedürfnis hiefür bestand oder daß Trümpi
bestrebt war, ein solches Interesse zu wecken. Gerade die Aufgabe der
Regierung beschreibt er auf eine Art, die sein Bestreben verrät,
Mißbräuchen zuvorzukommen. Gewiß bestand schon Tschudi auf den

von der Regierung ungeschmälerten Rechten — Trümpi aber pocht
auf sie. Daher ist es um so merkwürdiger, daß er die schon 1721 von
Montesquieu geforderte Trennung der Gewalten im Staat allem
Anschein nach nicht vermißt!

Wenn gewisse Glarner Oligarchen die zwar ehrerbietige, aber
unpersönlich^nüchterne «Anrede» aus Trümpis Landsgemeindepredigt
vom April 1780 * verglichen mit der Leglerschen vom Frühling 1765,
anhebend mit: «Erhabener Martin!» (Landammann Bartholome
Marti), dann mußten sie mit Besorgnis erkennen, daß der Zeitgeist
offenbar danach strebte, über die teils nur papierne hinaus zu einer
lebendigen Demokratie zu gelangen. Es haben die Glarner Demokraten

Ursache, den Politiker Trümpi als einen der Ihrigen zu betrachten,

und zwar offenbar als einen Bahnbrecher des demokratischen

* «Also (und dies soll die Stelle der besondern Anrede an Sie, die Regenten,
Häupter, Obere, Räte und Richter meines Volks zugleich vertreten) hat Gott...»
usw.

42



Gedankens. Zwar hatte schon 1729 Haller, dann wieder 1748

Montesquieu das Lied von Freiheit und Gleichheit angestimmt; hierzulande

aber war wohl Trümpi ein erster, der es mit vornehmlicher
Stimme vorgetragen! Freilich darf der Sänger nicht dahin verstanden

werden, als ob es ihm um Nivellierung an sich gegangen wäre.

Es ging ihm vielmehr darum, zunächst die Vorstellungen von
regierenden «gnädigen Oberen» und gehorchenden «Unteren» ins richtige
Verhältnis zu bringen, damit aus der veränderten Vorstellung
veränderte Beziehungen erwüchsen: nämlich Beziehungen von mehr
familiärer Art, bei welcher Liebe und Respekt gepaart sich finden.
Mit seinen Postulaten, daß die irdische Regierung «nach dem Muster
der Regierung Gottes» handle — daß, innerhalb eines freien Volkes,
«Obere» und «Untere» als «gute Väter und getreue Söhne des

Vaterlands» sich benehmen, stellt sich Trümpi in die Nähe Pestalozzis, der

(ebenfalls 1780) in seiner «Abendstunde eines Einsiedlers» über das

Thema spricht: «Vatersinn Gottes, Kindersinn der Menschen. Vatersinn

des Fürsten, Kindersinn der Bürger. Quellen aller Glückseligkeit.»

Trümpi kennt oder gebraucht das Wort Kultur nicht; wenn er
aber in seiner Wasserschaden-Predigt «nützlichste Werke der Kunst
und des gemeinen Besten» anführt, so sind darunter Kulturarbeiten,
Kulturbauten verstanden. Es ist auffallend, in wie hohem Maße
Schwandens Diakon dem «bürgerlichen Regiment», das heißt dem
Staat, kulturelle Aufgaben zuweist. In seinem Bedürfnis nach
«Erweiterung der Erkenntnis» und Aufmunterung «aller nützlichen
Künste», nach «Erhebung, Verbesserung» so mancher Verhältnisse
bekundet er sich als Mann des Fortschritts, und in der Formulierung,
daß die Erfüllung der genannten Ansprüche an den Staat «zur
Beförderung der besonderen und öffentlichen Glückseligkeit» der
Landeskinder diene, spricht Trümpi auch die Sprache seiner Zeit. Wenn
er an diesen Satz gleich den nächsten, den Staatsschutz der Religion
fordernden, knüpft, so ist damit zur Genüge seine Ansicht dargetan,
daß der Staat ja nur die äußeren Bedingungen der menschlichen
Glückseligkeit befördern kann.

Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit! ist ein Ruf Trümpis, den er
bereits um 1774 kräftig in die Runde ertönen läßt. Denkt er bei Freiheit

und Gleichheit zunächst an seine hochvertrauten Mitlandleute,
so bei der Brüderlichkeit nicht nur an sie, sondern an die Eidgenos-

43



sen, an die Völker Europas, an die ganze Menschheit! Es macht aber

der Ton die Musik, und was Trümpis Ton von dem späteren der
Revolution unterscheidet, ist, daß seine Kraft nichts Rohes an sich hat,

weil Trümpis schönes Menschentum jene drei Forderungen begreift
als Rechte und Pflichten zugleich!

Wie hätte sich wohl der schon 1781 als ein erst Zweiundvierzig-
jähriger vom Tode Dahingeraffte um 1798/99 als angehender Sechziger

zu den brennenden Problemen jener Zeit eingestellt? — Allen
wider Verfassung und Gesetz die Gewalt usurpierenden Revolutionären

wäre er zweifellos entschieden entgegengetreten. Als in Zürich
Gebildeter hätte er sich kaum dem französischen Geiste fügen
mögen, und auch die Revolutionsereignisse hätten keinen Zentralisten
aus dem Manne gemacht, für den die «Landsherrlichkeit» seines

Kantons eine so selbstverständliche Voraussetzung bildete. Es wäre
auch nicht seinem Sohne, dem «Patrioten» Dr. med. Chr. Triimpi,
eine strenge väterliche Zurechtweisung erspart geblieben, nachdem

jener an der denkwürdigen Landsgemeinde vom 15. April 1798, den
Worten der Eidesformel: «So wahr ich bitte, daß mir Gott helfe»
vernehmlich beigefügt hatte: «und die gesunde Vernunft».

Als Pädagogen konservativer Prägung erkennen wir Pfarrer
Trümpi zunächst einmal aus dem von seinem Glauben bestimmten
religiösen Erziehungsziel, worin er sich 1781 deutlich distanziert vom
alten Brcitinger, der um 1770 sein humanistisches Erziehungsideal
des Geschmackes erblickte in vernünftig-praktischer Offenheit für
das Gute, Wahre und Schöne; und sodann aus Trümpis Voraussetzung,

daß alles Dichten und Trachten des menschlichen Herzens von
Jugend auf böse sei. Letzterer mit dem Bibelwort übereinstimmenden

eigenen Erfahrung vertraute der Vater von zwölf Kindern mehr
als der ihm zweifellos auch bekannt gewordenen Rousseauschen
These («Emile» 1762), wonach alles gut ist, was aus den Händen des
Schöpfers hervorgeht.

Altreformierten Geist atmet auch die Gründung von Pflicht und
Methode der Erziehung auf Autorität sowie die Zulassung der
Körperstrafe, welch letztere doch schon von Montaigne und Locke abgelehnt

worden war.
Daß angesichts der peinlich bescheidenen Leistungsfähigkeit der

öffentlichen Schulen, angesichts der nicht selten «selbst unter dem

44



gemeinen Haufen» anzutreffenden «hellen Köpfen» Trümpi sich

nicht energischer einsetzte für die bessere Unterrichtung der ihm
doch so nahe am Herzen Liegenden ist zunächst höchst befremdlich.

Mit der ständischen Ordnung der Gemeinschaft noch ohne

weiteres sich abfindend, begnügte er sich aber eben mit der relativen

Befriedigung der unterschiedlichen ständischen Bildungsansprüche
und zählte zwar wohl die christliche Erziehung, noch nicht aber eine

ordentliche Schulbildung zu den berechtigten Ansprüchen jedes
Glarnerkindes. Basedows Gedanke (1768) einer Loslösung der Schule

von der Kirche konnte schwerlich die Billigung eines Mannes finden,
der die «Weisheit zur Seligkeit» als das eine Notwendige erkannt
hatte. Trümpis keineswegs gefahrloses Bestreben nach möglichst
früher kirchlich-religiöser Beeinflussung des Kindergemütes muß
kaum mit seiner Unwissenheit hinsichtlich der gegenteiligen Ansichten

Rousseaus und Basedows, darf viel eher mit seiner entschiedenen
Absicht erklärt werden, jenen entgegenzuwirken.

Gewiss war es Trümpi klar bewußt, daß Geistes- und Charakterbildung

keineswegs sich gegenseitig ausschließen. Um so befremdlicher

muß es daher anmuten, daß ungeachtet seiner Wertschätzung
der Geistesbildung, Trümpi in seiner Predigt «von der christlichen
Kinderzucht» sozusagen ausschließlich der Charakterbildung das

Wort redet. Wir erklären uns dieses damit, daß der Schwander Diakon

mit den gegebenen Verhältnissen rechnete, das heißt mit einem
Staat, der sich wenig um die Schule kümmerte und noch weniger sie
finanziell zu unterstützen gedachte; sodann damit, daß es nur einer
kleinen Elite möglich war, ihren Kindern den Vorteil eines höheren
Ansprüchen genügenden Schulunterrichtes zu bieten; letztlich mit
der entmutigenden Tatsache, daß «der große Teil der mit Nahrungssorgen

gedrückten und mit Arbeit belauenen Menschen» die Wünsch-
barkeit geistiger Bildung einzusehen gar nicht in der Lage war. Noch
1812 beantwortete zum Beispiel Elm die Einladung des kantonalen
Erziehungsrates zur Beteiligung an einem von ihm veranzustaltenden
Lehrerbildungskurs wie folgt: «Sie leben in einer Zeit, wo freie
Religionsübungen gestattet seien, haben bis dato die Lehre gehabt, welche

auf Gottes Wort gegründet; was Aufklärung und moralische
Sachen belange, so seien sie an einem wilden Ort zu Hause, haben das
nicht sehr nötig, und man sehe auch nicht viel gute Folgen; es stehe

45



dennoch jedem frei, aus eignem Geld andere Künste und
Wissenschaften für sein eigenes Interesse zu lernen.»

Fortschrittlich, wenn auch nicht rundweg aufgeklärt, erweist sich

Trümpi in der Ablehnung des stur-patriarchalischen Standpunktes,
wonach laut evangelischer Satzung dem Vater die Entscheidung in
Erziehungsfragen vorbehalten ist. Wenn er es wohl schon für «edler»,

nicht aber einfach für «klüger» hält, daß auch die Mütter ihr gewichtig

Wort in die Schale legen, so verzichtet er noch darauf, wie
Voltaire zu verkünden, daß beiden Geschlechtern gleiche geistige
Fähigkeiten angeboren seien.

Wird auch die Körperstrafe von Trümpi noch gebilligt, so erblik-
ken wir bescheidene Fortschritte immerhin darin, daß er einmal die

Prügel- durch die Rutenpädagogik ersetzt und sodann die Rutenstrafe

nur angewendet haben will, wo des Kindes Vernunft noch
nicht entwickelt ist oder wenn das Kind dem Appell an seine
Vernunft keine Folge gibt.

Hinsichtlich vernünftigeren psychologischen und methodischen

Vorgehens im Religionsunterricht bekundet Trümpi sich als willigen
Schüler von Zimmermann und Breitinger. Sein frühes (1774)
Eintreten für Geliert bestätigt sowohl Trümpis Einverständnis mit dessen

vernünftiger Orthodoxie als auch mit dem Streben der Zeit nach
geschmackvollerem Sprachausdruck.

Unter den glarnerischen Literaten ist nicht J. Ch. Trümpi,
sondern J. Hch. Tschudi der erste gewesen, der seine Landsleute in
Erziehungsfragen zu beraten unternommen hat. Sowohl hinsichtlich
der christlichen Basis als auch der vielfach von dem gesunden
Menschenverstände und der Erfahrung diktierten Methode der Erziehung
zeigt sich bei beiden Pädagogen mancherlei Uebereinstimmung. Da
es nicht unsere Aufgabe ist, ihre Anschauungen bis in alle
Differenzierungen hinein einander gegenüberzustellen, begnügen wir uns mit
dem Hinweis auf einen bezeichnenden Unterschied des Standpunkts.
Tschudis Forderung nach «unschuldigen Recreationen» wie Zeichnen,

Malen, Musizieren; Trümpis Zulassung der fabrikmäßigen
Kinderarbeit verraten deutlich, daß jener in bessern Zeiten die Erziehung

der Kinder von Leuten der obern Stände, dieser in schlechtem
Zeiten die von Kindern des «großen Teils der Menschen im niedrigen
Stande» im Auge hatte.

46



Patriotismus, Optimismus, Rationalismus,
Atheismus

Zahlenmäßig an der Spitze der von Trümpi meistgebrauchten
Ausdrücke stehen «Patriotisme, Patriot, patriotisch», und der hierin
schon sich manifestierende Enthusiasmus für das Vaterland
charakterisiert den Mann als einen in dieser Hinsicht freudig am
Aufklärungsstreben seines Jahrhunderts Teilnehmenden.

Trümpi führt in seiner Chronik an, daß schon 1705 an den

Landsgemeinden «angezogen» worden sei, man hätte «ohne Wissen der
Landleuten, zum Nachteil unserer Rechten», denen zu Werdenberg
Freiheitsbriefe gegeben. Er fährt dann weiter: «Man kann sich
vorstellen, daß ein solcher Anzug fähig war, das gemeine Volk in Eifer
zu bringen. Ein jeder will dann seinen Eifer als Patriotisme
angesehen haben, und es ist gefährlich, die Ungestüme einer solchen Hitze
nur mildern zu wollen.» Trümpi begreift also den hitzigsten Eifer um
eine vaterländische Angelegenheit noch nicht als «Patriotismus».

Sowohl in der Chronik als auch in seinen Predigten gibt er der
hochgemuten Befriedigung über den «glücklichen Wohnsitz» der
Glarner Ausdruck, über «das gute Land», das deren Heimat ist, über
seines souveränen Landes Zugehörigkeit zur freien Eidgenossenschaft,

über die glarnerische demokratische Verfassung, über die
meist gute Gesetze erlassende Landsgemeinde. Solche Genugtuung,
lobende Worte auf vaterländische Tugenden, auf altväterische
Einfachheit, Sittenreinheit, Wahrhaftigkeit, Geradheit, Toleranz und
eidgenössischen Brudersinn, werden sie auch so schön wie in den der
Chronik eingefügten Versen von Haller, Geliert und Lavater
vorgetragen. erhalten aber eigentlichen Wert nur, wenn die in ihnen sich
aussprechende Gesinnung tätig wird. Ein Patriot nach Trümpis Sinn
ist nur, wer in christlichem Geiste vernünftig-tatkräftig teilnimmt
an der Förderung seines Vaterlandes; nur wer es fördert im
wohlverstandenen Interesse des Ganzen

«Auf Verbesserung zu denken» ist der Vorsatz der irgendeinen
schwerwiegenden Mangel wahrnehmenden Patrioten. In seiner Chronik

will Trümpi sich ihnen dankbar erweisen und ihnen «zeigen,
daß ihre Sorgen oft das beste Ziel erreichen, [daß sie] der Nachwelt
Gutes stiftind, und zum Exempel und Andenken gesetzt seyind».

47



«In unserem Staat ist das größte Verdienst eines Patrioten die Be-

zäumung des Frevels und Eigennutzens, die Ausrottung von Verderbnissen

und Aegernissen der Sitten, die unparteiische Handhab der

Gesetzen und der Gerechtigkeit.» Die Verbesserungen, die Triimpi
darüber hinaus anstrebt, zielen auf Erneuerung, Verstärkung des

eidgenössischen Defensionals und in Zusammenhang damit auf

Hebung der glarnerischen «Anstalten in pace de bello», welche militärischen

Anstrengungen ausdrücklich und ausschließlich im Hinblick
auf aufgenötigte Defensivkriege erwünscht sind. Sie zielen ferner auf

Abschaffung des Pensionenwesens, auf Herabsetzung der Aemter-

auflagen, auf Drucklegung der Gesetze, Anlegung eines Salzvorrates,

Gründung eines Landesarmenfonds, Errichtung eines Zucht- und
Arbeitshauses. Da gebrannte Wasser bei einigen noch mehr «als die
Weinliebe ein Zunder des Elends» sind, möchte Trümpi in Befolgung
einer «rechtmäßigen und christlichen Politik» solche starke Getränke

mit dem «stärksten Zoll» belastet sehen. Da Zucker eine «eigentliche
Delikatesse» ist, gehört auch auf ihn «ein wichtiger Zoll».

Trümpi fragt sich, ob nicht «eine Vieh-Assekuranz-Kasse zur
Ermunterung könnte angelegt und von Mißbräuchen frei genug gehalten

werden? Ob nicht auch könnte nachgedacht werden, für die
Vermehrung des Verdienstes Schiffbau im Land zu lehren und zu
treiben? Sollten wir nicht Holz dazu haben? Sollten einige Kirezer-
Dörfer am See, Niederurnen etc. nicht dadurch Verdienst» «ein ehrlich

Stück Brod» sich verschaffen können? Der Linthkorrektion
sowie der Melioration der Linthebene sollte «alle Aufmerksamkeit»
gewidmet, und es sollten diesbezüglich «die reiche Holländer» zum
Beispiel genommen werden. Hinsichtlich der «Alimenten» stellt Trümpi
fest: «Jeder gestehet, was von denselben zu Saat-Aeckeren ausgeteilt
seie, werde am besten angewendt» ; doch möchte er, daß bei der
Lösung dieses Problems nicht mechanisch, sondern vernünftig vorgegangen

werde. Wie später ein Melchior Schuler, so drang schon 1774

Christoph Trümpi darauf, daß die Alimenten nicht nur den reichen
Besitzern von Rindvieh, sondern auch den weniger Hablichen sollten
zugute kommen. Des weiteren macht er sich nicht nur die von
Dr. med. Conrad Schindler 1771 publizierten Anregungen zu eigen,
sondern bringt in seiner «Chronik» eine Menge eigener Vorschläge.
So empfiehlt er die Untersuchung der Gemssulzen auf Salz und
Salpetergehalt — die Prüfung, ob nicht im Stachelberg könnte in einem

48



zu errichtenden Heil- und Mineralbad «dem Land ein großer Schatz»

aufgetan werden — er regt bessere, sparsamere häusliche Feuerungsstellen

an — des weiteren die Ersetzung des Ziegelbelags der Dächer

durch Schieferplatten — redet wie der allgemeinen Einführung der

Feuerspitzen so auch der Dr. Martinschen Kinderimpfung das Wort

— empfiehlt Verbesserung des Trinkwassers gewisser Gegenden und

Anwendung «von verbranntem Meerschwumm» gegen das Kropfübel
— weist die Aerzte auf noch ungenutzte Heilpflanzen hin und möchte

dem teuren Tabak und Kaffee Erzeugnisse des Landes beigemischt
sehen.

Der Schluß: Wer so verbesserungsträchtig ist, muß fortschrittlich
gesinnt — wer ein Mann des Fortschrittes ist, muß ein Optimist sein

— liegt nahe, so nahe wie die Oberfläche eben stets liegen wird. Ohne
Zweifel war sich Trümpi des Fortschrittsgeistes seines Jahrhunderts
bewußt, und wenn er «unsere Zeiten» anruft, verspürt der Leser
mancherorts deutlich die hieraus entspringende Genugtuung. Wenn

Trümpi trotzdem nur bedingt den Fortschrittsmännern seiner Zeit
beigezählt werden kann, so liegt die Begründung dieser Einschränkung

darin, daß die Beantwortung der sich für ihn stets stellenden
Frage, ob eine Neuerung «etwas der Religion Unschädliches», ob aus
dem Geiste der Bibel heraus zu Rechtfertigendes sei, jederzeit der
Einstellung des Vernünftig-Orthodoxen entsprach. Weder Trümpis
Einsicht, daß «das menschliche Herz zu allen Zeiten Laster
ausgebrütet» hat, welche «oft in ihrer Herrschaft nur abwechseln», noch
der Anblick des «großen Teils der mit Nahrungssorgen gedrückten»
Landsleute konnte ihn zuversichtlich stimmen. Es wirken auch zahL
reiche Argumente des Optimismus in Trümpis dritter Predigt
gesucht und konstruiert. Gerade solch heißes Bemühen aber verrät
deutlich, wie sehr es dem Prediger daran gelegen ist, seiner Pfarrkinder

Gemüt vor lähmendem «unnützen Grämen» zu bewahren; es
vielmehr soweit zu festigen, daß jene «mit Mut, Hoffnung und Stand-
haftigkeit» gen Himmel aufsehn, und der «Zukunft getrost entgegen»
blicken. Trümpis herber Optimismus erwuchs recht eigentlich aus
der Demut seines Vorsehungsglaubens, fand Unterstützung an seiner
hilfsbereit-tätigen Gesinnung, hat aber weniger zu schaffen mit dem
Optimismus der Aufklärung.

Wurde seinerzeit die Reformation von den «Häuptern der Kirch»

49



abgelehnt und bekämpft, so fanden — sagt Trümpi — «Zwingli und

die mit ihm erweckten Evangelisten [um so] offenere Ohren und

Herzen wie bei dem Volk, also [bei] den Oberen des weltlichen
Stands. Die Obrigkeiten wurden Beschützer des Evangeliums, Ammväter

der Kirch und unterstützten das Lehramt als einen göttlichen
Beruf».

Schon lange vor Trümpis Zeit hatten sich die ehemals nach rein
theokratischer Auffassung geordneten Beziehungen zwischen Staat

und Kirche verändert, indem nun auch weltliche Interessen ihnen
geboten, sich gegenseitig zu unterstützen. Die Kirche beansprucht jetzt
den Schutz des Staates als ihr gutes Recht, arbeitet sie doch auch für
die Erziehung von Jugend und Volk zum Gehorsam gegen die
bürgerlichen Gesetze, für die Erziehung zur wahren Vaterlandsliebe.
Der Staat seinerseits betrachtet Christlichkeit und Kirchlichkeit des

Bürgers nicht wie John Locke als dessen Privatangelegenheit,
sondern als Staatssache und Bürgerpflicht, und es findet dies auch Trümpis

uneingeschränkte Billigung.
Es hat zwar die (weltliche) Obrigkeit zunächst die diesseitige,

die Geistlichkeit zunächst die jenseitige Glückseligkeit der Bürger
ins Auge zu fassen; dessen unbeschadet sind sie allebeide «Diener
Gottes dem Menschen zum Guten». Obrigkeit und Geistlichkeit
stehen in eben dieser Reihenfolge auf den obersten Staffeln der ständischen

Leiter. Die ausdrückliche Anerkennung dieser Tatsache
enthebt den Staatsbeamten Trümpi nicht von der Pflicht, wie den
«Unteren», so auch den «gnädigen Herren und Oberen» zugleich «mit
Bescheidenheit und Würde die Rechte Gottes zu verkündigen». Er
warnt auch seine Amtsbrüder davor, die innere Freiheit hiezu «dem
Gold, ja feinen Gold» zu opfern.

«Sollte man uns» — so lesen wir in den ,Monatlichen Gesprächen'
J. H. Tschudis vom Jahre 1724 -—• «in diesen Landen unsere Lehr- und
Glaubens-Bücher aus den Häusern nehmen / unsere Kirchen
entziehen / mit den Gütern der Kirchen nach Beheben disponieren und
dispensiren / oder auf andere Weise wegen der Religion beschweren;
ich weiß nicht / ob man eben lang still sitzen und nicht sogleich
einen öffentlichen Auflauff machen würde?»

Wenn Schwandens frommer Diakon 1779 prüfend den Blick auf
die Evangelischen seiner Gemeinde und seines Landes richtete,

50



mußte er in mehrfacher Hinsicht Aergernis nehmen. Das tägliche
Bibellesen und andere «Pflichten der Frömmigkeit» wurden nicht
mehr so ernst genommen wie ehedem. Abergläubisch-unvernünftige
Ansichten ersetzten nur zu häufig eine reinere «Erkenntnis der christlichen

Religion», und es herrschte «bei vielen» — Obern und Untern

— «sehr grobe Unwissenheit in der Religion», teils aus hochmütiger
Ueberheblichkeit, teils aus «kaltsinniger Gleichgültigkeit». Viele
zweifelten an den Offenbarungen der Bibel, und die Zahl der

Ungläubigen war im Wachsen begriffen. Man kann bemerken, «daß hin
und her über Bibel und Testament, über die H. Geschichten und Lehren,

boshafte Anmerkungen oder witzig sein wollende Einfälle ange=

bracht werden, die anzeigen, daß auch wir Leute haben, die sich über
das, was wir unsern Vätern bisher als Gottes Wort verehret, hinaus

zu sein glauben, die uns das Evangelium ausschwätzen alles
Ansehen rechtschaffener Lehrer und Sprecher des Worts Gottes in jungen

Gemütern zerstören wollen!»

Trümpi gibt Problematisches in der Bibel ohne weiteres zu. Er
spricht von dunkeln, schwierigen Stellen, von geschichtlich Bedingtem,

von mehr Zufälligem als unbedingt Notwendigem, von Mängeln
der Uebersetzung — meint aber, der gutwillige Leser solle sich «ob

wenig bedeutenden Nebenumständen, oder vielleicht schlecht
übersetzten Worten nicht aufhalten», sondern sich um die «Hauptsache
kümmern Berechnet es, ob ihr in dem was deutlich ist, nicht
schon alles habet, was zur Erkenntnis und Verehrung Gottes, zum
Unterricht in allen euern Pflichten, zur Beruhigung des Herzens
dienet! Und bei dunklen und schweren Stellen» des Neuen Testaments

«laßt euch des Apostels Mahnung gesagt sein, selbige nicht zu
verdrehen zu eurem Verderben. II. Petrus 3, 16».

Insofern als Gott «will, daß alle zur Erkenntnis der Wahrheit
kommen», insofern das in der Heiligen Schrift Geoffenbarte diese
Wahrheit ist, insofern des weiteren die Menschen das Evangelium
«als ein teures Geschenke» ihres himmlischen Vaters ansehen müssen,

bedeutet es frevelhaften Undank, wenn sie sich anmaßen, das

göttliche Geschenk auszuschlagen. Ein jeder kann die «Kraft Gottes
in seinem Wort schmecken und erfahren», wenn er nur sein «Herz
der Wirkung desselben aufschließen» will. Es hielt also Trümpi ernstlich

dafür, daß der Glaube eine Frucht des guten Willens sei!

51



Auf jeden Fall konnte und wollte er öffentlich nur einen sich im
Rahmen der Verfassung haltenden religiösen Individualismus billigen,

das heißt, mehr nicht zugestehn als die staatlich gewährleistete
«Freiheit des Gottesdienstes», der Confession. Dem schönen, von
J. H. Tschudi stammenden und in dessen Chronik niedergelegten
Gedanken, daß wohl auch «erronea conscienta, das irrende Gewissen

obligire und verpflichte», hätte Triimpi nicht öffentlich zustimmen
wollen. Ganz vertraulich aber gesteht er an Lavater: «ein redlicher
Scepticus über die Wahrheit der Religion und des Christentums, der

vor allem auf Wahrheit sucht und dürstet, und nicht von fleischlichen
Affekten seinen Scepticismus herleiten kann, wird, deucht mich, auch

so etwas [daß noch Heil für ihn seie] zu hoffen haben.»

Auch Christoph Trümpi war sehr dafür, ein Problem «mit Ueber-

legung durchzudenken», falls nicht fromme Demut das «noli tangere»
gebot, wie etwa beim Gegenstande der Prädestination, und wohl auch

gegenüber dem Problem des Bösen, welches nirgends in Trümpis
Schriften berührt wird.

Ihm, dem stark die Erfahrung berücksichtigenden Religions- und
Sittenlehrer, ist rational-diskursives Denken fremd, und fremd damit
auch die aufklärerische Methode des Philosophierens. Unter «Wahrheit»

verstand Trümpi nicht in erster Linie das mit der Logik,
sondern das mit der Erfahrung und vor allem auch das mit der
biblischen Wahrheit Uebereinstimmende — er war ja eben nicht Philosoph,

sondern Theologe. Immerhin verlangt auch er hinsichtlich des

Heilsdenkens zunächst eine «Aufklärung der Begriffe».

Unbeschadet seines emotional-intuitiven Denkens ist Trümpi die
Verwendung der Begriffe «Vernunft» — «vernünftig» sehr geläufig.
«Vernünftig», adverbialisch gebraucht, bedeutet bei ihm oft
«leidenschaftslos-gemäßigt», im Gegensatz zu «eifervoll-hitzig». Die Bezeichnung

«unvernünftig» hinwiederum findet sich wiederholt in der
Bedeutung von «unkritisch». Wenn Trümpi einmal der «vernünftigen»
die «abergläubische Weise» entgegensetzt, wenn er ein andermal vom
«Schwindel des Aberglaubens» redet, so ist daraus zu schließen, daß
er die Vernunft als unumgängliches Werkzeug zur Erkenntnis der
Wahrheit auffaßt. Da eine «eifervoll-hitzige» Seelenlage der
Anwendung der Vernunft nicht förderlich ist, sondern die unbefangen-

52



kritische Betrachtung einer Sachlage gefährdet, ist sie der Auffindung

der Wahrheit schädlich.
Ist Trümpi wohl sehr eingenommen für den Gebrauch der

Vernunft, so kann er, im Gegensatz zur Aufklärung, ihr die Autonomie
nicht zubilligen. Er fragt sich: Ist ein durch vernünftiges Denken
erzieltes Resultat ohne weiteres auch ein heilsames Resultat? Der
Mensch bedarf aber des heilsamen Wissens; er braucht «gesunde

Nahrung für Geist und Herz». Nicht Voltairsche Abenteuer des Geistes

hat er zu bestehn, sondern hat mit geistlichem Verstand «die
Weisheit zur Seligkeit durchzudenken». In der Bibel findet der
Mensch nicht nur «das heilsame Wissen des Nötigen und Wichtigen»,
er findet darin auch Wegleitung zum Denken im «geistlichen
Verstand».

«Anlage und Hoffnung der Unsterblichkeit» erkennt der
Nachdenkende als «in der menschlichen Natur liegend»; dem «großen
Haufen» bleibt solches aber verborgen, und «die Philosophie kann
es zu keiner Demonstration der Unsterblichkeit der Seelen bringen.

Oed und trostlos wäre unser Leben ohne die Religion, schwach
die Religion der Vernunft ohne das Licht des h. Evangelii. Womit
als mit Gottes Wort» — so redet Trümpi seinen Amtsbrüdern ins
Gewissen — «wollen wir zu unsern Angefochtenen, Kranken und
Sterbenden gehen? Ohne dessen Trost wären wir da eitele Tröster
Vernunftsschlüsse würden gewiß da nicht ausrichten, was das Wort
aus Gott tut».

Auch bezüglich ihres großen Vertrauens auf die Vernunft als Motiv

für den Willen der Gesunden ist Trümpi nicht einverstanden mit
der «Aufklärung». Sein Verzicht darauf, im Anschluß an Shaftesbury,

die Moral von der herkömmlichen Bindung an die theologische
Dogmatik zu lösen, ist außer mit seinem Glauben auch mit seiner
Ueberzeugung zu erklären, daß dem nur zu leicht von seinen Trieben,

seinen Leidenschaften übermannten Menschen nicht geholfen
werden kann mit verständigen Lehren, wohl aber mit durch die
Gottesfurcht erweckter, auch die Leidenschaften bändigender Kraft.
«Glaub und Gehorsam Gottes sind unser höchstes Prinzipium, das

wirksamste, das stärkste; für den großen Haufen das einige»
[einzige].

Lessings 1780, also noch zu Lebzeiten Trümpis erschienene
«Erziehung des Menschengeschlechts» hat dieser kaum studiert. Weder

53



sein religiöser Standpunkt noch seine Einschätzung der Mentalität
des großen Haufens hätten es ihm ermöglicht, sich zu Lessing zu
bekennen, bei dem der reife Mensch, auf der obersten Erziehungsstufe

angelangt, seine Pflicht aus sich selbst heraus zu vollbringen im=

stände ist. Dessen ungeachtet hat der Mann—eben Christoph Trümpi
— auf hoher moralischer Stufe gestanden, er, der «auf gute gemeinnützige

Werke und Tugenden zu eifern» gewillt war, weil solches «die

beste Bahn der Ehre ist». Insofern als sie mit aufsteigendem Stand

aufsteigende Ansprüche vereinigt, ist auch Trümpis Ethik ständisch

orientiert, und im ethischen Bereiche offenbart er sich als Aristokrat.

«Noblesse oblige» — dementsprechend sind denn auch seine

Ansprüche an die «Oberen» sehr hoch.
Nicht nur als getreuer Diener des Evangeliums und der Kirche,

auch als Diener des Staates mußte Trümpi deistisches und atheistisches

Denken bekämpfen, bedeutete solches doch zum Beispiel auch
eine Gefährdung des Eides; diesen aber erkennt der Schwander Diakon

als «bei Republiken und kleinen Freistaaten die sicherste Stärke
der Gesätzen, das wichtigste und heiligste Band der Treu und Pflicht
bei Oberen und Unteren. Religion und Gottesfurcht aber machen die
Kraft seiner besten Würkung aus». Der furchtbare Eid aber, dessen
Substanz zweifellos Trümpis volle Billigung genossen hat, und der
auch 1834 noch sozusagen unverändert beschworen werden mußte,
lautete wie folgt: 1) «Da ich falsch oder unrecht schwere / so soll
mich Gott der Vatter / Gott der Sohn / und Gott der heilig Geist
ausschließen und absonderen von der ganzen Christenheit. 2) Da ich
falsch oder unrecht schwere / so soll mir Gott der Vatter mein
Erschaffer / Gott der Sohn mein Erlöser / Gott der heilig Geist mein
Seligmacher / nicht mehr zu hilff kommen / wann sich mein Leib
und Seel / an meinem letsten Ende / von einanderen scheiden thut.
— 3) Da ich falsch oder unrecht schwere / so soll das bittere Leiden
und Sterben Jesu Christi / wormit er am Stammen des Kreutzes /
für der ganzen Welt Sünden bezahlet / und genug getan hat / an mir
verloren seyn / und ich mich dessen in Ewigkeit nicht mehr zu
getrösten haben. Es sollen auch mit dem kostbarlichen Blut Jesu Christi
meine Sünden nicht gereiniget / noch abgewäschen werden. Und dann
zum 4.) Da ich falsch oder unrecht schwere / so helffe mir Gott
nimmermehr / und daß ich Meineidiger am jüngsten Gericht / mit
Schrecken / Zitteren / und Traurigkeit aufferstehe / und allda mein

54



Leib und Seel vor dem strengen Richterstuhl Gottes / und den auß-

erwehlten Heiligen Gottes abgescheiden / und in die feurige Flammen

/ so den Teufflen und allen Verdammten zubereitet / geworffen

/ und der freudenreichen Anschauung ewiger Gnaden / und
göttlichen Angesichts in Ewigkeit beraubet werde.» -—

Es sollten also Ungläubige zum mindesten ihre «Weisheit» für
sich behalten, und nicht den Frommen an seinem Glauben zu irren
versuchen. Ihr Geschwätz gleicht trüben Bächen und unlauteren
Quellen. Um so anmaßlicher ist es von ihnen, «ihre so armselig hin
und her wankende Weisheit» den Mitmenschen «zum Licht aufstekken»

zu wollen. Sie mögen des Paulus Mahnung beherzigen: «Ist unser

Evangelium verdeckt, so ist es denen, die verloren werden,
verdeckt. 2. Cor. 4, 3.»

Unglaube, Trägheit, Ueppigkeit und Hochmut will Trümpi nur zu
oft vergesellschaftet finden, und solchem Unglauben gegenüber Toleranz

zu üben, kann der Seelsorger nicht verantworten, dessen Aufgäbe
es ist, «den ganzen Leib dieser Gemeinde durch die Kraft der
Religion, dieses göttlichen Salzes, vor der Tod drohenden Fäulnis zu
bewahren, die Unglaube, Leichtsinn und Sinnlichkeit [ihm] zubereiten
könnten». In Trümpis moralische Entrüstung ist wohl auch ein
Tropfen des Ressentiments darüber hineingeflossen, daß «itzt oft der
Unglaube die heilige Würde» des geistlichen Standes «unter die Füße
treten möchte».

Die Chronik

Das in Trümpis «Chronik» niedergelegte, weit ausgreifende
heimatkundliche Wissen hat der Verfasser sich erworben durch persönliche

Augenscheinnahme und Umgang mit Volksgenossen, durch
Ausübung von Rechten und Pflichten eines glarnerischen Bürgers,
durch Vertiefung in das von «Kennern» ihm Mitgeteilte und durch
Studium des zeitgenössischen glarnerischen Schrifttums. Dieses
betreffend stößt man in der Chronik auf folgende Namen:
Camerarius Jh. Jb. Tschvidi (Handschriftl. Chronik).
Pfarrer Jh. Melchior Trümpi (Handschriftl. meteorolog. Tabellen

u. a. mehr).
Pfarrer F. Zwicki («Leben des Chronisten J. H. Tschudi», Zürich,

1749).

55



Pfarrer Joh. Ulr. Legier («Versuch über die Freiheit», 1764).
Pfarrer Felix Freuler (Landsgemeindepredigt, 1763).
Pfarrer Jb. Steinmüller (Rede an die Landleute von Glarus, 1765).
Dr. med. Conrad Schindler («Auferweckungen zur Verbesserung der

Sitten und Landwirtschaft.. .», 1771).
Verschiedene «Leichpredigten».

Bei der Abfassung der historischen Abschnitte seines Werkes
wurde Trümpi vorzüglich von Camerarius Jh. Jb. Tschudi «mit
guten Beiträgen unterstützet», indem ihm sein Glarner Kollege aus

seinen reichen Beständen ausgewählte ältere Manuskripte und Drucke

zur Benützung überließ. Ferner stützte er sich auf eine (1831 noch
vorhandene und von V. D. M. Joh. Peter Aebli benützte) «geschriebene

Glarner-Chronik von Dekan Joh. Melchior Trümpi». Laut
seiner «Chronik», laut seinen «Zusätzen» hat Trümpi des weiteren als

«Authentica gebraucht» — an Manuscripten :

Valentin Tschudis Chronik, 1521—33.

Acta der Streitigkeiten 1560—64.

Excerpta aus dem Archiv Zürich: 128.129.130. Truken (Schachtel).
Gl. Ratsprotokolle v. 1564—70. 1712—70.

Mscrpta über Vertrag 1683 von Landschreiber Feltmann,
über Vertrag lb38 von Landschreiber Elmer.
Evgl. und Gemeine Landsgemeinde Acta.
Zwingiis «Schlußreden».
Taufbücher von Bilten, Schwanden u. andere.
Landschreiber Tolders Landsbuch de 1620.
Decan A. Wild sei. über «Falsche Zulag» betr. 1532.

Manuscripta des sei. Camer. Joh. Heinrich Tschudi.
Eidg. Abscheide.
An Drucken:
die einschlägigen Werke von Rahn, Stumpf, Bullinger, Wirz, Walser,
Lauffer, Bodmer und Breitinger (historische u. kritische Beiträge),
Hübner, Büsching, Herrliberger, Joh. Geßner, J. K. Füßli, J. K. Fäsi,
G. S. Gruner, J. G. Sulzer, Zurlauben, May. Reisebriefe von Burnet,
Coxe. Ferner des Thuanus «Historiarum sui temporis tomi IV (1620)»,
Pontoppidans Naturhistorie Norwegens, sowie Einschlägiges aus der
Deutschen Bibliothek.

Gewiß war Trümpi schon seinerzeit auf dem Carolinum durch
Zimmermann auf die Ansprüche an Quellenkritik und an Quellen-

56



Interpretation hingewiesen worden. Jedenfalls spricht er in der Chronik

einmal von «mühsam zu untersuchenden Quellen», ein andermal

(in den Predigten) von «verschiedenen Gesichtspunkten, worin
verschiedene Menschen die gleiche Geschichte und Erzählung fassen».

Trürnpi weiß ferner um die Forderungen möglichster Vollständigkeit

und Zuverlässigkeit, um die Forderung der Objektivität.
Seinen Standpunkt fixieren wir als den des vernünftig-orthodoxen

Theologen, des demokratischen Republikaners und Eidgenossen.
Teilweise rekapitulierend, geben wir im folgenden die Voraussetzungen

wieder, die Trümpis Geschichts-Auffassung und Darstellung
zugrunde liegen. Niemand wird sich wundern, in ihnen Trümpi als

Geistesverwandten eines Bossuet (1627—1704) zu erkennen.

Gott, der Schöpfer Himmels und der Erden, «samt den Werken
darauf» und den auf der Erde lebenden Menschen, hat deren «ver-
brüdertes Geschlecht.. aus einem Blut gemachet». Er bestimmt
«allen Stämmen die Zeiten und Märchen ihrer Wohnungen».

Auch der Völker Dasein bedeutet für sie eine Aufgabe und Prü=

fung. Eines christlichen Volkes Hauptaufgabe ist seine Mitarbeit an
der Herbeiführung des Reiches Gottes auf Erden. Darüber hinaus
hat «jedes Zeitalter seine eigenen Bedürfnisse» und diesen entsprechend

seine speziellen Nebenaufgaben.
Wie über dem Leben des Einzelnen so waltet auch über den

Völkerschicksalen die Vorsehung des gemäß seiner Allmacht, Weisheit,
Gerechtigkeit und Vaterliebe ins Völkerleben eingreifenden Schöpfers.

Keine Feuersbrunst, keine Wassernot, kein Krieg und kein
Friedensschluß erfolgt «ohne Gottes heiliges Verhängnis». Gott belohnt
und straft ein Volk je nach seiner väterlich-weisen Erziehungsabsicht.

Wie das Alte Testament dartut, ist das Menschengeschlecht «nur
nach und nach gebildet worden». Wennschon das Menschenherz seit
jenen Anfängen bis heute sich kaum geändert, kaum gebessert hat,
entwickelt sich die Gesittung der Völker dessen ungeachtet vom
Rohen ins Edlere, und zwar dies einerseits dank der dem Menschen
geschenkten Vernunft, andrerseits und vor allem aber dank der
göttlichen Hilfeleistung durch das alte und «das liebe, kleine neue
Testament».

Da Christoph Trümpi bei aller Wertschätzung des Schriftstellers
Joh. Hch. Tschudi über dessen Chronik sich dahin ausspricht, daß

57



sie «doch nur ein erster Versuch» sei, dürfen wir erwarten, er habe

der Tschudi-Chronik Schwächen in seiner eigenen Arbeit zu vermeiden

gesucht. Einiger dieser Schwächen war sich sein Vorgänger
selber bewußt gewesen. «Die Zierlichkeit der Worten und der Redensart

gehe ihm ab», bekennt Tschudi; es fänden sich vielleicht zuviel

«minutiae» in seiner Chronik, auch zuviel «Gemein-Eidgenössische

Sachen», um «die lacunas, oder lähren Jahre um etwas auszufüllen».

Trümpis Werk unterscheidet sich von demjenigen Tschudis

weniger in den Voraussetzungen als in der Absicht. Vor allem wendet

er sich nicht mehr hauptsächlich an die Gebildeten der beiden obern

Stände, sondern an einen größern Leserkreis, waren doch jetzt «mehrere

als zu den Zeiten unserer Väter mit dem Lesen bekannt». So

schreibt er seine Chronik zu Nutz und Frommen der glarnerischen

«Staats-Leute» [Staatsmänner], schreibt sie für «Liebhaber der

Natur-Historie», hofft, sie könne «brauchbar sein für den Hausstand».

In Uebereinstimmung mit seinem Ratschlag: «Nur zum Zeitvertreib

etwas Lustiges lesen, das könnte nicht viel nützen» — in
Uebereinstimmung mit seiner pragmatisch denkenden Zeit will Trümpi
seinen Landsleuten nützlich sein; er will sie auch nicht vor allem

gelehrt als vielmehr klug und weise machen. Besonders auch

hinsichtlich der sein Werk einleitenden «Genauen Beschreibung des

Stands und Lands Glarus» war es seine betonte Absicht, eine
praktischere Arbeit zu liefern, als er selber solche einst für Faesi

geschrieben hatte.
Es galt für ihn, zunächst nun einmal den Stoff strenger zu sichten,

als Tschudi es getan hatte. Vorwiegend der Kurzweil des Lesers

dienende «minutiae» sowie eidgenössische «Lückenbüßer» durften
keinen Platz finden in Trümpis Chronik, und es sind denn auch
tatsächlich aus ihr verschwunden die in der ältern Arbeit zu findenden
Hostien- und Engelmirakel, feurigen und tönenden «Luftgeschichten»,

verschwunden die dort zahlreichen Berichte von Zaubereien,
Moritaten, Hinrichtungen, Raubtierjagden, verschwunden die

Erwähnung des sich dem Satan verpfändeten Manichäers sowie jene
des Betrügers im Style des «Grafen» Strapinski. «Eidgenössische
Sachen» finden sich in Trümpis Chronik nur insofern und insoweit
berührt, als der Stand Glarus darin «sich eingeflochten gesehen». Die
Darstellung des alten Zürichkrieges, welche Tschudi 115 Seiten
gekostet hatte, wird in Trümpis Chronik, einschließlich eines Zusatzes

58



auf Seite 748 auf nicht einmal ganzen fünf Seiten abgetan, auf welch

knappem Räume der Chronist überdies noch Platz findet, gegen den

Kammerer J. C. Füeßlin zu polemisieren, der die schlauen Glarner
als «Feuerblaser» im alten Zürichkrieg verschrieen hatte. Leider
unterläßt es der Glarner Demokrat, den zürcherischen Aristokraten mit
Gründen zu widerlegen

Statt in die Breite, dringt Trümpi mit Glück da und dort in die
Tiefe und versteht es zum Beispiel ausgezeichnet, gelegentlich der
Darstellung des «wahren Entwurfs der Reformation» seine Glaubensgenossen

in den «Gründen des Glaubens» zu unterrichten, ohne sich
weder etwas zu vergeben, noch das Gebot der Toleranz zu verletzen.

Ein andermal dringt er in die Tiefe, indem er sich mit Glück in
der Charakteristik einer Epoche versucht. Wiederholt macht Trümpi
seine Leser auch auf die inneren Zusammenhänge aufmerksam, auf
Ursache und Wirkung. Sein ernsthaftes historisches Bemühen spricht
sich deutlich aus zum Beispiel in dem Wunsche: «Ich möchte recht
sehr die Umstände, welche (1468) zur Vergrößerung des Stifts Sankt
Gallen so viel beigetragen und die Hoffnung Toggenburgs zur Freiheit

abgeschnitten, deutlich entwickelt sehen.»
Wie das unwürdige Kunterbunt und die arge Zerrissenheit mancher

älterer Chronik hat Trümpi in der seinigen auch jene Farb-
losigkeit und Dürre zum Teil überwunden, indem hier zahlreiche
psychologische, moralische und politische Reflexionen das Referat
der Tatsachen in für des Verfassers Charakter aufschlußreicher Art
würzen.

Die Geschichte des Glarnervolkes überblickend, festigte sich in
Trümpi der Glaube an die über dem Schicksal der Völker waltende
göttliche Vorsehung zur handgreiflichen Ueberzeugung davon, daß
es in Gottes Absicht gelegen hatte und immer noch lag, das Glarner-
volk «zu einer vollkommenen Freiheit zu führen».

Schon im ersten «bösen» Bund vom Jahre 1352 war das Land
Glarus «dem ewigen Bund der Eidgenossen einverleibet» worden.
Niemand dachte damals — so sagt Trümpi — «sich den alten Pflichten

der [österreichischen] Herrschaft zu entreißen, sondern nur
wider Unbill und Tyrannei [sich] zu schützen. Aber der Herr hat es
[das Glarnervolk] zu einer vollkommenen Freiheit geleitet».

Trümpis Ueberzeugung wirkte bestimmend auf die Gliederung
seiner Chronik in «Abschnitte». Es beginnt die eigentliche «Ge-

59



schichte» erst mit dem zweiten Abschnitt, darstellend die erste
Wegstrecke der Befreiung, bis zum «bösen» Bund 1352. Der dritte
Abschnitt enthält die Entwicklung bis zum bessern Bund, der nächste

jene bis zur Reformation, das heißt bis zur Abschüttelung wieder

eines, und zwar — vom Standpunkte des evangelischen Geistlichen

aus gesehen — eines nicht minder drückenden geistigen und «menschlichen

Jochs». Der letzte Abschnitt dieser «älteren Geschichten»

bringt die Entwicklung von 1683—1712, das heißt bis zum Frieden

von Aarau, dessen «Hauptpunkte» darum in Trümpis Chronik «billig

ihren Platz verdienen», weil «sie sonderlich die so edle christliche
Gewissens-Freiheit und Duldung beschützen». Auf den beiden, seine

geschichtliche Arbeit beschließenden letzten Seiten handelt Trümpi
vom rechten Gebrauch der Freiheit, und es ist zwischen den Zeilen
seine Erwartung herauszulesen, daß sein Volk in besagter Hinsicht
Fortschritte machen und so sich Gott dankbar zeigen möge.

Von den Hauptmerkmalen der pragmatischen Geschichtsschreibung

(Dilthey) : 1. Richtung auf die Kausalerkenntnis — 2.

Anerkennung der Individuen als der wirklichen, empirisch nachweisbaren
Ursachen und Betrachtung dieser Individuen aus dem Gesichtspunkt,
daß sie absichtsvoll und in persönlichem Interesse handeln; daß sie,
nicht Volk oder Staat die geschichtlichen Größen sind — 3. Absicht,
nicht bloß gelehrt, sondern auch weise zu machen, die Gegenwart
aus der Vergangenheit zu begreifen — von diesen drei Hauptmerkmalen

eignen mindestens das erste und dritte auch der Methode
Trümpis. Wir dürfen Christoph Trümpi demnach als einen auf dem
Wege von der konservativen zur pragmatischen Geschichtsschreibung
befindlichen Historiker bezeichnen. Wenn auch noch nicht
durchgehend in der Darstellung an sich, so doch in der absichtsvollen,
Entwicklungen zusammenfassenden Gliederung des Stoffes bedeutet
seine Chronik einen Fortschritt auf dem von der Formlosigkeit zur
Durchgestaltung führenden Wege der Geschichtsschreibung.

In seinem Vorwort bedauert der Verfasser selber es lebhaft, daß
hinsichtlich der Vollständigkeit sein «kurzer Abriß der ältern
Geschichten» (bis 1712) sein Werk zu wünschen übrigläßt; er bedauert
ebenfalls selber auch die Unzuverlässigkeit der beigegebenen Landkarte.

Beide Mängel zu beheben, lag außerhalb seines Vermögens.
Was Trümpis Objektivität anbetrifft, ist eine Zwiespältigkeit

wahrzunehmen. Den Standpunkt des Unparteiischen einzunehmen,

60



gelingt ihm gegenüber den Katholiken leichter als zum Beispiel
gegenüber Zürchern und Werdenbergern. Die «freundeidgenössischen

Vermahnungen zur Milde (gegenüber jenen aufrührerischen
Untertanen) bewirkten wenigstens» — so schreibt Gottfried Heer -— «daß

keiner der Empörer mit dem Tode bestraft wurde. Sonst kann man
den ausgefällten Urteilen nicht gerade große Milde nachrühmen».

Heer ist also nicht Trümpis Meinung, daß «das Verhalten der Obern

zu Glarus» sich «zu allen Zeiten rechtfertigen» werde.

Eine so objektive Beurteilung jener Verhältnisse konnte sich zu

Trümpis Zeiten ein glarnerischer Historiker ungestraft nicht leisten.

Der Ton seiner Darstellung verrät jedoch deutlich, daß Trümpi nicht
aus Furcht, sondern als patriotischer Anwalt seines Landes geschrieben

hat, als welcher er bei völliger Selbstbestimmung nicht anders

konnte, als dessen Partei zu ergreifen.
Dr. Adolf Jenny bemerkt im zweiten Band der «Glarner

Geschichte in Daten» (S. 633), daß der Chronist Christoph Trümpi den

glarnerischen Feldhauptmann in der Schlacht bei Näfels — nach

Aegidius Tschudi ein Matis (auch Mattis) von Büelen — «umgetauft»
habe in einen Matthias am Bühl. Es dürfte kaum mehr exakt
ergründet werden können, was Trümpi veranlaßt hat, in dieser Sache

von dem von ihm hochgeschätzten Tschudi abzuweichen. Gottfried
Heer meint, es komme daher, daß das Säckinger Urbar an erster
Stelle «die am Bule» nennt, daß auch Tschudi unter den Gefallenen
zu Näfels einen «Rudi am Bül» aus der Kirchhöri Glarus erwähnt.

Wie von einem Absolventen des um die Mitte des 18. Jahrhunderts
wissenschaftlich eher nach England als nach Frankreich orientierten
zürcherischen Carolinum erwartet werden kann, schwelgt Trümpis

Sprache — im Gegensatz zu der J. H. Tschudis — nicht mehr im
«Französieren». Da in der jüngeren — ebenfalls wieder im Gegensatz

zur ältern Chronik — auch sozusagen keine Latinismen mehr zu
finden sind, schreibt Trümpi in quantitativer Hinsicht das reinere
Deutsch. Leider läßt aber sein Ausdruck darin sehr zu wünschen
übrig, daß er sehr oft gröblich fehlerhaft ist und mancherorts sich
als nichts anderes als ein schlecht in die Schriftsprache übertragenes
Glarnerdeutsch erweist. Trümpi lehnte sich überdies sprachlich in
den ersten zwei Teilen seiner Arbeit (bis Seite 440) so stark an den
Ausdruck der von ihm benutzten Chroniken von J. H. Tschudi
(Schwanden) und Camerarius Jh. Jb. Tschudi (Glarus) an, daß dies

61



der Gewinnung eigener sprachlicher Ausdruckskraft nur schädlich
sein konnte. Und wenn auch weder der Schwander noch der Glarner
Tschudi die Leser durch ihre Sprache stärker fesseln können, so

imponieren sie in dieser Hinsicht als Kreditoren immer noch mehr als

ihr Debitor Trümpi *. Dessen hinsichtlich des Sprachausdrucks beste

Leistung entdeckt man da, wo er sich frei vom Gängelband bewegt,
nämlich auf den die «neueren Geschichten» beschließenden Seiten
689—696.

Die Uebernahme zahlreichster Ausdrücke und Redewendungen
aus den Arbeiten von Jh. Jb. Tschudi und Jh. Heinrich Tschudi
könnte den Verdacht erwecken, daß Trümpi namentlich letztern
tüchtig abgeschrieben und es sich leicht gemacht habe. Aber gerade
hinsichtlich der beiden ersten Abteilungen, der «Beschreibung» und
der «älteren Geschichten», hat er es, wie seine handschriftlichen «Zu»

sätze» zur Chronik solches nachdrücklich belegen, an intensivster
eigener Forschungsmühe in nichts fehlen lassen. Es redet denn auch
der nächste glarnerische Geschichtsschreiber, Melchior Schuler, von
unserem Chronisten als von dem «eben so gewissenhaften als gründlichen

Trümpi», und es wird seine Chronik als verläßliche Quelle
gerühmt und benützt wie von J.A. F. von Balthasar, so auch von
Zurlauben.

Wenn ein uns nicht namentlich bekannter zeitgenössischer
Rezensent Trümpis «Stil, seine Art zu erzählen» als «ziemlicher
Verbesserung» bedürftig bezeichnet, so können wir uns seinem Urteil
anschließen. Wenn er der «Neueren Glarner Chronik» den Charakter
einer Glarner Geschichte abspricht und sie nur gelten läßt als «eine
neue Sammlung geographischen, historischen, meteorologischen,
ökonomischen und politischen Inhalts dessen, was für sein [Trümpis]
Vaterland mehr oder weniger interessant sein mußte», so kann ihn
der Anwalt Trümpis nicht widerlegen, darf aber darauf hinweisen,
daß letzterer immerhin mehr gehalten, als er versprochen hat, indem

* Ein Beispiel für Dutzende:
«Auch ist zu mercken / daß in allen denen schweren Kriegen / welche die Eyd-
gnossen hiß dahin (Schwabenkrieg) und sonderlich in diesem Seculo geführt /
sie allezeit ihre Waaffen sieghaft empor gehoben / worzu aber ihre damahlige
Aufrichtigkeit / dapffere Zusammensetzung / und gute Bereitschaft / neben Gottes

gnädiger Hülff und Beystand / gar viel gethan.» J. H. Tschudi: Chr. S. 339.
«Die Einigkeit, Wachsamkeit und dapfere Zusammensetzung der Eidgenossen in
diesem (Schwaben-) Krieg verdient stäts angerühmt zu werden.» Chr. Trümpi:
Chr. S. 227.

62



die vom Verfasser als «Chronik» bezeichnete Arbeit eine Annäherung

an eine vom tüchtigen Rezensenten mit Recht geforderte
«Geschichte» bedeutet. Daß Trümpis Ansichten und Vorschläge betreffend

«die Oeconomie seines Vaterlands [und zwar vermutlich
besonders seine Meinung hinsichtlich der Allmenden] ungütig
aufgenommen, noch ungütiger ausgelegt und von Männern beiderlei
Geschlechts für Beschäftigungen taxiert (wurden), die für einen
Geistlichen unschicklich waren», ist Beweis genug dafür, daß Trümpi
in mancher Hinsicht sich eines weiteren Horizontes als viele seiner

Mitbürger erfreute.

Trümpis Bildung und Charakter

Des Menschen geistige Bildung vollzieht sich zunächst gemäß
seinen Fähigkeiten und Interessen, gemäß seinem Fleiß. Sie wird durch
äußere Umstände gehemmt oder gefördert, erfährt auch durch diese

imd jene Erfahrung und Lebensnotwendigkeit einen Richtungswechsel.

Hinsichtlich des Knaben Unterricht beim Onkel Pfarrer,
hinsichtlich des Jünglings Studien in Zürich dürfen wir besagte äußere
Umstände als für Christoph Trümpi durchaus günstig und förderlich
bezeichnen. Er hätte auch nach Absolvierung des Carolinums kaum
«mit größtem Lob» zum V. D. M. promoviert werden können, wenn
es ihm an guten Gaben und an Fleiß gebrochen hätte.

Da Trümpi in den aus seinen letzten Lebensjahren stammenden

gedruckten Predigten hie und da auf Weise, auf Philosophen des

Altertums sich beruft, ist es wahrscheinlich, daß er auch nach Verlassen
des Carolinums immer wieder sich auseinandersetzte mit den
Gedanken eines Zarathustra, Solon, Sokrates, Plato, Cicero, Seneca und
Juvenal. Bei all ihrer heidnischen Beschränkung verehrte er diese

«gewiß großen Männer», deren Geisteslicht zwar nicht an die «Sonne
der Gerechtigkeit» des Sohnes Gottes heranreicht, die aber auch als
«kleine Sterne» ihm doch «Gottes Finger» bedeuten.

Nicht aus direkten Zitationen, wohl aber indirekt aus
unmißverständlichen Anspielungen erfährt man aus den Predigten, daß
Trümpi außer bei den von ihm namentlich angeführten, eben
erwähnten alten Denkern auch bei neuern, bei Shaftesbury und
Montesquieu, Belehrung gesucht hat; Belehrung in Religions- und Erzie-

63



hungsfragen sowie hinsichtlich der Menschen- und Staatsbürgerpflichten.

Etwas detailliertereAuskunft über Trümpis Bildungsansprüche als

die Predigten bieten seine Briefe. Ihnen entnehmen wir, daß er wohl
schon bald nach seinem Amtsantritt in Schwanden die Heilige Schrift
speziell auch nach eschatologischen Auskünften zu durchforschen
unternommen hat. Er gedachte eine Abhandlung über die Vorgänge
am Ende der Welt in Form eines «Sendschreibens» an J. C. Lavater
zu veröffentlichen. Daß der mit solchen Gedanken sich Beschäftigende

den angekündigten Lavaterschen «Aussichten in die Ewigkeit»

lebhaftes Interesse entgegenbrachte, kann niemanden wundern.
Es ist Trümpis erster (undatierter) Brief an Lavater denn auch zu
verstehen als Reaktion auf des letztern Aufforderung an seine Leser,
sie möchten ihm ihre Anmerkungen zu seinen «Aussichten»
mitteilen.

Trümpi hielt mit seiner Meinung nicht zurück und gab einer
akuten Befremdung mit folgenden Worten Ausdruck: «Ich gestehe

Ihnen, daß Ihr letztes (Schreiben) mich äußerst bestürzet. Soviel

neue seltsame und fast unerhörte Sätze! Ich bitte Sie doch, Ihre
Paradoxa nicht so bald der Welt bekannt zu machen, sondern einige
Jahr bei sich still reif werden zu lassen .»

Aus ähnlicher Absicht heraus wie die «Aussichten», studierte
Trümpi auch Bonnets «Palingenesie» (in Lavaters deutscher Ueber-

setzung und mit dessen Anmerkungen) und ging in vielem mit dem
Autor einig, einig auch mit Bonnets Kritik gewisser Leibnizscher
Gedanken, und zwar vermutlich seiner bloß philosophisch, nicht
bibelmäßig begründeten Ansicht von «der künftigen Restitution und
Vervollkommnung aller organisierten und beseelten Wesen». Auch bei
Priestiey entdeckte Trümpi Gedanken über die Auferstehung, die
den seinigen «sehr nahe» kamen.

Hutchesons System «vom allgemeinen Besten (vom größtmöglichen

Glück der größtmöglichen Zahl)» wird vom Schwander Diakon

ebenso abgelehnt wie des (die Gottheit Christi ableugnenden)
Sozinianers Crugot «Christ in der Einsamkeit». Ablehnung erfahren
natürlich auch Diderot und Helvetius; jener wegen seines «gefährlichen»

Panpsychismus (ein materialistisch gefärbter Pantheismus),
dieser wegen seines krassen Materialismus. Des Helvetius «De
l'Esprit» — so bemerkt Trümpi zu Lavater — «ist mir wie Ihnen das

64



wichtigste Buch für die Kenntnis der Welt, und der gefährlichste

Prediger der epikuräischen Moral und Politik».
Die Abhandlungen eines Jerusalem, und Spalding studierte

Triimpi vielleicht weniger wegen ihres lutherischen Gedankengutes,
als vielmehr um sich mit ihrer anerkannt fortschrittlich-guten
Predigtweise vertraut zu machen. In Gelierte, «Moralischen Vorlesungen»

dagegen fand er zu gleichzeitiger Erbauung wie Zerknirschung
«den wirklichen Geist unsers Herren und seines Evangeliums». Zu

Basedow griff er vermutlich auf Lavaters Empfehlung hin, ohne
jedoch seines Zürcher Freundes Begeisterung für den deutschen

Pädagogen zu teilen.
Gelegentlich seines Aufenthaltes in der Nähe Zürichs, im Sommer

1774, versäumte Trümpi nicht, sich von dem mit Lavater befreundeten

Pfenninger «mit einigen Rissen, Anstalten, als Absichten der

Phisiognomik» bekannt machen zu lassen. Nicht nur galt es, dem
verehrten Autor damit eine Aufmerksamkeit zu erweisen, sondern es

hoffte zweifellos Trümpi, durch Vertiefung in den Gegenstand eine

Förderung seiner Menschenkenntnis zu erfahren. Daß die Lektüre
dann aber in bestimmter Hinsicht zur Enttäuschung des kritischen
Lesers gereichte, geht aus folgenden Zeilen vom August 1774 an den
Verfasser hervor: «Ich wünschte, daß Sie diese Kunst oder Wissenschaft,

die wegen Veränderung der menschlichen Aspekten, Gesund»

heitsumständen, Laune, Alter, phisischer und moralischer Constitution

in Glück und Unglück, Mangel und Ueberfluß, den Tiefenen der
Vorstellung, den Halbtugenden und Halblastern u.s.w. soviel
Unentschiedenes haben muß, nicht gar zu wichtig machen. Auch gestehe
Ihnen, 1. Freund, Ihre stillere Absicht aus Zusammensetzung aller
Lineamenten der Tugendausdrücken das Bild unseres HERREN
zuletzt aufzufinden, dünkt mich teils zu schwierig, teils nicht so wichtig.

Schwierig, die richtigste Mischung der Tugendlineamenten — in
Verbindung mit dem Einfluß, den Clima, Abstammung usw. auf die
phisische Constitution haben — zu treffen. Nicht gar wichtig, weilen
wir, da wir das moralische Bild unsers Herren, seinen großen
Charakter in den Evangelien haben, das sinnliche Bild eines Ge-
mälds wohl entbehren können und vermutlich selbst nach der
Absicht des HERREN entbehren sollen.. .»

Zeitweise parallel mit den eben angeführten Studien ging die Lektüre

der zürcherischen «Monatlichen Nachrichten», liefen jene be-

65



reits erwähnten, für den Verfasser der «Neueren Glarnerchronik»
ebenso unumgänglichen als umfangreichen landeskundlichen
Studien. In der Chronik hat Trümpi — in Uebereinstimmung mit der

Auffassung seiner Zeit von der lehrhaften Bestimmung der Kunst —
den christlichen Dichterpatrioten Haller und Lavater, dem

vernünftig-orthodoxen Dichter-Moralisten Geliert das Wort erteilt. Mit diesen

Zitaten wollte sich der Chronist die Autorität der Zitierten
zunutze machen. Darüber hinaus können sie aber, gleich wie einerseits

Trümpis Kritik des rohen Deutsch der Väter, andrerseits seine

Bewunderung der Würde, Einfachheit und Majestät des Wortes Gottes,
die Tatsache belegen, daß es ihm keineswegs an Sinn für die Schönheit

des Sprachausdruckes gebrach. Das wenig gepflegte Deutsch

seiner Chronik darf ihm also nicht verziehen, kann aber vielleicht
damit erklärt werden, daß im Vordergrunde von Trümpis Bewußtsein

nicht die Pflicht der Vermittlung erbaulicher Schönheit,
sondern jene nützlicher Wissenschaft stand.

Sinn für Musik und gar musikalische Bildung ist dem Schwander
Diakon selbst in bescheidenem Maße nicht nachzuweisen. Es wird
in dieser Hinsicht bezeichnend für ihn sein, daß er im Nekrolog auf
den von ihn so hoch verehrten Onkel Pfarrer J.Melchior Trümpi
mit keiner Silbe auf dessen ganz bedeutende Verdienste um die
musikalische Bildung der ihm anvertrauten Jugend hinweist.

«Wissen Sie mir gute Bücher in der Philosophie, Theologie oder
Moral? Melden Sie mir, wann wichtige neue Schriften Ihnen zu
Gesichte kommen?» Es bedurfte kaum mehr der Anführung dieser

Fragen Trümpis an Lavater, um den Bildungseifer des Chronisten
ins richtige Licht zu stellen. Trümpi war bereit, vieles zu prüfen,
behielt sich allerdings die Freiheit vor, nur das für gut Erkannte zu
behalten, und zeichnete sich bei dessen Auswahl nicht selten durch
ebenso träfes als mutiges Urteil aus.

Bei aller Gelehrsamkeit des die griechischen und lateinischen
Philosophen in ihrer eigenen Sprache studierenden Schwander
Diakons blieb dieser frei von Bildungs- und Wissensdünkel. «Von beiden

Religionen» — so darf Trümpi 1774 feststellen, «finden sich Männer,

die sich durch gründliche Wissenschaften, reife Einsichten,
Erfahrung und edle Gesinnung unterscheiden Neben diesen finden
sich in Rat und Gerichten in ihren Pflichten erleuchtete, gerechte,
vaterländische Männer, die darum ehender mehr als weniger aller

66



Ehre würdig sind, weilen ihre dapfere Händ an dem Pflug slehen,

den Hammer führen, die Sense halten etc.»

In Paul Wernles Standardwerk über den «schweizerischen
Protestantismus im XVIII. J ahrhundert» fällt gelegentlich der Würdigung

von «Lavaters Freundeskreis in der Schweiz» auch ein Wort
über Christoph Trümpi, Helfer in Schwanden: «Hohes Interesse an
Lavaters Aussichten in die Ewigkeit und an seinen ersten Schriften
überhaupt, aber vor allem Kritik gegen alles Neue und Fremdartige,
was nicht zu dem fertigen Denken eines solchen vernünftigen Orthodoxen

paßte, charakterisiert ihn.» Viele von Lavaters Gedanken — so

beschließt Wernle den knappen, Trümpi angehenden Passus —
«widersprachen dem landläufigen Denken über die Bibel; das genügte!»

Es läßt sich nicht bestreiten, daß bei Herausgabe seiner Predigten,

also in seinem zweiundvierzigsten und letzten Lebensjahre,
Trümpi hinsichtlich der Theologie offiziell immer noch den Standpunkt

vertrat, den einst seine Lehrer, Onkel Pfarrer Trümpi,
Zimmermann (gest. 1757) und Breitinger eingenommen hatten, über
welchen aber Breitinger (gest. 1776) in mancher Beziehung
hinausgewachsen war. Trotzdem wäre es falsch, Wernles einen Spezialfall
berücksichtigendes Urteil zu verallgemeinern; der im angezogenen
Passus geschilderte ist nicht der ganze Trümpi. Hätte Wernle auch

um Trümpis Predigten, um seine Chronik gewußt, würde er
unbeschadet aller Kritik den Ton vermieden haben, der den Unbefangenen

glauben macht, es handle sich in «einem Pfarrer wie Christoph
Trümpi» um einen ausgemachten Hinterwäldler.

Es war auch nicht immer allein das «Neue und Fremdartige»
einer Idee, was jenen zur Vorsicht ihr gegenüber oder zu ihrer
Ablehnung bewog. Stammte sie zum Beispiel von Lavater, so befürchtete

Trümpi nicht ohne Grund ihre vielleicht voreilige Publikation
und die Möglichkeit schädlicher Auswirkungen. «Grad die Lehr von
Restitutione Damnatorum (Wiedereinsetzung der Verdammten in
den vorigen Stand) ist auch bei mir wohl angeschrieben, aber doch
nicht ratsam, darmit den Frieden der Kirche zu stören oder gar
Plebi Anlaß zu Leichtsinn zu geben». Nicht das «fertige Denken eines
solchen vernünftigen Orthodoxen» bewog Trümpi hier zur
Zurückhaltung gegenüber Lavater, sondern die Verpflichtung gegenüber
seiner Kirche, und die andere gegenüber dem in seiner Unwissenheit
und Schwäche besonders anfälligen und deshalb einmal mehr zu be-

67



vormundenden «großen Haufen». Es war überhaupt der Mann nicht
ein «fertiger» Denker, der seinen Mitsynodalen zugerufen hat: «In
der Religions» und Bibelkemitnis stehet ein beständiges Wachstum

jedem wohl an.»
Tatsächlich stand auch um 1768 Trümpi in der Reihe seiner glar-

nerischen Mitsynodalen keineswegs auf der Seite der verknöcherten
Altväterischen. Er war es hauptsächlich, der damals die Lösung der

«Frag von Verbesserung unserer Liturgie» betrieb. Andere «jüngere
Herren» lobten seine Bemühung; auf Regierungsseite lächelte man
ablehnend über seinen « ardor juvenilis».

In Christoph Trümpi fand sich ein warmes und frommes Gemüt,

gepaart mit einem lebhaften, jedoch christlich-gezügelten Geist.

Schwandens Diakon muß von sehr tätiger Art, gleichwohl aber weder

vorschnell-hitzig, sondern vielmehr besonnen — er selber hätte wohl
gesagt «vernünftig» — gewesen sein. Alles andere als ein Phantast,
war er ein guter, unbestechlicher Beobachter der Natur, des

Menschen, seines eigenen Innern: seines Gewissens, seiner Träume. Er
achtete auf Omina, und keine Reflexionen konnten innere Erfahrungen

entkräften. Trümpi konnte weder an grobem Materialismus noch

an romantischem Idealismus Geschmack finden. Wie sehr er Realist
— und wenn wir uns nicht täuschen, als solcher ein typischer Glarner
war, geht überzeugend hervor aus der oben angeführten Begründung
seiner Ablehnung eines Appellationsgerichts, welche sich kräftig
distanziert vom Gedanken des «fiat justitia, pereat mundus».

In Trümpis wohl eher anfälligem Körper wohnte ein starker
Wille. Dank diesem, dank seinem ungebrochenen Glauben fand er
sich wohl früher gefestigt als viele andere seines Alters. Anspruchsvoll

in erster Linie an sich, suchte er Befriedigung nicht im Genuß,
sondern in der Leistung. Daher lebte er einfach, keineswegs aber
asketisch. Einfach gab er sich auch in seiner Erscheinung und legte der
«Politesse des Aeußerlichen» nicht zuviel Gewicht bei. Immerhin
ließ er es nicht an jener Haltung fehlen, die seiner Ueberzeugung
von der Würde des geistlichen Amtes entsprach. Darüber hinaus
verlieh ihm Haltung auch das starke Bewußtsein seiner Verantwortung.
Da er es ernst nahm mit der Erfüllung seiner Pflichten als
Familienoberhaupt, als Bürger und Pfarrer, durfte er auch die ihm hieraus

68



entspringenden Rechte ernst nehmen, und so verzichtete er nicht auf
die Geltendmachung seiner Autorität.

Befliß sich Trümpi eines gottesfürchtigen Denkens und Tuns, so

erlag er kaum einmal der Menschenfurcht. «Sein viel umfassender

Geist beschäftigte sich in manchen Stunden, die ihm sein Beruf frei
ließ, mit der Lage der politischen Geschäfte Sein tiefer Blick in
dieselben, seine Wahrheitsliebe und Offenherzigkeit, die niemand

zu schonen schien, verbunden mit einer gewissen Standhaftigkeit,
fast möchte ich sagen Hartnäckigkeit, seine einmal angenommenen
Grundsätze und Meinungen zu behaupten, raubten ihm die Gewogenheit,

das Wohlwollen mancher derer, die seine Einsichten nicht
erreichen, und seine Denkart nicht gutheißen konnten.» (Anonymus,
August 1781.)

In ungezählten Fällen bewährte Trümpi sich als ebenso uneigennütziger

wie unerschrockener Berater von in unterschiedlichsten
Verlegenheiten und Nöten seines Rates, seiner tatkräftigen Hilfe Bedürftigen.

Nicht selten geriet er hiebei auch solchen ins Gehege, denen
seine soziale Gesinnung ohnehin nicht genehm war; die es ihm
verübelten, daß er sich in vieles hineinmischte ; deren eigenes
Geltungsbedürfnis an dem seinigen sich rieb; deren ästhetische Begabung
der seinigen überlegen war; deren gepflegteren Verhältnissen seine
betont einfacheren zum Vorwurf gereichten; deren Hängen an
«glänzenden Tändeleien des Putzes», an «Bällen und derlei Tand» er weder

begreifen noch billigen konnte; deren skrupelloses Festhalten
an zwar althergebrachten, durchaus aber nicht altehrwürdigen, son=

dern rohen Glarner Sitten (Fasnacht, Gassenknabenwesen) er verurteilen

mußte.
Indessen wußte Schwanden, wußte sein Vaterland, was sie an

ihrem ebenso vorbildlichen wie unermüdlichen Leib- und Seelsorger
besaßen, und es flössen an der Bahre des zu früh Entschlafenen «die
vereinten Tränen der ganzen zahlreichen Gemeinde».

Würde es uns obliegen, Christoph Trümpi eine Grabschrift zu
setzen, so setzten wir sie ihm mit folgenden, ihm zur dauernden Ehre
gereichenden eigenen Worten:

Christlich denken heißt von Gott nicht eingeschränkt, von den
Menschen nicht lieblos denken.

Die Freiheit ist ein kostbares Erb — ein seltenes, glückliches Loos.

69



Aber auch empfindet das freie Volk, daß Ungebundenheit nicht Freiheit

sei und daß bei der Freiheit Ordnung sein müsse.

Die so weit sich erstreckende Gemeinschaft aller Menschen sollte

von einem allgemeinen Geist der Liebe belebet und erwärmet werden

Ein Land, ein Volk bedarf des andern. Und in jedem Volk
müssen zum gemeinen Besten alle Stände, alle Klassen der Menschen
einander die Hand bieten Da kann keine Trennung sein: Wenn
der Leib gesund sein soll, so müssen alle Glieder gleiche Sorge für
einander tragen. Jeder Stand ist genau mit dem andern und dem
Ganzen verknüpft. Aus der zusammenstimmenden Wirkung der
Glieder entspringt dann der Wohlstand des Ganzen.

70



QUELLEN

Zar Biographie

Camerarius J. Jb. Tschudi : «Collectanea.» Mscr. Landesbibliothek Glarus, Nr. 122.

Johannes Marti: «Fortsetzung der Trümpi-Chronik.» Mscr. Landesbibliothek
Glarus, Nr. 60.

«Monatliche Nachrichten». 1771—1781. Zürich. (N.)
Markus Lutz: «Nekrolog denkwürdiger Schweizer aus dem 18. Jahrhundert.»

Aarau 1812.

O.Heer und J. J. Blumer: «Der Kanton Glarus.» St. Gallen/Bern 1846.

Melchior Schuler: «Geschichte des Landes Glarus.» Zürich 1836. (Sch.)
Gottfried Heer: «Geschichte des Landes Glarus.» Glarus 1898. (H.)
Gottfried Heer: «Die evangelische Synode des Landes Glarus.» Schwanden 1906.

Jacob Gehring: «Glarnerische Musikpflege im Wandel der Zeiten.» Glarus 1939.

Emanuel Schmid: «Beiträge zur Geschichte der Gemeinde Schwanden.»
Glarus 1936. (Schd.)

Zum Referat

J. H. Tschudi: «Beschreibung des Lobl. Orths und Lands Glarus..» Zürich 1714.

(Ts.)
Christoph Trümpi: «Neuere Glarner Chronik...» Winterthur 1774. (Ch.)
— «Zusätze und Nachträge» zur neuern Chronik. Mscr. Landesbibliothek Glarus,

Nr. 104. (Z.)
— «Predigten...» Zürich 1781. (P.)
— Briefe an J. C. Lavater. Mscr. Zentralbibliothek, Zürich. Lavater. Mscripte 529

(Nr. 154—177). (K.)
Synodal- und Konventprotokolle der evang. Landeskirche. Mscr.
Conrad Schindler: «Aufwekungen zur Verbesserung der Sitten und Landwirt¬

schaft ...» o. O. 1771.
J. U. Legier: «Versuch über die Freiheit.» o. 0.1765. Landesbibliothek Glarus.
Felix Freuler: Landsgemeindepredigt 1763. Landesbibliothek Glarus.
Zurlauben-Laborde: «Tableaux topographiques... de la Suisse.» Paris, 1780-1788.
J. A. F. von Balthasar: «Merkwürdigkeiten des Kantons Luzern ...» I. Teil.

Luzern 1785.

Adolf Dütseh: «J. H, Tschudi und seine Monatlichen Gespräche.» Frauenfeld 1943.

Literatur zur Geistesgeschichte

Paul Wernle: «Der schweizerische Protestantismus 18. Jahrhundert.» Drei Bände.
Tübingen 1923—1925. (W.)

Oskar Ewald: «Die französische Aufklärungsphilosophie.» München 1924.

Cay von Brockdorff «Die deutsche Aufklärungsphilosophie.» München 1926.

— «Die englische Aufklärungsphilosophie.» München 1924.
Max Wehrli: «Das geistige Zürich im 18. Jahrhundert.» Zürich 1943.
Herbert Schöffler: «Das literarische Zürich 1700—1750.» Frauenfeld 1925.
Martin Hürlimann: «Die Aufklärung in Zürich.» Leipzig 1924.
Wilhelm Dilthey: «Studien zur Geschichte des deutschen Geistes.» Leipzig 1927.

71



ZITATE
Betreffs der Abkürzungen siehe Quellenverzeichnis.

Seite
8 K. Nr. 160.
9 Schd. 67 — Ch. Vw. XVI.

10 Z. o — N. 1774, pag. 48 — K. Nr. 171 — N. 1778, pag. 18 — P.27.
13 P. 38. 40. 63. 114 — P. 42 — K. Nr. 159/160.
14 P. 55 — 47 — 36 — K. Nr. 162 — N. 1778, pag. 18.
15 P. 51 — 87 — Ch. 512 — P. 47.
16 P. 47 — 48 — Ch. 152 — P. 14 — 15 — Ch. 691.
17 P. 32 — 52 — Ch. 409 — 122 — N. 1778, pag. 18 — P. 75 — 78 — 74 — 76 —

Chr. 639.
18 Ch. 461 — P. 77 — 79 — 82 — Ch. 573 — 43.
19 Ch. 40 — P. 93 — 14 — Ch. 109 — 117 — Z. 15.

20 P. 83 — 68 — 92 — 90 — 94 — 81 — Ch. 118 — P. 23.
21 Ch. 120 — 106 — P. 32 — 26 — 49 — K. Nr. 165. 1753 — Ch. 113, Ch. 691 —

P. 26 — 27 — 24 — 15 — 16 — 22.
22 P. 15 — 17 — 15 — 20 — 15 — Ch. 108 — 99 — P. 18 — Ch. 150 — P. 29 —

Ch. 692 — Ch. 109 — P. 28 — Ch. 371.
23 P. 29 — 28 — Ch. 371 — P. 17 — Ch. 692 — P. 28 — 54 — 49 — 50 —

Ch. 692 — N. 1779, pag. 149 — Z. 113. 117.

24 Ch. 468 — 675 — 102 bis 105.

25 Ch. 127 — 136. 129. 648 — 135 — Ch. Vw. VI — Ch. 629 — 152 — 134 — P. 17

Ch. 693 — P. 17 — Ch. Vw. III — P. 18.

26 P. 24 — 75 — Ch. 446 — P. 25 — Ch. 137 — 136 — P. 30 — 26 — 25 — 30 —19.
27 P. 29 — 21 — Ch. 693 — P. 21 — Ch. Vw. XII — Ch. 138 — 590 — P. 30 —

Ch. 105 — P. 30 — P. 33 — Ch. 161 — Ch. Vw. VII.
28 Ch. 156 — 157 — 159 — 161 — 162 — P. 34 — 112 — 24 — K. Nr. 174.

29 Ch. 648 — P. 96 — 95 — 33 — Ch. 153 — P. 59 — 101.
30 P. 101 — 99 — 100 — 118 — 104 — 116 — 59 — 60.
31 P. 102 — 106 — 104 — 108 — 104 — 111 — 110.

32 P. 111 — 113 — 114 — 115.
33 P. 115 — 116 — 102 — P. Vw. II — P. 97 — 98 — 96 — 98 — 106 — Ch. 100.

34 P. 106 — 38 — 36 — 35 — 37 — Ch. 241 — P. Vw. II — P. 52 — 60.
35 P. 60 — 44 — 61 — 62.
36 P. 69 — 53 — 57 — 72 — 75 — 26.
37 Ch. 609 — Seh. 366 — P. 70 — Ch. 46.
39 Ch. 573 — Ts. 27 — P. 93 — Ch. 118.

40 Ch. 468 — Ts. 64.

41 P. 27 — Ch. 692 — Ts. 46 — P. 34 — Ch. 128 — Ch. 484. 491.
42 Ch. 187. 188 — P. 27.
43 P. 25 — 33 — 81 — 18.

45 Ch. 113.
46 P. 99 — 54.
47 Ch. 476 — 171 — P. 12 — Ch. 648. 689 — Ch. Vw. X.
48 Ch. 692 — 148 — 107 — 108 — Z. 23 — 70 — Ch. 64 — 31.
49 Ch. 56 — Ch. 691 — P. 58 — 90.
50 Ch. 241 — P. 25 — 27 — 32 — 60.

72



Seite
51 P. 38 — 39 — 113 — 64 — 43 — 44 — 39 — 56.

52 Ts. 62 — K. Nr. 1753 — P. 57 — 45. 57. — 113 — 32.
53 P. 37 — 57 — 38 — 50 — K. Nr. 1753 — Nr. 162 — P. 62 — K. Nr. 175s.
54 P. 32 — Ch. 153 — Ts. 57.
55 P. 39 — 54 — 33 — 32.

57 Ch. 209 — P. 41 — 34 — 36 — Ch. 460 — P. 65.
58 Ch. Vw. XI — Ts. 217 — P. 37 — 38 — Ch. 445.
59 Ch. 209 — 238 £. — 216.
60 Ch. 250.
61 Ch. 54 — H. II 56.
62 N. 1781, pag. 138.
63 P. 47.
64 K. Nr. 168 — Nr. 155.
65 K. Nr. 169 — Nr. 171.
66 K. Nr. 155 — Ch. 694.
67 W. III 337 — K. Nr. 168. 156.
68 P. 57 — K. Nr. 160 — Ch. 111.
69 P. 82 — 91 — Ch. Vw. XII — Ch. 138.
70 P. 30 — P. 15 — 20 — 16 — 17.



REGISTER

Aberglaube, 38, 51

Aemterauflagen, 48

Aemterloos, 25

Allmenden, 48, 63

Anonymus, 62, 69

Antike, 11

Apologetik, 35, 37

Appellationsgericht, 25, 68

Arbeit, 22, 40

Aristoteles, 16

Armensorge, 24

Armut, 23, 40

Autorität, 14, 30, 44, 51

Basedow, J. B. (1723—1790), 45, 65

Bergfreude, 19

Bettel, 24

Bildung, 34, 45

Billigkeit, 23, 27

Bonnet, Ch. (1720—1793), 64

Böse, das, 52

Bossuet, J. 11. (1627—1704), 57

Breitinger, 7, 11, 46, 67

Brüderlichkeit, 47

Carolinum, 7, 11, 56, 61

Cicero, 16, 63

Chronik, 9, 25, 55

Crugot, 64

Defensionale, 28, 48

Deismus, 13, 54

Demokraten, 42

Demokratie, 25, 41

Despotismus, 28

Diderot, D. (1713—1784), 64

Diesseits, das, 19, 39

Dilthey, W. (1833—1911), 60

Dogma, 12, 15, 52

Eid, 29, 54

Eigentum, 22

Erdbeben, 18

Erziehung, 29, 44

Eschatologie, 64

Ethik, 15 f., 53

Eudämonismus, 16

Euler, L. (1707—1783), 39

Experiment, 37

Fabriken, 24

Fäsi, J.K. (1727—1790), 9

Fasnacht, 69

Feuerspritzen, 49

Feuerstellen, 49

Föderaltheologie, 15

Formula consensus, 15

Fortschritt, 43, 49

Freiheit, 26 f., 43

Füeßlin, J. C. (1704—1775), 59

Gassenknaben, 69

Geliert, Ch. F. (1715—1769), 32, 65, 66

Gesellschaft, bürgerliche, 21 f., 40

Geschmack, 11 f.
Gesetze, 25, 48

Gewalt, obrigkeitliche, 26

Gleichheit, 27, 41, 43

Glückseligkeit, 26, 39, 43, 50

Goldschmiede, 22

Gottesbeweis, teleologischer, 37

Haller, A., v. (1708—1777), 43, 66

Heer, Cosmus (1727—1791), 9

Heer, Gottfried (1843—1921), 10, 61

Heilpflanzen, 49

Heimatkunde, 55

Helvetius, C. A. (1715—1771), 64

Heß, Felix (1742—1768), 9, 13

Himmel, 14

Hintersäßen, 41

Hiob, 17

Hölle, 15

Homer, 11

Humanismus, 13, 34, 44

Hutcheson, F. (1694—1747), 64

Jenny, Adolf (1855—1941), 61

Impfung, 49

Individualismus, 40 f., 52

Justiz, 25

Juvenal, 30, 63

74



Kaffee, 49

Kapitalismus, 40

Kinderarbeit, 33, 46

Kirche (und Staat), 50

Klassen, der Gesellschaft, 21 f.
Knabenschießen, Zürich, 10

Komet, 18, 38

Körperstrafe, 31, 44, 46

Kriegsdienste, 24

Kultur, 43

Kunst, 22, 66

Landesarmenfond, 48

Lavater, J. C. (1741—1801),
8, 9, 25, 64, 66

Legier, J. U. (1732—1786), 8

Leibniz, G. W. (1646—1716), 11, 64

Leid, 20, 39

Lessing, G. E. (1729-1781), 53

Linthkorrektion, 48

Locke, J. (1632—1704), 44, 50

Luxus, 22 f.

Marti, B. (1715—1786), 42

Melioration der Linthebene, 48

Militärwesen, 48

Montaigne, M., de (1533—1592), 44

Montesquieu, Ch. (1689—1755),
16, 42 f., 63

Natur, 17, 37, 38

Newton, J. (1643—1727), 12

Nikiaus v. d. Flüe, 25

Omina, 68

Optimismus, 49

Orthodoxie, vernünftige, 11, 14

Patriotismus, 17, 26, 47

Paulus, Apostel, 29, 55

Pensionen, 48

Pestalozzi, H. (1746—1827), 43

Petrefakt, 19

Pfäfers, 8

Pfarramt, 34

Pfenninger, J. K. (1747—1792), 65

Pietismus, 39

Pilgerfahrt, irdische, 19, 39

Plato, 16, 63

Prädestination, 15, 52

Pragmatik, 60

Predigten, 35

Priestley, J. (1733—1804), 64

Probleme, biblische und theo¬

logische, 35, 51

Quellenkritik, 56

Rationalismus, 45, 52

Realismus, 68

Regenbogen, 18

Regiment, bürgerliches, 25 f.
Reichtum, 23, 40

Reislaufen, 24

Revolution, 44

Rousseau, J. J. (1712—1778), 44, 45

Salomo, 29, 30

Salpeter, 48

Salz 48

Scheuchzer, J. Jb. (1672—1733), 19

Schieferbedachung, 49

Schiffbau, 48

Schindler, C. (1734—1809), 48

Seneka, 16, 63

Schule, 32, 44 f.

Schuler, M. (1779-1859), 37, 48

Shaftesbury. A. (1671—1713),
30, 53, 63

Solon, 63

Sokrates, 16, 63

Soziale Frage, 23, 40 f.
Sozialismus, 40

Staatsauffassung, barocke, 42

Staatsmaximen, 28

Stachelberg, 48

Stände, gesellschaftliche, 21, 40, 45

Stillen (im Lande), die, 21

St. Moritz, 11

Stoa, 39

Sündenfall, 15

Sündflut, 19

Synode, 5, 7, 68

Tabak, 49

Theokratie, 50

Toleranz, 12

Trinität, 15

Trümpi, Ch., Dr. med., 8, 44

— D., Ratsherr, 7

— D., Pfarrer, 8

— J. M., Pfarrer, 7, 10, 66, 67

75



Tschudi, A., 8

— J. H. (1670—1729),
9, 15, 38, 39, 40, 42, 46, 52

— J. Jb. (1722—1784), 9

Unglaube, 51

Unsterblichkeit, 14, 53

Untertanen, 41

Vauvenargues, L. (1715—1747), 41

Verbalinspiration, 14, 15

Vernunft, 21, 52

Viehassekuranz, 48

Voltaire, F. M. (1694—1778), 46, 53

Vorsehung, 15, 20

Wahrheit, 52

Wedel, 39

Werdenberg, 41, 47

Wild, A„ (1628—1689) 38

Willensfreiheit, 13, 15

Wirz, J. K. (1737—1769), 38

Witsius, H., 17

Wolff, Chr. (1679—1754), 12, 37

Wunderglaube, 12, 14, 38

Zarathustra, 63

Zins, 22, 40

Zimmermann, 7, 12, 15, 46, 67

Zoll, 48

Zuchthaus, 22, 24, 48

Zwingli, U. (1484—1531), 17, 25, 50

76


	Christoph Trümpi : Pfarrer und Chronist 1739-1781

