
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 13 (1877)

Artikel: Das Leben und Wirken Glareans (Zweiter Theil und Schluss)

Autor: Freuler

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584300

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Leben und Wirken Glareans.
Zweiter Theil und Schluss.

Von Dekan Freuler.

Als das Werk, die Descriptio mit dem Panegyrikon, gegen
Ende des Jahres 1514 unter die Presse gegeben wurde, war eben

die Tagsatzung in Zürich versammelt, und Glarean säumte nicht,
jedem Gesandten ein Exemplar einzuhändigen. Aber auch bei
diesem Anlass Hess er es nicht an jenen seltsamen Manieren fehlen,
die er so gern an die Sachen strich, wenn er sich selbst oder eines

seiner Werke zur Schau brachte. Alle Gesandten der Tagsatzung
wurden von dem unervyarteten Geschenk zu hoher Freude gestimmt.
Es war die erste Arbeit solcher Art, eine Verherrlichuug des

Vaterlandes, wie sie jedes warme Schweizerherz ansprechen musste,
im freien hehren Sinn, im schönen wohllautenden Wort. Die

Tagsatzung liess dem Verfasser für das willkommene Werk eine

Anerkennungsgabe von 20 rheinischen Gulden zustellen und wirkte ihm
bei dem Herzog von Mailand ein jährliches Stipendium von 100

Gulden aus, das er auf der Universität zu Pavia, falls er sie, wie
verlautete, beziehe, geniessen solle. Die Tagsatzung, wird von mancher

Seite vergwissert, hätte den Dichter des allgemein bewunderten

Vaterlandspreises mit noch grösserer Auszeichnung belohnt, wenn
sich Glarean bei der ganzen Sache nicht.so phantasiereich, ja geradezn
nicht so phantastisch betragen hätte, was den hohen Eindruck wieder
minderte und die Begeisterung über Werk und Verfasser nicht zu
ihrem Höhepunkt kommen liess. Man weiss nicht recht, woher
man dieses komische Wesen, das theatralische Possenspiel herleiten
soll, das Glarean bei derartigen Gelegenheiten ausserordentlich gern
aufzuführen pflegten Die Einen meinen, es habe seiner Jugend eben

doch an einer feinern Gewöhnung und Erziehung gemangelt. Er
als ein nicht durch rechte Gultur gezogenes Kind der Natur habe

die burlesken Sprünge, die er auf den Alpen bei seiner Heerde

gemacht, nie völlig ablegen können und habe diese Sprünge auch in



ii
die Sehulsäle der Wissenschaft und Universität herübergenommen.
Andere erblicken darin ein Stück Eitelkeil, welcher Glarean bisweilen
sehr leicht anheimgefallen sei, und dritte Stimmen rechnen es zu
der Originalität, die in Glareans ganzem Wesen gelegen habe.
Gewiss ist, dass ihm diese Dinge keine Ehre eingetragen und bei
seinen Freunden, auch bei den besten, manchen Anstoss erregt haben.

So ging es ihm auch mit seinem akademischen Ritt zu Basel, über
welchen Beatus Rhenanus in spöttelnder Weise dem Erasmus
Bericht erstattete. Zu Basel hatte nämlich Glarean nun schon einige
Zeit gelehrt, und noch immer zauderten die Professoren der Universität,

was für einen Platz sie ihm, dem von Köln gekommenen
Magister der freien Künste und gekrönten Dichter unter den
akademischen Dozenten anweisen sollten.. Das verdross Glarean sehr
und er gerieth auf den Einfall, eine Antwort der gelehrten Herren
durch einen allerdings ungewöhnlichen und selbst unerhörten Akt
zu erzwingen. In der Aula wurde just eine philosophische Disputation

gehalten. Als man mitten in der Verhandlung war, ritt plötzlich

Glarean auf einem Pferd, nach andern auf einem Esel, in die
Aula herein. Was er hier wolle, fragte der Rector, und Glarean

antwortete, er müsse jetzt einmal wissen, wo er seinen Platz an der

Universität zu nehmen habe. Man suchte ihn auf alle Weise zu
beruhigen, es soll ihm entsprochen werden, nur möge er jetzt mit
seinem sonderbaren Aufzug die Versammlung verlassen und der

Disputation aus dem Wege gehen. Hiezu war aber Glarean nicht
zu bewegen. Alle Bitten und Mahnungen halfen nichts. Das Thier
blieb stehen und Glarean darauf sitzen. Man musste die

Fortsetzung der Disputation auf den folgenden Tag verschieben, und
der Rector war gezwungen, dem Magister und Dichter mit allen
Formen üblicher Geremonie die Lehrstelle an der Universität sofort
anzuweisen. In der That warf der wenn auch possirliche Auftritt
für Glarean einen gewissen Ertrag ab und zwar nicht nur für den

Augenblick, sondern auch für die Zukunft, wie wenigstens die zu
Basel 1778 erschienenen Athenee Rauricae melden. Dieselben geben

an, Glarean habe zu den eigentlichen Professoren der Philosophie
gehört, und sagen, er habe öffentliche Vorlesungen über Poesie und
Mathematik gehalten, ja habe es im Jahre 1526 sogar dazu

gebracht, Dekan der philosophischen Fakultät zu werden. Ebenso

geht aus mancherlei andern Andeutungen hervor, dass sich Glarean



12

in Basels Gelehrtenwelt eine Gasse gemacht hatte und man dort
auch in den höhern Lehrkreisen anfing; seiner Tüchtigkeit und

Thätigkeit mehr Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, womit freilich
nicht gesagt sein solL er habe sich in denselben einer allgemeinen
Anerkennung oder mit denselben eines durchwegs kollegialischen
Verhältnisses zu erfreuen gehabt, sowie denn auch die ökonomische
Seite seiner akademischen Stellung jedenfalls nicht bedeutend war.

Eine ähnliche drollige Scene wie an der Universität führte
Glarean zu der gleichen Zeit in seinem Hause vor Italienern
auf. Sie kamen nach Basel und Hessen bei Glarean anfragen,
ob sie ihn sehen dürften. Ja, am folgenden Morgen, lautete
Glareans Bescheid. Sie erschienen und wurden angewiesen, in ein

ausgeschmücktes Zimmer zu treten. Hier stand Glarean prächtig
gekleidet, den Lorbeerkranz auf dem Haupte und den Goldring am
Finger. Er that als ob die Italiener nicht da wären, und schenkte
ihnen nicht die mindeste Aufmerksamkeit. Verdriesslich gingen sie

fort und beschwerten sich bei Glareans Schülern, wie hoffärtig' ihr
Lehrer sie behandelt habe. Glarean vernahm diess und Hess ihnen

sagen, sie hätten ja nur gewünscht, ihn zu sehen, und das sei ihnen
gewährt worden. Davon, dass sie ihn auch sprechen wollten, hätten

sie nichts gesagt. Sollte auch diess ihr Verlangen sein, so sei

er dazu sogleich bereit. Die Italiener erklärten dem Diener, natürlich

sei diess ihr Begehren. Nun begab sich Glarean zu ihnen in
den Gasthof und unterhielt sich mit ihnen den ganzen Tag bald in
Witz, bald in Wissenschaft so trefflich, dass sie das Aergerniss des

vorigen Tages ganz vergassen und im Entzücken über Glarean von
Basel schieden.

In einem derartigen Gebahren Glareans trat allerdings seine
Idealität verkehrt, gleichsam im Narrenkostüm auf, wie denn auch

Rudolf Gwalter von ihm desshalb sagte, er sei der gelehrteste unter
allen Narren, doctissimus omnium stultorum. Da hatte der Aberwitz

die Oberhand. Dass ihm aber auch der ächte Witz, der seine

Salzkörner auswirft, zu Gebote stand, das hat Glarean mit manchem

triftigen Wort, zuweilen im derben Wurf oder Schuss gezeigt. Einmal

fragte ihn jemand, wie er lebe. Wie ein Fürst, erwiederte
Glarean lachend, ich esse und trinke gut und habe viele Schulden.

Ein anderer wollte ihn nöthigen zu trinken. Für wen hälst du

mich? fragte ihn Glarean. Für einen tüchtigen und gelehrten Mann.



13

Nun so lass mich nicht vor meinem Hund zu Schanden werden,
der nur so viel trinkt als ihn dürstet.

Einen anmuthigen Auftritt spielte er auch mit dem Magister
Philipp Schlauraff durch. In Köln hatte sich Glarean, wie wir
schon gesehen, auf die Seite Reuchlins gestellt und sich daher auch
in jenen Bund eingereiht, den die Humanisten gegen die Obscuran-
ten geschlossen hatten. Von diesem Bunde wurde jene oben
berührte Spottschrift ausgearbeitet unter dem Titel: Epistolse obscu-

rorum virorum, zu deutsch : Briefe der Dunkelmänner, ein höchst

gelungenes Gemälde des ganzen Obscuranlismus, voll des beissend-

sten Sarkasmus. Darin sind alle Charakterzüge und Lebensbilder
der Gegner, der Obscuranten, zu einer täuschenden Carrikatur
zusammengestellt. Die plumpe Dummdreistigkeit der Bettelmönche,
ihr verketzerndes Zetergeschrei über die Humanisten, ihr Kloster-
und Küchenlatein und dazu ihre gemeine Sittenlosigkeit, diess alles
ist in den Briefen so lebensgetreu nachgemacht, dass Bettelmönche

anfänglich sich selbst blenden Hessen und glaubten, die Briefe seien

wirklich von ihren Ordensbrüdern in Köln verfasst, und dass diese

Bettelmönche es als Ordenspflicht ansahen, die Episteln im Volke

zu verbreiten. In diesen Briefen wird nun auch Glarean aufgeführt
und ist eben sein Rendevous mit dem Doktor Schlauraff zu Basel

geschildert. Er sei, erzählt der Doktor selbst darin, durch Deutschland

gereist und nach Basel gekommen, wo er im Hause des Fro-
benius eine Anzahl heilloser Ketzer, multi pravi haeretici, getroffen
habe. Darunter sei auch Glarean gewesen. Aber da sei es ihm
übel ergangen. Dieser Glarean habe ihn sofort gepackt. Er, Schlauraff,

habe ih-o gebeten und bei seinem Lorbeer, den er als poeta
laureatus trage, beschworen, er möchte es gnädig mit ihm machen.

Allein alles umsonst. Glarean habe ihn durchgeprügelt und die

Stiege hinuntergeworfen, percutiens in dorsum projiciens deorsum,
lauten des Doktors Worte. Die Scene hat übrigens neben ihrer
spasshaften Seite für uns noch eine andere wichtigere. Sie bietet

uns den Beweis, dass Glarean mit dem Obscurantismus und der

ganzen Richtung, die darin vertreten war, vollständig gebrochen
hatte und sogar einen eigentlichen Aerger dagegen im Herzen trug.
Er hat diesen Aerger nicht nur auf dem Rücken Schlauraffs demon-

strirt, sondern hat bei manchem andern Anlass, wo er konnte, wenn
auch nicht gerade die Faust, doch die Feder gerührt, um Mönchswesen,

Scholastik und Sophistik zu zeichnen. Das hat er bald nach



14

der schlauraffischen Geschichte in jenem Briefe an Erasmus getban,
worin er diesem Gelehrten seine höchste Ergebung erklärt und sich

dabei bitter über die Sophisten zu Basel, nämlich die dortigen
Professoren beklagt. Sie suchten ihn, schreibt Glarean, überall zu

verdrängen, sie hätten seine Anschläge von den Kirchthüren abgerissen
und ihm verboten, öffentliche Vorträge aus dem römischen Philosophen

Seneca zu halten. Er achte aber darauf nicht und fahre mit
seinen Vorträgen fort. Wenn es diesen Leuten nur nicht gelinge,
den Theologen Berus in ihr Netz zu ziehen. Das ist jener Ludwig
Bär, unter dessen Rektorate Glarean die Universität als Dozent

angetreten hatte. Denn Bär, bemerkt Glarean, habe sich bisher von
allen diesen Streitigkeiten ziemlich fern gehalten und ihm so die

Hoffnung gewährt, mit ihm eine Stütze, ein Steuer hinaus in eine

bessere Zukunft zu bekommen. So oft Glarean solche Rede führt und
solche Stellung nimmt, treibt es uns immer wieder zu der Frage,
warum doch Glarean nicht zu dem Entschluss gelangen konnte, sich
als wohlbewaffneter Streiter in den heiligen Kampf seiner Zeit zu
stellen, einen Kampf, der ja eben ganz den nämlichen Feinden galt
und ganz dasselbe Ziel hatte, Mönchswesen, Scholastik und Sophi-
stik mit ihrem gewundenen Zug falscher Ueberzeugung, falscher
Lehre und falscher Sitte mitten aus dem Herzen der Christenheit
zu verdrängen, wo sie unglücklicher Weise so lange ihre verderbliche

Herrschaft behauptet hatten. Zudem gab es noch so manche
andere Punkte, auf denen Glarean mit der Reformation zusammentraf.

So schrieb er nicht lange nach der Helvetise Descriptio ein

Büchlein über die Musik, Isagoge in Musicen, als eine musikalische

Propädeutik oder Einleitung. Im Vorworte, geschrieben am 15. Mai
1516, äussert Glarean über die Musik ganz ähnliche Gedanken wie
Luther, es sei traurig, wie sehr die rechte Musik im Verfall liege,

man müsse ihr wieder aufhelfen, sie sei geradezu eine göttliche
Führerin der Menschen. Er seinerseits werde alles thun, um ihr
Glanz und Geltung, so wie sie ihr gebühren, unter seinen Zeitgenossen

zu verschaffen. Wir werden später noch einmal auf die
Bedeutsamkeit zurückgeführt werden, welche sich Glarean auf dem
musikalischen Gebiet errungen hat, ein Verdienst, welches wir
keineswegs zu den geringen Stücken seiner Bildung und bildenden
Thätigkeit zu rechnen haben. Er veröffentlicht in dieser Zeit, da
die Isagoge erschien, noch einige andere Werke, nämlich zwei
Bücher Elegien, eine Sammlung seiner kleinen Gedichte, die er seinem



15

Freunde Zwingli widmet und die er theils Lobgedichte preiswürdiger

Männer, theils Lehrgedichte hoffnungsvoller Jünglinge nennt.

Ebenfalls im Jahre 1516 übergibt er eine andere kleine Schrift dem

Drucke, in welcher er die gewöhnlichen Regeln der lateinischen

Metrik zusammenstellt und als Anhang daran die poetischen Figuren

behandelt. Die Schrift ist einem Schüler Johannes Argolbius

bestimmt, und man meint, es sei diess der spätere Bischof von

Augsburg, Johann Argolph gewesen.
Schon im Frühling 1515 hatte Glarean den Weg nach Italien

gemacht, um sich in Pavia zu erkundigen, wie es sich mit dem

Stipendium verhalte, das ihm die Tagsatzung, soviel wir gehölt

haben, ausgewirkt hatte oder haben sollte. Er kehrte aber bald wieder'

nach Basel zurück und aus einem später an seinen Freund

Mykonius gerichteten Brief lässt sich entnehmen, dass es mit diesem

italienischen Stipendium nicht die volle Richtigkeit hatte. Dafür lenkte

er nun sein Augenmerk nach Paris und man eröffnete ihm die Aussicht,

da das ihm zugesprochene Stipendium des Herzogs von Mailand

nicht gehörig entrichtet worden sei, werde man für ihn ein anderes

bei dem König von Frankreich nachsuchen. Wiederum war es die

Tagsatzung, welche sich für Glarean, den sie noch immei in gutem

Angedenken trug, um ein königliches Stipendium angelegentlich

verwendete. Von Erasmus war ein vorzügliches Empfehlungsschreiben

über Glareans ganze Persönlichkeit an den Erzbischof von Paris,

Stephan Poncher, abgegangen, der als grosser Freund und Gönner,

als wahrer Mäcenas der Gelehrten galt und immer darauf bedacht

war, von allen Seiten Männer der Wissenschaft und Bildung als die

leuchtenden Sterne des Zeitalters nach Paris zu' ziehen und dadurch

die französische Hauptstadt selbst in einen verherrlichenden Glanz zu

setzen. An diesen Erzbischof Poncher schrieb Erasmus von

Antwerpen aus unter dem 14. Februar 1517, Glarean, sein Hausfreund

zu Basel, sei ein geborner Schweizer, sei in den schönen

Wissenschaften, die er zu Köln und zu Basel mit dem grössten Beifall

gelehrt, wohlgebildet und sei Meister der sogen, sieben Künste,

nicht' dem Titel und Scheine nach, wie es bei so vielen vorkomme,

sondern in gründlicher und vollständiger Weise. In der Sophistik,

das heisst in der Philosophie, wie sie eben damals gehandhabt

wurde, und in der Theologie sei er sehr geübt, suche aber in diesen

Wissenschaften tiefern Grund der Wahrheit und sehe sich da-



16

her in stetem Kampfe mit den falschen Lehrern derselben, mit den blossen

Marktschreiern, mit jenen Sophisten, die des Tages Stunden an tolle
Spitzfindigkeiten und inhaltsleere Disputationen verschwenden, und
ebenso mit jenen Theologen, die ihre Schulen mit einem endlosen
Gezanke über sehr untheologische Dinge erfüllen, was zu acht frommer

Gesinnung und Herzensbildung gar nicht gehöre. Darum habe

sich Glarean an keine theologische Schule angeschlossen, sondern

schöpfte die Kenntniss von Christus aus den ächten Quellen selbst
und habe nun auch das Studium der griechischen Sprache tüchtig
getrieben. In andern Wissenschaften, in Geschichte, Geographie,
Musik und mathematischen Fächern besitze er eine Stärke wie kaum
ein anderer. Als Dichter sei er von Köln her und in seinem Vaterlande

Schweiz wohl bekannt. Was Tugend und Sittlichkeit
anbetreffe, stehe Glarean unantastbar da, als ein vollgültiges Musler,
wie es bei jungen Leuten seiner Art und Klasse selten zu finden
sei. Er verabscheue von ganzem Herzen alles unsittliche Treiben
und sogar sein Ohr könne nur schon ein anstössiges Wort nicht
leiden. Abhorret, sagt Erasmus, a compotalionibus istis temulentis,
ahhorret ab alea, a turpiloquio, a scorlis, ita ut harum rerum ne
mentionem quidem ferre possit. Im Umgang sei er ausserordentlich

gesellig und gefällig, ferne von Rechthaberei, Eigendünkel und
Hochmuth. Zudem sei Glarean von nichts und von niemand
abhängig. Er sei kein Sklave seiner Begierden, kein Jäger nach Geld,
kein Schmeichler der Reichen, kein Unterthan einer Frau, denn er
habe keine. Ebenso wenig habe er sich gegen einen religiösen
Bund oder Verein verbindlich gemacht. — Mit einem derartigen
Geleits- und Schutzbrief aus der Hand eines der ersten Gelehrten

Europas war für Glarean die Strasse nach Paris geebnet, und als

er dort im Mai 1517 ankam, fand er denn auch die günstigste
Aufnahme. Das mit so vielen Perlen besetzte Schreiben seines
väterlichen Gönners kam ihm nachher zu Gesicht, und nachdem er es

gelesen, sagte Glarean, was uns der schönste Zug an der ganzen
Sache wird, Erasmus habe in diesem Briefe nicht sagen wollen,
wie er, Glarean, schon sei, sondern nur, wie er werden müsse, und
nun wolle er sich auch alle Mühe geben, ganz so zu werden, wie
der Brief ihn schildere.

Aus dieser Zeit ist auch noch ein anderer Brief der
schweizerischen Tagsatzung vorhanden, der von derselben in angelegent-



17

licher Verwendung für Glarean an den König von Frankreich, Franz I.,
gerichtet wurde. Es handelte sich nämlich zu Paris um die

Wiederbesetzung einer Lehrstelle der Poesie am Gymnasium, und
Glarean wäre gern, wie der Brief angibt, an dieselbe getreten. Der
Brief ist im Namen der eidgenössischen Tagsatzungsgesandten von
Bern aus geschrieben und dort im eidgenössischen Abschiede vom
9. Februar 1519 protokollirt. Er ist datirt vom 14. März 1519.
Da er einige in gewissem Sinne bedeutsame Stellen enthält, wollen

'wir nicht unterlassen, dieselben aus dem uns von Bern gütig mit-
getheilten Original hier beizusetzen. Als Aufschrift trägt der Brief
die Anrede an Frankreichs König im überschwänglichen Styl jener
und übrigens mancher andern Zeit, mit den Worten: Christianis-
simo et inclytissimo principi et domino domino Francisco Franco-

rum régi, mit dem bemerkenswer then Zusätze: dem uns huldvollsten
Fürsten, heroi nobis gratiosissimo. Sie hören, schreiben sie von
Bern, dass der Dichter, der am Gymnasium zu Paris Unterricht er-
theilt, gestorben sei und nun der Dichter Glarean an dessen Stelle

gesetzt zu werden wünsche. Da sie ihrem Landsmann bestmöglich
gefällig sein und ihm ein freundliches Geschick bereiten möchten,
illum ipsum omni favore prosequi et ut fortuna sibi arrideat,
so lassen sie ihn der königlichen Majestät empfohlen sein und bitten

sehr, ihm Stelle und Verrichtungen des verstorbenen Vorgängers

zu übergeben, ihm aber dazu auch den aus dem Amtsdienst
erwachsenden Ertrag und Gewinn zu lassen, ohne einen Abbruch
an der ihm schon lange gewährten Unterstützung zu machen, absque

defalcatione provisionis sibi jamdudum factae. Denn Glarean,
fährt der Brief der Tagsatzung fort, hat von uns den Auftrag, un-
sers Landes Schüler und junge Leute zu leiten, zu lehren und in
das Studium der Wissenschaft tüchtig einzuführen, commissionem
habet, nostrates scolares et adalescenles ut dirigat, doceat et studio

literarum abundare faciat. Daher ist es uns in hohem Grade

erwünscht, wenn ihm irgend eine Unterstützung, Huld und Wohlwollen

geschenkt wird. Diese beiden letzten Bemerkungen, es

möchte Glareans bisheriges Stipendium um nichts verringert werden,

und Glarean sei gewissermassen im Auftrag der Tagsatzung
zu Paris, schweizerische Jünglinge dort recht zu bilden, sind in
mehrfachem Sinne sehr beachtenswerth. Wir werden nämlich bald

%

sehen, dass man von französischer Seite darauf ausging, Glarean zu
2



18

bewegen, er möchte den Lehrstuhl der Poesie übernehmen, aber

unter der Bedingung, dass er theils seine Burse, sein schweizerisches
Lehr- und Erziehungsinslitut aufgebe, theils auf das von der Schweiz

aus betriebene königliche Stipendium verzichte. Aber Glarean war
weder für den einen noch den andern Punkt günstig zu stimmen.
Um einen solchen Preis wollte er von dem poetischen Lehrstuhl,
so erwünscht ihm derselbe sonst sein mochte, durchaus nichts

wissen, und es ist nicht zu bezweifeln, dass die Tagsatzung ganz und

gar in seinem Sinne, vielleicht von ihm veranlasst, geschrieben hat,

wenn sie dem König zur Berücksichtigung so nachdrücklich beides

empfahl, dem Landsmann Glarean möchte weder Burse noch

Stipendium zu Paris beeinträchtigt oder entzogen werden, da er im
Dienste seines Vaterlandes stehe und arbeite. Der Brief ist
unterzeichnet: Magnœ ligœ Àlamanniœ superioris oratores hac tempestate
in urbe Bernensi congregati, wozu jedoch bemerkt werden muss,
dass die eidgenössischen Boten im damaligen Zeitpunkt nicht zu
Bern, sondern zu Zürich tagten und diese Unterschrift wahrscheinlich

vom Standpunkt der Kanzlei aus hingesetzt wurde.
Nach Paris waren ihm die meisten Zöglinge, die er zu Basel

hatte, nachgezogen. Mit ihnen richtete sich Glarean zu Paris wieder

vollständig so ein, wie er es zu Basel und Köln gethan. Er
machte wieder seine Burse zurecht, miethete dazu ein Haus und

zwar, wie er an Mykonius schreibt, ein sehr hübsches, ein domus

pulcherrima, mit einem Gärtchen und Hofräumen, und nun war er

wieder der Lehrer unter seinen Schülern, der Vater unter seiner

Familie, der gelieble Führer auf die freien Höhen klassischer
Bildung unter einer durch ihn und für ihn begeisterten Jugend. Es

war ein glücklicher Griff von Glarean, dass er zu Paris, mitten unter

den Galliern, sofort anfing, den Cäsar de bello gallico zu lesen,

was von Anfang an die Blicke der Franzosen auf ihn zog. Hernach

nahm er dann noch andere lateinische Klassiker, besonders den Li-
vius, an die Hand und wagte sich mit seinen Schülern sogar in
den Homer hinein, in den er sich freilich selbst erst von einem

Griechen, Johannes Lascaris aus Creta, hatte gründlich einführen

lassen. Die pariser Burse Glareans erwarb sich einen steigenden
Ruf. Sie galt in Philologie, in grammatischer Bildung, in den schönen

und andern Wissenschaften als eine der besten und lockte

Schweizerjünglinge aus allen Kantonen nach Paris. Allerdings wurde



19

dadurch Glareans letzte Kraft - und letzte Stunde so in Anspruch
genommen, dass von einer schriftstellerischen Thätigkeit, wenigstens
vor der Hand, keine Rede mehr sein konnte. Darum trat denn auch
aus seiner Feder nichts namhaftes zu Tage als die Legende von
Felix und Regula, die er unter dem Titel : Divorum Felicis, Regulae

et Exuperantii agon herausgab und dem Propst des Chorherrenstiftes

zu Zürich, Felix Frei, widmete. Es war eben nicht bloss der
Unterricht, sondern auch die Erziehung, was bei der grossen Zahl
und der verschiedenen Natur der Zöglinge seine ungelheilte Thätigkeit

und Hingebung erforderte, und wie gewissenhaft es Glarean
auch in dieser Reziehung genommen hat, liegt uns in manchem
Beweiss vor den Augen. In Paris war diese Aufmerksamkeit und

Wachsamkeit von Seile eines Lehrers noch weit nöthiger als
anderswo. Die Zöglinge hatten hier eine gefährlichere Umgebung und
in derselben bei dem französischen Naturell häufiger Anlass, in

Verlockungen mancherlei Art zu gerathen. Zu seinem tiefsten Leid
musste diess Glarean bald genugsam erfahren. Am 1. Mai 1519
hatten zwei seiner Zöglinge zwei Franzosen umgebracht, vermuth-
lich im Duell, was ihm bittere Tage bereitete. Ebenso hatte er im
eigenen Hause eine Art Empörung wider ihn selbst, indem einige
Zöglinge den Versuch machten, sich in der Bursa als bursarii, als

Burschen nach akademischem Sinn und Styl zu betragen. Als
Glarean gegen ihren jugendlichen Muthwillen einschritt, hielten sie ihm
entgegen, Vadian und Zwingli hätten ein freies Leben auf
Hochschulen für erlaubt gehalten und hätten es auch selbst so gemacht.
In einer etwas raschen Aufwallung erwiederte Glarean, er achte
durchaus nicht auf das, was Vadian und Zwingli in diesen Dingen

sagen, er habe seine eigene Ueberzeugurig und folge nur dieser.
Nachher besann er sich darüber und trug die Sache in einem Briefe

Zwingli selber vor, um ihn und durch ihn Vadian zu berichten, in
welchem Sinne er sich so geäussert habe und dass er ferne davon
sei, zu Missdeutungen oder Missstimmungen veranlassen und sein

gutes Verhältniss zu den beiden Männern trüben zu wollen. Er
duldete eben, was doch nur zu rühmen ist, in seiner grossen
Haushaltung von gar ungleichen Jünglingen, die ihm ja sämmtlich mit
Leib und Seele übergeben waren, nur kein ungeregeltes Wesen und
kein zuchtloses Betragen. Sonst kennen wir seine Anstalt und den

Geist, der sie durchwehte, wie freundlich und human Glarean



20

darin waltete, wie er seine Bursa zu einem kleinen Volksbund
gestaltete, ihr die Eintheilung und Einrichtung des römischen Staates
und Senates gab und in gemüthlicher Weise selber den Konsul unter

den Senatoren machte, was er gerade von Paris aus so gern
im gefälligen Styl nach der Heimath berichtete. In einem Briefe
vom 1. September 1520 zählt er die Senatoren auf, freut sich von
Herzen, so wackere Jünglinge um sich zu haben und nennt darunter

auch eineu Gallati, der Aedilis curulis (Oberbaumeister) sei, nicht
desshalb, fügt Glarean scherzhaft bei, weil es jetzt der Respublica,
wie er seine Bursa betitelt, an Tempeln oder Häusern gebreche,
sondern weil er den Näfelsern, Nephelinis, gegen die Molliser,
Mullenses, den Rath zu ertheilen habe, sie sollen eine Kirche bauen.
Von Heer (Joh. Heer) sagt Glarean, er habe in der Respublica kein
besonderes Amt, er studire Lateinisch, Griechisch, Französich mit
grossem Fleiss, mutare religionem cavil, wird noch bemerkt, herus
est et heriliter imperat! Alles was im Hause vorgeht, wird
aufgenommen und gemeldet im Namen von Senatus populusque romanus.
In diesem Namen schreibt Glarean die Grüsse an die Freunde, tbeilt
Anordnungen und Beschlüsse dieses römischen Senates und Volkes

an Bekannte mit u. s. w. Kurz, er lebt mit diesem jungen
Freistaat so traut verbündet und ist demselben so unbedingt hingegeben,

dass nichts ihn davon wegzulocken vermöchte, weder eine

Widerwärtigkeit mit ihrem Aerger, noch das Anerbieten anderer
Stellen mit weit grösseren Vortheilen. Wir bekommen darüber

abermalige Beweise in folgenden Vorgängen. Noch nicht ein Jahr

hatte Glarean zu Paris verlebt, so starb sein Vater und er musste,

um die Erbschaft zu bereinigen, im Frühjahr 1518 nach Mollis
reisen. Während seiner Abwesenheit giug es in der Bursa wieder
unordentlich zu und drei Zöglinge traten aus. Als Glarean zurückkehrte,

schmerzte es ihn freilich sehr. Aber der Schmerz wurde
rasch von einem neuen Mulh überwunden, mit dem er unter die

Zöglinge trat und die etwas gelösten Zügel wieder kräftig in die

Hand nahm. Die Burse büsste nach innen, in àer geistigen Spannung

und Stärke, und nach aussen, in Ansehen und Ruf nichts ein

und hatte die Freude, für die drei ausgetretenen Zöglinge sogleich
wieder drei andere eintreten zu sehen. Eine zweite noch grössere
Versuchung, sein Institut und seine Jugend zu verlassen, kam von
französischer Seite. Die Franzosen erschienen bei ihm und machten



21

ihm in französischer Art unter reichlichen Komplimenten, mit üppigen

Farben den Vorschlag, er soll ihnen öffentliche Vorlesungen
halten und Professor der Poesie werden. Dagegen sollte er seine

Bildungsanstalt für junge Schweizer schliessen und daher denn auch
sein schweizerisches Stipendium preisgeben. Es sei doch, thaten
sie ihm breit und beredt dar, eine viel grössere Ehre für ihn, unter
einem so hohen Namen in Gunst und Glanz an der königlichen
Universität zu lehren und er habe die Bahn, seine Gaben leuchten

zu lassen, noch viel weiter nach allen Richtungen unter den Händen

und Füssen. Allein Glarean wies die ganze Sache im entschiedensten

Tone von sich. Er erwiederte den französischen
Antragstellern, seine Anstalt und seine Landsleute seien ihm zu lieb als
dass er sie an irgend etwas vertauschen könnte, er gebe weder
das eine noch das andere hin, um keinen Preis, sei der Preis Geld
oder Ehre. Die Ehre und die Freude, die er jetzt in seinem Haus

und Beruf der Jugendbildung geniesse, gelten ihm weit kostbarer
' als diejenigen, welche sie ihm anböten. Als die Franzosen eine

solche Sprache von ihm zu hören bekamen, sahen sie ihre hoch

gespannten Erwartungen wie Wasser zerrinnen und standen völlig
verblüfft da. Glarean liess sie stehen und ging, einen horazischen

Vers trillernd, seines Weges fort. Er hat später zu der Geschichte

hie und da eine Bemerkung gemacht, die errathen lässt, er habe

das Gefühl davon getragen, die Franzosen wissen sehr gut den

lockenden Schein und die einnehmende Phrase zu handhaben,
besitzen aber geringem Gehalt an Aufrichtigkeit und Zuverlässigkeit.
Er hat sich denn auch in französische Gesellschaft gelehrter und
anderer Art nie sonderlich eingelassen. Die wenigen Freunde,
denen er den Umgang widmete, waren Budäus (de Bude) ein

berühmter Jurist und Philolog, dann der königliche Leibarzt Wilhelm
Copus, der Dichter Faustus Andrelinus, und besonders Jakob Faber

Stapulensis (le Fèvre d'Estaples), eine vorzüglicher Theologe und

Philologe, der den Muth gehabt, die Vulgata einer Kritik zu
unterwerfen, und der zuletzt in Folge gründlicherer Studien eine wort-
und wahrheitsgetreuere, zudem freimiithigere Uebersetzung der Bibel

zu Stande brachte. Mit diesem Gelehrten trat Glarean in ein

ungemein herzliches Verhältniss ein. Die beiden verbrachten, wie
Glarean lieblich schildert, viele trauliche Stunden mit einander in

angenehmster Unterhaltung, die in buntem Gemisch alle möglichen



22

Dinge vorführte. Sie sangen und spielten zusammen, sie lachten
demokritisch über die Thorheiten und Träume der Welt, und dis-

putirten wieder ernstlich über allerlei wissenschaftliche Fragen.
Mit andern Vertretern öder Klassen der Gelehrsamkeit knüpfte Gla-

rean keine Verbindungen an, und namentlich hielt er sich von jenen
Sophisten ferne, mit denen er schon zu Köln und noch mehr zu
Basel in's Gedränge gekommen und die unter den pariser Professoren

noch in weit grösserer Menge und hässlicherer Figur zu treffen

waren. Von ihnen hatte Glarean schon in den ersten Tagen
nach seiner Ankunft einen abstossenden Eindruck bekommen. An
der Sorbonne hatte eben eine jener Disputationen Statt, bei denen

ein nur gewöhnlicher aber gesunder Menschenverstand jedes Mal,

fragen musste, ob solche Dinge unter gescheidten, geschweige-
gelehrten Männern möglich seien. Der gewaltige Streit selbiger
Disputation drehte sich um die Frage, was das für eine Frucht gewesen

sei, von welcher Adam im Paradies gegessen und an der er
zum Falle gekommen, ob ein Apfel oder eine Birne. Das eine Mal,
schrieb Glarean darüber an Erasmus, brach ein unbändiges
Beifallklatschen los, das andere Mal machte sich ein wilder Aerger Luft
und wurde masslos gegen den armen Adam losgezogen, dass er

überhaupt von der Frucht genascht und uns alle unglücklich
gemacht habe. Kurz, es kam Glarean vor, er sitze im Theater des

Pompejus und höre einer lärmenden Komödie zu. Wie begreiflich,
dass Glarean ' von dem fadeu Wortspiel gedankenloser Scholastik
ein widriges Bild davontrug und nie wieder Lust bekam, einer
Disputation an der Sorbonne beizuwohnen. Dagegen zog es ihn

immer mächtig da an, wo es um tiefere Ideen und ächte Wissenschaft

ging. Er war gerade um diese Zeit an Schriften gerathen, die ihn
mit ihrem Geist und ihrer Sprache in hohem Grade zu fesseln und
bis zur Bewunderung fortzureissen vermochten, das waren die Schriften

des im Jahre 1456 verstorbenen Laurentius Valla. Dieser
Römer hatte über den Grundtext des neuen Testamentes Erklärungen
im elegantesten Latein geschrieben und eine für die damalige Zeit
erstaunliche Kühnheit verrathen, die gerade mitten im Herzen der
abendländischen Christenheit, am Hauptsitz der lateinischen Orthodoxie,

zu Rom selbst ein gefährliches Wagniss heissen musste. Er
griff aus der Kirchengeschichte zweifelhafte Probleme heraus und
löste sie in ihre Unhaltbarkeit auf. Das versuchte er mit der Do-



23

natio Constantioi, mit der Schenkung jenes Landstückes aus der

Hand Constantins an den Stuhl Petri. Er legte sie dar als eine

res ementita und schrieb es in offenen Worten, dieser erste

unglückselige Akt zum weltlichen Besitz und zur welllichen Macht
des Papstthums gehöre zu den Fabeln, die im Interesse der Päpste
und ihrer Kirche erdichtet und mit dem blendenden Schein historischer

Thatsachen umhüllt worden seien. Nicht anders, sagt Valla,
verhalte es sich mit den 12 Artikeln des apostolischen Symbolums.
Von diesen Artikeln sei, weil es gerade 12 .seien, jedem der 12

Apostel einer in den Mund gelegt worden. Petrus, hiess es, habe
den ersten Artikel gegeben: ich glaube an Gott, den allmächtigen
Vater. Johannes setzte hinzu: Schöpfer Himmels und der Erde.
Jakobus: und an Jesum Christum, seinen einigen Sohn, unsern
Herrn u. s. w. In Wahrheit aber, erklärte Valla, sei das ganze
Symbolum von Rom ausgegangen und in die gegenwärtige mit der
römischen Lehre harmonirende Fassung gebracht worden. In Vallas
Schriften las sich nun Glarean mit einem wahren Feuer hinein und

war, je weiter er darin vordrang, ganz überrascht, was für Schätze

an Wahrheit und Wissenschaft hier liegen, die andere geplündert
und für ihre eigene Weisheit ausgegeben hätten, indem sie diesem
hochdenkenden und sprachgewandtem Römer zugehörten. Es ist
dabei wieder nur das Eine schade, dass Glarean an der Schwelle,
an der aufgeschlossenen Thüre stehen bleibt und den reformatorischen

Schritt in das innere Heiligthum nicht zu thun vermag. Er
macht es, wie es die Humanisten, besonders die italienischen alle, mit
Valla gemacht haben, er preist den lateinischen Styl mit seiner
klassischen Schönheit und Reinheit, so dass Valla neben einem Livius
und Cicero Platz zu nehmen würdig sei, aber in die von Valla

gezogenen Furchen der freien Forschung und richtigen Erkenntniss
setze man den Fuss nicht ein. Die blosse Sprachform wird
hochgestellt, aber die gewaltigen Ideen, die in der Form wie der
goldene Kern in der silbernen Schale liegen, überlässt man andern

Zeiten, andern Menschen. Wir zweifeln zwar nicht daran, dass

Glarean bei Valla noch etwas weiter, etwas über den blossen Klang
der schönen Worte und Sätze hinaus gekommen ist, dass er sich

von ihm in die nämliche Gedankenwelt hat hinübertragen lassen

und dass die ausserordentliche Bewunderung und Begeisterung, von
der Glarean ergriffen ist, noch einen tiefern Grund als die sprach-



24

liebe Form hat. Aber wir gelangen auch hier, wie später noch

mehr, zu der Wahrnehmung, Glarean vermag es, so sehr er den
Geist des Widerspruchs gegen die Fälschung der Wahrheit in sich

verspürt, doch nicht über sich, mit den alten Formen und Traditionen

der Kirche vollständig und im offenen Bekenntnisswort zu
brechen.

Es tritt bei Glarean überhaupt von Zeit zu Zeit der Mangel
an innerer Festigkeit hervor, was ihm manche Trübung des Lebens

bringt. Seine Stimmungen und Gesinnungen gerathen leicht in
Schwankung und eben sie verschulden es, dass sich seine guten
Beziehungen zu andern Menschen und sogar zu seinen Freunden
lockern und lösen. Wir konnten, als wir jenen von Gunst über-
quillendeo Empfehlungsbrief des Erasmus für Glarean lasen, uns
kaum denken, dass sein Verhältniss zu diesem väterlichen Gönner
sich je verunstalten würde. Und doch ist es nicht gar lange darauf
geschehen, freilich auch nicht ohne Veranlassung vor. Seiten des

Erasmus. Schon zu wiederholten Malen hatte der letztere bei

Glarean mit Bitten angesetzt, Glarean möchte nach Löwen kommen
und eine Stelle dort, in der täglichen Nähe des Erasmus annehmen.

Zugleich zeigte ihm Erasmus an, er werde eine Schrift herausgeben,
das Lob der Ehe, und in diese Schrift wolle er einen Aufsatz Gla-

reans über Todesverachtung einschlössen. Nun erschien die Schrift
des Erasmus, aber Glareans Aufsatz war nicht darin, statt dessen

ein Brief von Erasmus selbst. Das versetzte Glarean in eine höchst

gereizte Stimmung, es entfielen ihm bittere Aeusserungen über Erasmus.

Er hat, schrieb Glarean an Mykonius, meine Arbeit
weggeschnitten, und meint wohl, auch meinen Namen wegschneiden zu

können. Allein Erasmus könnte sich doch täuschen. Sein Namen

mag gross sein, so gross ist er immerhin nicht, dass er den meinigen

auszulöschen vermöchte. Erasmus erlaube sich, bemerkt
Glarean, gegen ihn noch viele andere Dinge, aber er wolle die Augen
zudrücken und nicht Böses-mit Bösem vergelten. An der ganzen Sache

ist es ein ziemliches Stück Eitelkeit und Ehrgeiz, was auf beiden
Seiten spielt und zur Trübung des guten Verhältnisses führt. Doch
hätte sich dieser Schattenstrich zwischen den beiden Freunden
gewiss wieder verwischen lassen; aber nun fiel eine zweite Störung
darein und zwar von solcher Art, dass die gegenseitige Freundschaft
für lange gebrochen war und sogar nie mehr, wenn auch Zeiten



25

freundlicher Annäherung wiederkehrten, zu ihrer frühern Herzlichkeit

gelangte. Dabei konnte Glarean neuerdings die Erfahrung
machen, es sei wahr, was man oft sagen hörte, Freundschaft sei

bei Erasmus nicht eine Sache des uneigennützigen Merzens, sondern
des berechnenden Verstandes, Erasmus könne einen Freund nie
über sich, höchstens neben sich, am liebsten unter sich haben und

er gebe den Freund sogleich preis, wo er sich auf Kosten desselben

in einen Vorrang zu setzen Anlass bekomme. Die Geschichte,
deren wir schon einmal Erwähnung gethan, ist interessant, und hat
sie sich zugetragen, wie sie erzählt wird, so hat sie gerade für
Glarean selbst keine geringe Bedeutung und verschafft ihm in der

gelehrten Welt eine vorzügliche Note. Es ist die berühmte Geschichte
des Itacismus und verhält es sich damit folgendermassen. Schon

im Mai 4519 hatte Glarean von Paris aus an Zwingli eine geschriebene

Abhandlung über die Aussprache des Griechischen gesandt und
im begleitenden Brief dazu bemerkt, diese Abhandlung habe gelehrten
Männern wohl gefallen. Er sei da mit einem Gegenstande beschäftigt,

von dem er sich zwar zur Stunde noch keine bestimmte
Rechenschaft geben könne; aber er glaube, dass die Sache für das

Studium der griechischen Sprache von Nutzen sein werde. Bald

darauf entschloss sich Glarean, den fortwährenden Einladungen des

Erasmus zu entsprechen und einmal einen Besuch bei ihm in Löwen

zu machen. Als er hier ankam, wurde er von Erasmus zu Tische

gezogen im Collegium, und was nun in diesem Tischgespräche
vorgekommen, berichtet uns ein Augen- und Ohrenzeuge, der mit am
Tische sass. Das ist Rutger Rusch, Professor der griechischen
Sprache zu Löwen, der mit Erasmus im Pädagogium wohnte und
dessen untern Stock hatte, während Erasmus den obern einnahm.
Jedermann, sagt nun Professor Rusch, und so auch Glarean habe

gewusst, dass Erasmus sehr gern nach Neuigkeiten hasche und sich

auch mitunter etwas aufbinden lasse. Sobald sich Glarean zu Tische

gesetzt, habe ihn dann auch Erasmus ungesäumt gefragt, was er
für Neuigkeiten von Paris bringe. Glarean, der sich, wie Rusch

beifügt, hierauf gefasst gemacht und auf dem Wege etwas
ausgesonnen hatte, habe dem Erasmus sogleich aufgewartet und
geantwortet, es seien wundersam gelehrte Griechen — miraculum doc-

tos — nach Paris gekommen und hätten eine ganz andere
Aussprache des Griechischen gebracht. Sie sprächen Eta für Ita, Beta für



26

Vita, ai für ä, oi für 5 u. s. w. Das alles habe Erasmus rasch

vom Munde Glareans weggenommen und sich hingesetzt, seinen

Dialog über die. richtige Aussprache des Griechischen zu schreiben,
eine Neuigkeit, die, wie er sich versprach, seinem Namen frischen
Ruhm und Glanz zuführe. Nachher habe Erasmus erkannt, es sei

hier ein Betrug im Spiele, habe selber diese von ihm öffentlich
empfohlene Aussprache nie mehr gebraucht und auch keinem seiner
Freunde geralhen, dieselbe anzunehmen. So weit berichtet Professor

Rusch. Das wäre also die merkwürdige Veranlassung zu der

doppelten Aussprache des Griechischen, die bis auf den heutigen
Tag in unsern griechischen Grammatiken steht und auch in unsern
Schulen zur Anwendung kommt. Es ist der Itacismus oder die

neugriechische Aussprache, die in Deutschland hauptsächlich durch die
schwer wiegende Autorität Reuchlins aufkam, und der Etacismus
oder die altgriechische Aussprache, die sich seil diesem Gespräch
an der Mittagstafel zu Löwen an den Namen Erasmus geknüpft
hat. Die Art, wie Rusch es erzählt, hat einen etwas gemischten
Styl und sieht ziemlich aus wie Wahrheit und Dichtung. Er schaltet

ein, Glarean habe die Sache auf der Reise ausgesonnen, um den

neugierigen Erasmus mit einem piquanten Stück bedienen zu können,

und Rusch sagt diess als eigene Meinung, nicht in dem Sinne,
als hätte es ihm Glarean so geoffenbart. Allein dass Glarean die

Erzählung nicht als einen blossen Spass aus der eigenen Phantasie

herausgesponnen, dass er sich mit dem Gegenstande in wissenschaftlicher

Betrachtung ernstlich beschäftigt hat, geht schon aus jenen
Mittheilungen hervor, die er darüber an Zwingli gemacht hat. Dass

ferner geborne Griechen zu Paris waren, mit denen Glarean in
wissenschaftlichem Verkehr stand, wissen wir zuverlässig. Es würde
sich jetzt nur noch fragen, ob diese in der Gegenwart lebenden
Griechen die neugriechische Aussprache, den Itacismus wirklich
aufgegeben und die altgriechische, den Etacismus, gebraucht haben.
Etwas dieser Art muss doch vorgekommen sein, sonst hätte Glarean
die alte Lesemethode nicht so regelfest von sich aus der neuen
damals allgemeinen entgegengesetzt, und ihm, als einem philologischen

Kopf leuchtete es, wie er an Zwingli schrieb, als unzweifelhaft

ein, der Etacismus habe die Stimme des Alterthums für sich
und diene zur richtigen Leitung des griechischen Sprachstudiums.
Das bedachte Erasmus zu wenig und machte daher so schnell wie-



27

der Wendung, so dass ihm diessmal seine philologische Spürnase
zu früh stumpf ward und er den Ruhm nicht verdient, der mit dem
Etacismus bis zur Stunde auf seinen Namen übertragen ist. Theilen
wir diesen Ruhm demjenigen zu, dem er gebührt, und das ist unser

Glarean. Der Itacismus hat in unsere griechischen Lektionen
eine Verwirrung gebracht, er hat uns falsch griechisch lesen gelehrt
und hat gerade so viel Berechtigung für sich, als wenn uns Jemand

die.Zumuthung macht, wir sollen von den jetzigen Italienern lateinisch

lesen lernen. Die Aussprache der alten Griechen war ganz
gewiss der Etacismus, d. h. die dem Buchstaben, dem jedesmaligen
Zeichen des Lautes genau entsprechende Aussprache. Die alten
Griechen waren zu logisch und zu ästhetisch als dass sie in den

Unfug verfallen wären, in den unglücklicherweise die neuern Sprachen

gerathen sind, nämlich allerlei Zeichen, einfache und

zusammengesetzte, zu schreiben und ihnen ganz andere Laute zu geben
als sie von Buchstabe zu Buchstabe genommen in sich tragen. Der
Etacismus ist die Wahrheit, ihm gehört der Triumph der Wissenschaft

und glücklicherweise sind auch unsere Schulen mehr und
mehr auf dem Wege, ihm wieder Thor und Ohr und Mund
aufzuschliessen. Für diese schöne Gabe des Etacismus graluliren
wir unserm Glarean und stehen nicht an, ihm in den Lorbeerkranz,

den er als Dichter und Gelehrter schon trägt, noch ein

philologisches Ehrenblatt einzufügen.
Wir sind anderseits auch davon überzeugt, dass Glarean nicht

die Absicht hatte, seinen hohen Freund und Gönner Erasmus zum
Besten zu halten und ihm zu solchem Behuf ein Mährchen
aufzutischen. In solchem Sinne ist es ihm freilich von Erasmus und
andern ausgelegt worden. Von der Stunde an, da Erasmus einen

Betrug witterte, zog er sich von Glarean zurück und verhielt sich
hei allen Angelegenheiten, wo es sich um Glarean handelte,
ausserordentlich kalt gegen ihn, was allerdings Glarean auch gegen ihn
that, so dass beide eine unheimliche Spannung und Spaltung
auseinander hielt und zwischen ihnen nie wieder völlig gehoben worden
ist. Und doch ist Erasmus die mächtige Gestalt geblieben, von deren
beherrschenden Einflüssen Glarean nicht loskommen konnte und die
ihren störenden Schatten auch in diejenigen Freundschaftsverhältnisse
geworfen hat, die Glarean nach andern vertrauten Seiten hin unterhielt.

Auf diesen Seiten erscheinen Mykonius und Zwingli, zwei



28

Freunde, zu denen sich Glarean in inniger Beziehung gewusst und
die beide mit dem Feuer heiliger Wahrheit und Liebe für das Werk
der Reformation gearbeitet haben. Was für einen herrlichen
Briefwechsel hat Glarean mit beiden, mit Mykonius und Zwingli, geführt,
was für eine Offenheit und Vertraulichkeit kommt in demselben zum
Ausdruck, wie stimmen die Freunde in ihren Ideen und selbst in
den Worten überein, dass wir ihre Herzen auf Zeit und Ewigkeit
verbunden wähnen! Und doch — was für einen Ausgang nimmt
auch dieses Verhältniss Glareans mit Mykonius und Zwingli, wie
kehren sich in räthselhafter Wendung die Dinge und wie befällt uns
unwillkürlich eine gewisse Wehmutb, wenn das lieblich fortgewobene
Band in einem dunkeln Hintergrunde plötzlich abbricht. Der treue
Oswald Mykonius aus Luzern ist uns noch aus Rottweil als

Mitschüler Glareans unter Rubellus im Gedächtniss. Als Glarean nach

Basel kam, war Mykonius, der dort unter Erasmus studirt hatte,
an einer Schule angestellt, und schnell hatten sich die beiden

Jugendgenossen als innige Freunde wieder gefunden. Es fehlte, wie wir
wissen, Glarean in Basel vom ersten Tage an nicht an Kämpfen,
die zumeist von der Seile jener Sophisten entsprangen, und Mykonius

stand mit seinem Glarean immer so mannhaft in jeden Kampf
ein, dass ihn Glarean seinen Theseus nannte und den heroischen
Beschützer in einem Gedichte feierte. Den vaterländischen Pane-

gyrikus Glareans bereicherte, wie wir gesehen, Mykonius in der
zweiten Auflage von 1519 mit einem trefflichen Kommentar voll
vielseitiger Erklärungen, wodurch das Buch einen noch grössern
Werth in den Händen der helvetischen Jugend erhielt und einen noch
höhern Odem von Vaterlandsliebe und Freiheitsmuth in ihre Herzen
hauchte. In demselben Jahre 1516, als Zwingli von Glarus nach
Einsiedeln berufen wurde, folgte Mykonius einem Rufe nach Zürich
als Lehrer an der Stiftsschule zum Fraumünster, und im Jahre 1519,
als Zwingli nach Zürich gekommen war, einem Rufe nach Luzern,
in seine Vaterstadt, ebenfalls an die dortige Stiftsschule. In allen
diesen Jahren schreibt Glarean aus Paris an seinen Freund.Briefe, die In
ihrem Geiste wie in ihrer Sprache wahre Muster hoher Freundschaft
und herzlichen Vertrauens sind. Was Glarean auf dem Herzen

haben mag, alles schüttet er in diese Briefe aus, und Mykonius
beantwortet sie mit den freundlichsten Tröstungen und Ermunterungen.
Wie glücklich doch, sagt Glarean, Mykonius an der Seite seiner



29

Gattin sei, die im Adel ihrer Gesinnung und Treue ihresgleichen
suche. Zum Gedeihen seines Knaben Felix bringe er ihm seine

aufrichtigen Glückswünsche. Ein Kind solcher Eltern müsse wohl ge-
rathen. Der gute Baum bringe nur gute Früchte hervor. Es thue
ihm wehe, schreibt Glarean am 15. Oktober 1520, dass Mykonius
in seiner Vaterstadt Luzern von den Geistlichen verfolgt werde.
Aber er soll standhaft bleiben. Diese Priesterklasse sei ebenso

unwissend als anmassend, ut indoctum ita arrogans. Er selbst habe
diess ja auch, wie Mykonius wohl wisse, in Basel erfahren.

Der andere Freund, mit dem Glarean einen ziemlich langen
Briefwechsel vertrautesten Sinnes und Tones unterhält, ist, wie
schon früher gemeldet, Ulrich Zwingli. Die drei Briefe, die wir
von Köln aus Glareans Hand an Zwingli nach Glarus gelangen
sahen, sie tragen gänzlich dieses Gepräge und sind ein sprechender
Beweis davon, wie Glarean mit seiner innersten Seele an Zwingli
hängt und von Zwingiis geistiger Hoheit oft bis zur Bewunderung
überwältigt wird. Dieselbe Stimmung waltet durch die übrigen
Briefe, die Glarean an Zwingli von Basel, von Paris und wieder
von Basel gerichtet hat. In allen diesen Briefen redet Glarean mit
seinem Freund eine Sprache, die unter Brüdern nicht heimischer
und herzlicher lauten könnte. Wir lesen diess nicht etwa aus den

Titeln heraus, wenn Glarean seinen Ulrich, den Zinglius Doggius
d. h. Zwingli den Toggenburger anredet carissime, suavissime Ulda-
rice, oder ihn nennt einen vir philosophus et vere theologus, vir
integerrimus, apostolicus, doclissimus, amicus eximius et ineompara-
bilis u. s. w. Das war, wie man weiss, der übliche Styl der

damaligen Humanisten, die ihre Gefühle gegen einander in einer
solchen Sprache überschwänglicher Fülle ergossen. Was Glareans
Herzenstiefen gegen Zwingli aufdeckt, das ist etwas anderes, das ist
der schöne Inhalt dieser Briefe. Sie theilen dem innig geliebten
Freund, Rathgeber und Lebensführer alles mit, was Glarean begegnet

oder nahe geht, Dinge gewöhnlicher Art und wieder grosser
Bedeutung, aus dem alltäglichen Vekehr wie aus der Studirstube
und ebenso vom lebensvollen Schauplatz der Zeitgeschichte und

zwar, was nachdrücklich hervorgehoben werden muss, gerade
derjenigen Zeitgeschichte, in welche eben nun Zwingli als Reformator
eintritt und die gewaltige Bewegung der Geister • mit sich zieht.
Was für freudige Blicke sendet ihm Glarean auf diesem bahnbre-



30

chenden Lichtpfade nach, welche Segenswünsche, Zwingli möge im
schweren Kampf gegen Finsternisse und Feinde zum vollständigen
Siege durchdringen, wie empfiehlt er ihn mit seinem hohen Streben
und heiligen Werk dem Erlöser und fleht auf ihn Gottes allwirkenden

Gnadenschutz herab! Und doch — wie unbegreiflich und
schmerzlich zugleich! — doch ist es eben dieses Kampfesfeld der

neuen Glaubenswelt, auf dem sich Glarean von seinem Zwingli
wegwendet und zuletzt unter dessen Gegnern steht, um von hier aus
fast wie ein besinnungsloser Eiferer Hiebe auf theure Personen und

Schläge auf göttliche Kleinodien zu führen. Durch die Reihe dieser

Briefe hindurch verbleibt der Zusammenhang der Herzen, wenigstens
scheinbar, noch ungebrochen, und erst hinter dem letzten Brief,
mit dem der Faden des Verkehrs ausgeht, tritt die geheimnissvolle
Umkehr wie hinter einem verhüllenden Vorhang ein. Besichtigen
wir die Briefe auf einige Augenblicke etwas genauer, sie sind
solcher Aufmerksamkeit werth und beleuchten ein Verhältniss, das zu
den bedeutsamsten im Leben Glareans gehört.

Es war ein providentieller Weg, der Zwingli von seiner Pfarrstelle

zu Glarus im Jahre 1516 nach Einsiedeln und von hier am
Schluss des Jahres 1518, den 27. Dezember, nach Zürich führte.
Als gewiss muss angenommen werden, dass Zwingli, wäre ihm dieser

Weg verschlossen geblieben, nicht in seine kühn umgestaltende
Thätigkeit gesetzt und nicht zum Reformator geworden wäre. Sein

Zug erscheint uns, die wir ihn jetzt aus der Ferne beschauen, wie
der feierliche Feslzug des Hohenpriesters auf die obersten Stufen
des Hochaltars, um hier den Leuchter unter dem lange darüber
gehaltenen Scheffel hervorzunehmen und mit dem allgemeinen Triumph
der Zeit- in die Höhe zu halten. Aber in Zwingiis eigener Seele

stand die Weissagung, der Zug gehe über ein Kampffeld, auf dem die
Wunden des Herrn, für den man zeuge, nachgelitten werden müssten,
und mit Zwingli lebten tieferblickende Zeitgenossen der nämlichen
Ueberzeugung. Zu diesen Zeitgenossen gehört auch Glarean, und
es ist geradezu merkwürdig, mit welchem richtig erkennenden Auge
Glarean die Dinge beschaute, wie sie damals waren und wie sie

nun werden sollten. In seinem Brief vom 13. Januar 1519 schreibt

er von Paris an Zwingli, alle Schweizer, voraus die Zürcher jubeln,
fremere et gaudere, darüber, dass Zwingli nach Zürich gekommen
sei. Zwar sehe er, sagt Glarean, im Geiste voraus, wie viele An-



31

feindungen Zwingli in Zürich zu bestehen habe. Aber er soll seinen

hohen Muth, sis erecti animi, als ein Herkules alexikakos,
Abwehrer des Verderbens, bewahren und die Ungeheuer bekämpfen,
cum monstris depugnaturus, seiner Sündhaftigkeit und weisen

Haltung, animi moderatio, werde der Sieg nicht fehlen. Ein paar
Monate später, unter dem 15. März 1519, drückt er nochmals seine
Freude aus, dass Zwingli nach Zürich gegangen sei. Wenn er den

Anführer mache, werde der Christenglaube zu Zürich besondere
Fortschritte erringen, te duce fides Christi augmentum acceplura
est non mediocre. Mit einem ebenso klaren und wahren Verstände
urtheilt Glarean über ein Hauptübel jener Zeit und gewisser
Parteien, das ist die Verkefzerungssucht, die er im Briefe vom 1.

November 1520 voll Wehmuth beklagt. Sie grassirt wie eine Wuth,
schreibt er an Zwingli, und wenn dieser Wuth nicht entgegengetreten

wird, nisi huic rabiei occurratur, so kommt es so weit, dass

derjenige als Christ gilt, der alles wider Christus thut, und dagegen
derjenige als Ketzer, der Christi Gebote beobachtet. Von Luther
habe ich neue Dinge gehört. Die Bücher über seine Sache finden
Absatz wie keine andern, nulli libri avidius emuntur. Durchweg
wird Luthern Gutes nachgeredet. Aber die Kette der Mönche ist
lang, verum monachorum longa est catena, und sie bedienen sich
aller möglichen Waffen und Wehrmittel. An andern Stellen, wo
Glarean in seinen pariser Briefen Reformation und Reformatoren
berührt, spricht sich eine Zuneigung und Verehrung für dieselben

unzweideutig aus. So in seinem Brief vom Juli 1521, wo er
Luthern geradezu hochstellt. Luther ist, sagt Glarean, mit Einem
Wort ein grosser Mann, magnus ille est. Die Schwätzer, matœo-

logi, zu Paris haben sich auf eine ihrer würdige Weise benommen.
Unserm Zeitalter dürfen eben die Pharisäer nicht mangeln. Die
Triumvirn an der Sorbonne, Beda, aber, setzt Glarean hinzu, nicht
Beda venerabilis, Quercus und ein Christophorus haben Luthern
verdammt. Dafür ernten sie jetzt andere Namen ein, Beda heisst nun
Belua (Unthier), Quercus heisst Slercus (Misthaufe) und jener
Christophorus (Christusträger) heisst Christotomus (Christusbeschneider).
Von Luther, bemerkt Glarean, besitze ich fast keine Schriften, nur
das Buch: die babylonische Gefangenschaft, die mir so köstlich
gefallen hat, dass ich sie von Anfang bis Ende dreimal mit Bewunderung

gelesen habe. Faber Stapulensis wohnt von der Stadt weg,



32

und zwar aus keinem andern Grunde, als weil er die Lästerungen
gegen Luther, convicias in Lutherum, nicht hören kaun.

Im Frühjahr 1520 reiste Glarean wieder einmal von Paris in
sein Heimatland, kam nach Basel, Zürich, Glarus und ging von hier
in's Bad Pfäfers. Von langer Dauer können Reise und Aufenthalt
nicht gewesen sein, denn um Pfingsten des Jahres treffen wir ihn
wieder zu Paris und, lesen Briefe vom 7. Juli, worin er seinen

Freunden Mykonius und Zwingli meldet, wie es ihm auf der Reise

gegangen sei. Er sei nicht ganz heil, non omnino salvus, nach Paris

zurückgekommen, sein Pferd Gryllus sei elendiglich mit ihm
gestürzt. Er sei ziemlich verletzt, jedoch bald wieder geheilt worden.
In einem dieser Briefe wundert ihn, wie es mit seiner Sache zu
Basel stehe, und ersehen wir daraus, dass diese ihm keineswegs
unbedeutende Angelegenheit ein Hauptzweck war, der ihn nach Basel

getrieben hatte. Er hegte zu Paris, wie uns manche Stelle seiner Briefe
erkennen lässl, eben doch immer den Gedanken, sich ein Arbeitsfeld
wieder in seinem Vaterland zurecht zu legen, und hatte nun zu
Basel betreffende Besprechungen besonders mit dem Theologen Bär,
einer an der dortigen Universität hochgeltendeu Persönlichkeit darüber

gehalten, was für eine Stimmung zu Basel für ihn und sein
Unterrichtsfach, nämlich die schönen Wissenschaften oder klassischen
Studien herrsche. Darüber, habe ihm Bär geantwortet, er habe sich
den schönen Wissenschaften, bonis literis, nie widersetzt, werde es

auch künftig nicht thun, sondern in denselben Glarean aus besten

Kräften unterstützen. Dadurch ermuthigt stellte Glarean zehn

Bedingungen auf, unter denen er von Paris wieder nach Basel kommen
wolle. Er verlange, schrieb er, keine Besoldung, keine Steuerfreiheit,

keine Privilegien, nur solle seinen Zöglingen der gleiche Schutz

wie andern Bürgern zukommen. Er verlange ferner in seinem

Collegium durchaus frei zu sein und unter keinem andern Gebieter als

unter dem Rath von Basel zu stehen. Er wolle die Schriftsteller,
über die er Vorlesungen halte, selber wählen, und ebenso die Lektoren.

Für den Unterricht müsse ihm jeder Zögling wie bisher jährlich

4 Scudi entrichten u. s. w. Er geht also mit dem Plane um,
zu Basel in dem freien Geist und auf dem selbstsländigen Wege
eines ächten Humanisten seine Schule, ein philosophisches und
besonders philologisches Collegium, einzurichten und fortzuführen.
Aber gerade darum sollte es mit dieser Sache nicht Eile haben.



33

Die Herren zu Basel waren ebenso sehr auf die mechanische Methodik

der scholastischen Schule versessen, als auf ihre eigene Hoheit
und Oberherrschaft. Sie wichen daher mit ihrem alten Wesen nicht
so bald aus dem Wege, um einem Humanisten wie Glarean, zu dem
sie sich im Gegensatze wussten, Platz zu machen und das Feld zu
überlassen. Doch habe er, äussert sich Glarean, wenigstens Eines

errungen, dass in Basel die Logikalien, jene geistlosen Dressir-

übungen in Begriffen und Disputirkünsten, abgeschafft und erlaubt
wurde, an ihrer Stelle geschichtliche Vorträge zu halten. Aber die
Herfen sollen nicht meinen, schreibt Glarean im Dezember 1520 an
seinen frühern Schüler Jakob Ammann, damit sei nun alles gethan.
Sie sollen einmal andere Lektoren herschaffen, die einen Namen
haben und das Zeug an sich tragen, die Leute auf die rechte Weise

geistig zu fassen. Wohl wisse er, dass in Basel zwei Männer ihm
sehr zugelhan seien und für ihn arbeiten, eben der Theologe Bär
und der Jurist Claudius Canliuncula, der in der römischen Literatur
bewandert sei. Sie schreiben ihm, hemerkt er, man erwarte in Basel

allgemein Glarean als den Erneuerer der gelehrten Bildung, der
die Wissenschaften wieder in ^Aufnahme zu bringen vermöge.
Dennoch — so fährt Glarean wieder in einer völligen Wandlung seiner
Gedanken fort — sei sein Entschluss nicht so rasch gefasst,

von Paris nach Basel zu eilen, da er in Paris ruhig lebe, von allen
Gelehrten geachtet sei und so einen sichern Grund schon unter den

Füssen habe, während er zu Basel erst gewärtigen müsse, was ihm
zu Theil werde und wie es ihm gehe. In ähnlichem Tone schrieb
Glarean an seinen Freund Mykonius — tund dies war sein letzter
Brief aus Paris — unter dem 28. November 1521, er wisse noch
nicht recht, ob er in Paris bleibe oder in sein Vaterland zurückkehre.

Der König von Frankreich, fügte er diesem Briefe noch bei,
habe sich gegen die eidgenössische Tagsatzung verpflichtet, ihm das

Stipendium auch dann noch zu gewähren, wenn er nicht mehr in
Paris, sondern in Basel sei. Das Stipendium war für diesen Fall
auf 120 Kronen gesetzt.

Nach Mollis zu gehen trug er überdies im Sinne, um dort
häusliche Angelegenheiten zu ordnen, und erwartete nur noch eine

Anweisung von der Obrigkeit seines Heimatkantons. Aber der Ueber-

gang von Paris nach Basel erfolgte nun doch früher, als sich

Glarean selbst gedacht oder gestanden hatte. Freilich war er darüber,
3



34

wie alles andeutet, bis auf die letzte Zeit in täglich wechselnder

Schwankung gewesen, bis eben eine gewisse Stunde die Entscheidung

gab. Am 4. März 1522 schreibt er an Zwingli von Basel aus.
Er sei hier mit grossem Jubel der Studenten und Bürger, magno
plausu juvenum et civium, aufgenommen worden und habe seine

Wohnung einstweilen bei seinem Freunde Rhätus. Erasmus und die

ganze Gesellschaft der Gelehrten befinde sich sehr wohl, und sie alle
lassen Zwingli grüssen. Zwischen Erasmus und Luther, schreibt
Glarean, befürchte er höchst besorgt einen eigentlichen Zweikampf,
was dem Studium der Wissenschaften sehr zum Schaden gereichte,
wenn die gemeinsten Sophisten, perditissimi sophistœ, sähen, wie
die Lichter aller Gelehrsamkeit übereinander gerathen, doclrinae
omnis lumina confligere. Den Grund eines solchen Streites erkenne
und verstehe er vollauf, ihn aber zu erörtern, nütze wohl nichts.
Glarean meint ohne Zweifel jenen Streit, den Luther bereits in
Privatbriefen angefacht hatte, in denen er die theologische Ansicht des

Erasmus über den freien Willen des Menschen, de libero arbitrio,
angriff, als seien diese Meinungen nicht christlich genug, denen man
daher mit vollem Nachdruck die Lehre von der göttlichen Gnade,
de divina gratia, gegenüberhalten müsse. Im nämlichen Briefe bittet
Glarean den Freund Zwingli, derselbe möchte doch in Betreff seiner

Angelegenheit nach Bern schreiben. Glarean hatte nämlich, als er
kaum Basel betreten, wieder eine andere neue Anwandlung nach

Bern überzusiedeln, wenn ihm von dort für eine Stelle die günstigen
Bedingungen anerboten würden. Da aber die Sache keinen weitern

Fortgang nahm und irgendwo hängen blieb, trieben weder Glarean,
noch weniger Zwingli daran und so kam es zu keiner neuen

Wanderung und keiner Umänderung der Verhältnisse.
In Basel richtete Glarean wieder seine Bursa ein und zwar

ganz im frühern Styl. Er hielt wieder Zöglinge, nicht nur in Unterricht,

sondern auch in Kost und Wohnung. Für letztere bezahlte

ihm der Zögling 22 Goldguldeu rheinisch und für den Unterricht
4 Kronen. Die Burse stieg rasch zu ihrer frühern Höhe und Blüthe,
schon im Herbste 1522 zählte sie 25 Zöglinge. Wie in der Anstalt
hanlhiert wurde, wird uns bei folgendem Anlass gezeigt. Ein Ritter
von Meggen wollte dem Institut seinen Sohn übergeben. Er sei,

schrieb Glarean an Mykonius, bereit, den Jungen zu nehmen, insofern

sich derselbe der Hausordnung unterziehe. Am Tisch sei kein



33

Mangel und seine Leute werden alle gut gehalten. Dreimal in der
Woche werde Braten, sonst gewöhnliches Fleisch und Gemüse

aufgetragen. Yor allem verlange er Eines, dass der junge Herr sich

gehorsam erzeige. Er, Glarean, sei weder launig noch gebieterisch,
um so eher sei seinem Worte Folge zu leisten. — Die Anstalt nahm
wirklich in so ausserordentlichem Masse zu, dass Glarean auf den

Gedanken kam, einen Gehülfen zu suchen. Am liebsten hätte er
seinen Freund Mykonius gehabt, der ihm in Wesen und Charakter
nach Wunsch entsprach, der ferner in seiner wissenschaftlichen

Tüchtigkeit bekannt und mit seinen lehrreichen Vorträgen beliebt
war. Aber Mykonius war schon versetzt, nämlich von Luzern nach
Einsiedeln, wo er von der Regierung 30 Goldgulden als Jahresbesoldung

und vom Abt des Klosters 20 Goldgulden als Additament
bezog, Vergünstigungen die ihn an der neuen Stelle festzuhalten
vermochten. Von andern Aussichten und Vorschlägen, in seiner
Bursa einen Kollegen zu bekommen, sah sich Glarean nicht genugsam

befriedigt und ging daher von dem Gedanken an einen
Gehülfen wieder ab.

Es war gerade zur selbigen Zeit, dass über ihn von seinen
Feinden ein ärgerliches Gerücht herumgeboten wurde, Glarean habe
eine öffentliche Dirne gehehathet. Das schmerzte ihn tief und liess
ihn lange nicht zur Ruhe kommen. Er beklagt sich darüber bei

Zwingli sehr und bittet ihn in einem Briefe, er möchte ihn, falls
so etwas vor seinen Ohren zur Sprache käme, in Schutz nehmen.
Was ihm besonders wehe that, war die Leichtgläubigkeit, mit der
man in Glarus das ärgerliche Gerücht aufnahm. Die glarner
Regierung, senatus populusque glaronensis, sagt er in sichtbarem
Schmerze, sei so weit gegangen, ihn sogar in einem öffentlichen Schreiben

darüber zurechtzuweisen. Er werde sich aber bei ihr schriftlieh

rechtfertigen. Von solchen Dingen wisse er nichts. Weibergo-
schichlen seien ihm fremd. Nullum mihi cognitum scortum, nihil
propemodum negotii prorsus cum mulieribus. Das seien böswillige

Erfindungen und Entstellungen. Aber so sei die Welt.
Obschon er durch Unterricht und Leitung seiner Bursa

unausgesetzt in Anspruch genommen war, hielt er doch noch öffentliche

Vorlesungen und zwar in einem grossen Hörsaale. Er that es mit
einer gewissen Schadenfreude, um die Sophisten zu ärgern, die sich
an ihm und seiner ganzen Lehrweise stiessen und ihm den Platz



36

öffentlicher Vorträge gerne versperrt hätten. Aber es ging hiebei

gerade den umgekehrten Weg. Bei andern Professoren gewöhnlicher

Art fanden sich 4 und 6 Zuhörer ein, zu Glarean strömten sie

zu fünfzig und noch mehr hin. Trotzdem scheint es Glarean gerade
damals nicht dahin gebracht zu haben, dass ihm eine hohe Anstellung
an der Universität geworden wäre, und der verfolgende Groll seiner
wissenschaftlichen Gegner mag demnach noch eine Zeit lang einen

gewissen Triumph gefeiert haben. Auf der andern Seite liess ihm die

anstrengende Arbeit und Mühe, die ihm seine Anstalt Tag für Tag
brachte, keine Zeit mehr übrig, sich auf einem andern Gebiete der
Wissenschaft zu bethätigen, nämlich in der Ausgabe klassischer Werke
oder überhaupt in der Ausarbeitung literarischer Aufgaben. Er nahm

nur etwa kleinere Arbeiten oder blosse Vorarbeiten zu grössern
Unternehmungen an die Hand. So behandelte er die Metra des Horaz,
dann Gegenstände aus der Geographie, und setzte in der ersten

Ausgabe des Ptolemäus, die sein Freund, der Humanist Wilibald
Pirkheimer zu Nürnberg, veranstaltet halte, vielerlei werthvolle Randnoten

ein, welche Pirkheimer bei seiner neuen Ausgabe verwerthen
konnte. Ueber die mathematische Geographie schrieb er ein
einzelnes Büchelchen und gab es 1527 noch während er zu Basel war,
heraus. Es ist dem Dekan von Gnesen, Johann von Lasko gewidmet,

und enthält anziehende Gesichtspunkte über die Artikel Axe,

Pole, Eclipsis Lunae, Zonen, Gnomonum umbra, Eintheilung der

Erde, die einzelnen Welltheile u. s. w., was wir später noch

genauer besprechen wollen.
Was ihn schon lange beschäftigt halte und was ihm nicht

sonderlich gelingen zu wollen schien, das war die Frage seiner Vcr-
ehelichung. Ob daran sein Wesen, das unstreitig manchen eigen-
thümlichen und sonderbaren Zug hatte, schuld war oder des Schicksals

Ungunst ihm den Weg verlegte, ist nicht zu sagen. Schon von
Paris ans hatte er im November 1520 darüber an Zwingli geschrieben,

aber nicht in einem der Sache ziemenden Tone. Ich bin
entschlossen, lauten des Briefes Worte, das zuerst zu ergreifen, was
mir ein gutes Geschick entgegenbringt, sei's eine Pfründe, sei's eine

Frau, beneficium vel uxor, ich bin auf beides gefasst, in utramque
sortem paratus, am liebsten aber das eine wie das andere zu
Zürich. Man merkt es den Worten wohi an, dass dem Mann, der sie

schrieb, der würdige Sinn für die wichtige Lebensfrage mangelte
und ihm sowohl die Pfründe als die Frau nur das Ding war, um



37

welches wie in des Spieles zufälliger Stunde das Loos zu werfen
sei. Das mag auch der Grund sein, dass Zwingli auf die Aeusse-

rung Glareans keine weitere Rücksicht nahm. Denn so sehr Gla-

rean ihn im Briefe bat, Zwingli möchte ihm zu dem einen oder
andern oder zu beiden verhelfen, erfolgte doch gar nichts und war
wohl Zwingli, der seines Freundes schwankende Neigungen ziemlich
kennen konnte, von dem richtigen Sinne geleitet, Glarean nehme es

mit diesen Dingen nicht ernst genug, und wer ihm dazu verhülfe,
könnte sich eines Tages von der Person wie von der Sache übel belohnt
sehen. Doch liess Glarean den Gedanken an seine Verehelichung
nicht mehr aus dem Herzen. Noch von Paris aus hatte er sich um eine

Zürcherin beworben, die Schwester seines ehemaligen Zöglings Jakob

Ammann, mit dem er stets in einem vertrauten Verhältniss verblieben

war. Aber die Verbindung wollte nicht zu Stande kommen, warum,
ist nicht klar zu ersehen. Glarean selbst meint, etwas ahnen zu
können, und schreibt an seinen Zögling, ob sich die Eltern daran

stosscn, dass er nicht reich oder grossen Vermögens sei, quod non
dives, quod non magna} fortunae. Er begehre von erner Frau nichts
anderes und bringe ihr auch selbst nichts anderes als animus vere
christianus. Die andern Dinge seien Zufälligkeiten und Zugaben,
adventitia et velut appendices. Kurz, es wurde nichts aus der

Sache, und Glarean setzte in einem Briefe von Basel aus am Oster-

tage 1522 Vadian in Kenntniss, er habe seine Heirathsangelegenheit
zu Zürich aufgegeben. Er mache sich darüber seine Gedanken.

Jetzt richte er sein Herz nach einer andern Seite und zwar auf ein

Frauenzimmer, das ihm noch mehr entsprechen werde. Es sei eine

Baslerin. So bald es hier von Stalten gehe, werde Vadian ausführlicher

berichtet werden. Wirklich kam Glarean hier zu einem Ziele.
Es war die natürliche Tochter des Herman Offenburger, und
Glarean schien sie aus wahrer Neigung gewählt zu haben, wie auch

Erasmus an einen Freund schrieb, Glareanus habet uxorem ex animi
sui sententia. Die Hochzeit hatte im Spätherbste 1522 statt, doch

ganz im Stillen und ohne öffentliche Feierlichkeit. Zum Hochzeitsfeste

schickte ihm Erasmus, der, von Glarean geladen, wegen
Unwohlsein nicht erschien, gleichsam als stellvertretende Gabe zwei
werthvolle Münzen, die eine von Alexander dem Grossen, die
andere von Trajan, eine Hochzeilsbescheerung, über welche Glarean in
seinem Briefe an Zwingli vom 29. November 1522 seine hohe Freude



38

und Dankbarkeit ausspricht und die deutschen Worte beisetzt:
Summer St. Antfföungi (St. Anton helf mir) ich bette niemer nie

gemeint, dass er so ein Erenmann war gsyn. Er wünsche sehr,

fügt Giarean bei, Zwingli wäre auf einige Tage bei ihm in Basel.

Er sähe jetzt dort Erasmus, Hutten, Oekolompad. Wenn er es irgend
wie einrichten könne, so soll er doch kommen.

Zwischen Erasmus und Giarean gestaltete sich das Verhältniss
in Basel wieder besser. Wenigstens meinte Erasmus überglücklich
zu sein, dass er den vortrefflichen Giarean wieder an der Seite

habe. Sie waren, wie wir gesehen haben, durch Störungen
empfindlicher Art aus einander gekommen und hatten mit einander

keine Briefe mehr gewechselt. Die persönliche Berührung,- in die
sie nun wieder geriethen, führte über die missbeliebigen Erinnerungen

hinüber und knüpfte das abgebrochene Band innigerer Gemeinschaft

von neuem an. Das Loblied, das Erasmus über Giarean bei

so manchem Anlass der vorigen Tage angehoben hatte, kehrte jetzt
wieder und nahm einen so wohlklingenden Ton an wie früher.
Giarean sei, heisst es bei Erasmus wieder, ein vorzüglicher Mann

und die Schweizer hätten das Herz auf dem rechten Fleck, dass sie

diesen Mann hoch halten. Er habe um seine Landsleute grosse
Verdienste, er streue unter ihnen den Samen wahrer Bildung und

Gelehrsamkeit aus und ziehe segensreiche Früchte heran. In
solchem und ähnlichem Sinne lautet es durch viele Briefe des Erasmus

über Giarean und mehrmals stellt er die drei Gelehrten Beatus

Rhenanus, Bonifacius Amerbachius und Henricus Glareanus als ein

wissenschaftliches Triumvirat zusammen, das ihm eine Zierde des

Zeitalters heisst und auch bei ihm selbst in grosser Achtung steht.
Bei Giarean selbst war die Freude, mit Erasmus wieder zusammen

getroffen zu sein, geringer und kühler, sie erreicht bei weitem nicht
mehr jenen Grad, auf dem Giarean einst für den Heros europäischer
Gelehrsamkeit in überschwänglicher Bewunderung geschwärmt hatte.
Es liegt ihm eine gewisse Kluft bis zu Erasmus hin vor dem Blick,
ja es gehen ihm unheimliche Ahnungen über Erasmus durch die
Seele. An Zwingli schreibt Giarean im Juli des Jahres 1522, er
habe seit einigen Wochen mit Erasmus wenig Verkehr. Erasmus
habe ihn nicht ganz freundlich, parum humaniter, empfangen. Die
Schuld möge wohl im Aller und mürrischen Wesen liegen, in
senium et morositas. Er dürfe sich trösten, dass er selber hieran



39

unschuldig sei. Mag aber auch hie und da ein solcher Missklang
in Glareans Feder kommen, er kann es doch nicht verdecken, dass

ihm ein starkes Band erasmischer Freundschaft durch das Herz

gezogen ist, das ihn immer wieder an den in seinen Augen noch stets

bewundernswerthen Mann fesselt. Er muss fast in jedem Briefe
etwas von Erasmus vorbringen, und lauter und lieber redet immer
der Ruhm als der Tadel. Ein so gehaltener Brief liegt uns wieder

vorn 20. Januar 1523 vor. Was Erasmus geschrieben hat, bemerkt
Glarean zu Zwingli, ist in Aller Händen. Er ist ein alter Mann,

senex, und möchte Ruhe haben. Jede Partei sucht ihn auf ihre
Seite zu ziehen, er selbst will zu keinen Parteien gehören. Er
sieht wohl, wen er meiden, aber nicht ebenso, an wen er sich an-
schliessen soll. Alle seine Schriften wiederhallen von Christus. Es

ist glaublicher, dass Luther durch Erasmus als Erasmus durch
Luther gewonnen hat. Ich höre aus seinem Munde nie etwas, das

nicht christlich lautet. Manche Prediger gefallen ihm nicht, die

jedoch auch Dir, sagt Glarean zu Zwingli, nicht gefallen können,
da sie ohne Gelehrsamkeit Luthers Sache unterstützen wollen, sie

aber nicht stützen, sondern hemmen und sogar noch dem Evangelium

schaden. Erasmus will kein Lutheraner sein, aber auch kein

Gegner Luthers, sofern er von dieser Partei, setzt Glarean hinzu,
nicht so gegeisselt wird, dass er es nicht länger aushalten kann
Eines darfst Du glauben, Erasmus wird nie mit dem hohen Klerus

an der Sache Christi den Verräther machen. Es gibt an Luthern
und in seinen Schriften manches, was Erasmus wegwünschte. Aber
auch Leute mittelmässigen Geistes sind von Luther nicht vollauf
befriedigt. Wie übrigens Erasmus vom Papste, vom Kaiser und
von andern Feinden Luthers denkt, weiss ich gut genug, Allein bis
dahin habe ich unterlassen ihn zu fragen, aus welcher Absicht er
so gar nichts öffentlich zu sagen oder zu thun wage. Man muss ja
nicht alles wissen. Ich hatte, ehe Dein zweiter Brief bei mir
angelangt war, Erasmus die Sache in Betreff eures Religionsgespräches
mitgetheilt. Er erwiederte, es gehe eben alles nur von einer einzigen

Stadt aus. Er freue sich, wenn nun Christi Sache recht
fortschreite. Er hoffe alles von Dir. In solchen allgemeinen Sätzen

redet er. Ich fürchte, Du bist bei ihm angeklagt worden. Ich habe

jemand im Verdacht, weiss aber nichts Gewisses. Wenn Du auf
mich hören willst; so schreibe nur wenig oder wohl gar nicht an



40

ihn. So ist nun einmal seine Art. — Der Ton dieses Briefes könnte

uns auf die Meinung bringen, Glarean stehe seinem Zwiagli näher

als dem wenn auch noch immer hochgepriesenen Erasmus, ja
Glarean sei überhaupt auf gutem Wege, mit der Reformation als eigentlicher

Freund und Mitarbeiter Schrill zu halten. Er lässt' sich in
diesen warmen Eifer für Zwingli und dessen Sache noch immer
mehr ein, jubelt mit den Freunden, wenn es vorwärts geht, und

spottet oder ärgert sieh über die Feinde, wo es ihnen gelingt, Zwingli
in seinem hohen Werke wahrer Erkenntniss Christi zu hindern oder

gar zu gefährden. Er spart kein Wort, den damaligen Rektor der

Universität Basel, Dr. Wonneck, mit seinem kleinlichen Gebahren

bei Zwingli lächerlich zu machen. Der Doktor, schreibt Glarean

am Schluss des Jahres 1522 nach Zürich, habe in den Weihnachtstagen

an die Kirchthüren Basels Sätze oder Thesen angeschlagen,

um gegen Luther und die Ketzer zu disputiren, es sei aber zu dieser

Disputation niemand erschienen. Und hierauf in jenem Briefe

vom 20. Januar 1523 drückt er sich deutlich genug aus, wie sehr

er mit den Bestrebungen und Veranstaltungen zu Zürich sympathi-
sire. Das Vorgehen eurer Stadt, schreibt er, gefällt mir in hohem

Grade, conatus urbis vestrae summe placet, womit er auf das
bevorstehende Religionsgespräch deutet, das dann auch in 8 Tagen, den

29. Januar 1523, eröffnet wurde. Ich zweifle nicht, sagt Glarean

voller Zuversicht, Christus wird den Seinigen beistehen. Sei nur
ungebeugten Muthes. Du hast nichts zu fürchten. Sed quid sus

Minervam? sagt Glarean zu Zwingli, was habe ich dir zu rathen?
Die Abgeordneten unserer Stadt haben der Regierung die Sache

vorgelegt. Da gab es Leute, welche es für unpassend hielten, dass

diese Angelegenheit früher in Zürich behandelt werde als in ihrer
Stadt Basel, die doch eine eigene vollständige Universität habe.

Doch erhielt Dr. Wonneck, wenn ich mich recht erinnere, den

Auftrag, im Namen der Universität entweder selbst nach Zürich zu
gehen oder einen andern dorthin zu schicken. Was nun geschieht,
weiss ich nicht. Ich sehe nur, dass Dr. Gebweiler auf alle erdenkliche

Weise die Köpfe in Verwirrung bringt. Zwingli soll doch,
schreibt Glarean im nämlichen Brief, zum beabsichtigten Gespräche
Thomas von Wyttenbach, Professor der Theologie in Basel, den
frühern Lehrer Zwingiis, berufen und die beiden Sebastiane — er
meint Meyer und Hofmeister von Schaffhausen — zwei Minoriten



41

oder Barfüsser, gelehrte Männer, wie Zwingli wohl wisse. Mit
Oekolompadius habe er, Glarean, gesprochen. Zu kommeu habe
derselbe im Sinne, ganz gewiss sei es noch nicht. Auch bei
andern Freunden habe er Zwingiis Brief herumgetragen. Zwingli habe

sich aber geirrt und das Datum unrichtig angegeben, als wenn das

Gespräch, disputatio, den 20. Januar abgehalten werde. Das habe

mehrere irre geführt. Er selbst, bemerkt Glarean am Schluss des

Briefes, könne zur Disputation nicht erscheinen, nicht nur der grossen

Geschäfte halber, zumal er keinen Gehülfen, hypodidascalus,
habe, sondern auch wegen seiner Krankheit, die ihm einen Bilt,
eine Reise zu Pferde, equitationem, nicht gestatte.

Wie sehr Glarean in jenem Zeitpunkt für seinen Zwingli und
die-Sache der Reformation überhaupt einstand, zeigen uns noch
andere "Vorgänge in seiner Nähe und in der geradezu persönlichen
Berührung. So die Geschichte mit dem eben erwählen Job. Gebweiler,
gebürtig von Kolmar, damals Doktor und Professor der Theologie
zu Basel. Der Mann war bei einem Anlass in Schmähungen über

Zwingli ausgebrochen und Glarean schreibt es dem letztern unter
dem 26. Januar 1523, wie er selber bemerkt, vollen Aergers über
den elenden Schmäher. Glarean nennt den Professor nur den Doktor

Hänsli mit den iampachten (schlotternden) Hösli, lateinisch doctor
Hanseltus cum pendulis feminalibus. Der Handel habe sich, berichtet
Glarean, folgender Weise zugetragen. In der Werkslätte eines

Goldschmiedes, der fragte, ob die Universität wohl jemand zu der Versammlung

nach Zürich schicken werde, habe der Doktor Hänsli vorschnell
und bissig gesagt, es wärind alle Buben, die gen Zürich uf die Disputation

giengend, und wär der Zwingli auch ein Bub. Ein Priester
Ulrich, der dabei stand, habe den Doktor zur Mässigung gemahnt.
Der aber habe darauf in keiner Weise geachtet und noch -weitere

Beschuldigungen ausgestossen, Zwingli wär ein Bub und hätte Ketzerey
gepredigt. Hierauf habe der Priester den Goldschmied und dessen
Gesellen zu Zeugen genommen und den Hergang ihm, Glarean, mit-
getheilt. Sie beide, Gebweiler und Glarean, seien einander nicht
mehr in den Weg gekommen, sonst hätte er dem Doktor etwas zu
hören gegeben. So dumm und unwissend dieser Mensch sei, habe
er doch Frechheit genug, solche Dinge noch weiter auszustreuen,
wenn ihm nicht jemand den Mund stopfe. Dringe Zwingiis Sache
durch, woran er, sagt Glarean, nicht zweifle, so soll Zwingli diesen



42

Streitbandel bei seiner Regierung anhängig machen, dass von ihr
jemand mit Zwingli nach Basel geschickt werde, gegen Gebweiler

gerichtlich zu verfahren. Der Manu sei der Regierung zu Basel

ohnehin verhasst. Sie habe, als Gebweiler im vorigen Sommer von
der Universität zum Rektor gewählt worden war, den Gewählten
nicht anerkannt und die Universität gezwungen, neben ihm einen

Vicerektor zu ernennen. Wenn Faber, fährt Glarean fort, oder Geck

— Geckius — Johannes Eck — zur Disputation erscheinen, so soll

Zwingli sie behandeln, wie sie es verdienen. Keiner von beiden
könne recht deutsch, und was sie vom Latein verstünden, sei jedermann

bekannt. Er zweifle übrigens nicht, dass Zwingli alles mit
der richtigen Einsicht behandeln werde. Acht Tage darauf, am 4.

Februar, beglückwünscht Glarean seinen Freund in Zürich zu dem
herrlichen Siege, den er bei dem Religionsgespräch errungen habe.
Damit habe auch das Evangelium gesiegt. Ueber Doktor Gebweiler
müsse er ihm berichten, dass sieh derselbe der angezettelten
Geschichte wieder mit allerlei Mitteln zu entwinden suche. Er habe

jenen Priester Ulrich bei dem bischöflichen Amte eingeklagt, derselbe

habe seine Worte anders als sie gesprochen worden hinterbracht.
Er soll sogar vor dem Bischof geweint haben. Aber aus dem Verhör

und Gericht, die in voller Form über den Vorgang gehalten

worden, habe sich ergeben, dass sich alles so zugetragen und
Gebweiler in dem Sinne geredet habe, wie berichtet worden. Zwingli
möge nun zusehen, was er in der Sache zu thun gedenke. Er,
Glarean, meine, man sollte solchen Leuten den Mund stopfen, welche
die Evangelischen aller Orten Ketzer heissen. Inzwischen sei ihm
das Doktorchen, doctorculus ille, nie mehr unter die Augen gekommen.

Er, der ja auch der eigenen Regierung zuwider sei, sitze

nun hübsch fein zu Hause.

Bis hieher athmen Glareans Briefe an Zwingli denselben Geist
der Zuneigung, ja unbedingten Ergebung. Zu den Stellen, die wir
herausgehoben haben, liessen sich noch andere anfügen und aus
ihnen allen könnte man die Ueberzeugung gewinnen, Glarean stehe
unter den ersten Freunden des zürcherischen Reformators und halte
sich bereit, jedem Widersacher der Reformation in voller Waffenrüstung

entgegenzutreten, ja Glarean scheint sogar Augenblicke
gehabt zu haben, in denen er mit seinem Eifer selbst über einen
Zwingli hinausgegangen wäre. Mit einem Male sehen wir den Eifer



43

erkalten und Glarean mit dem Herzen wie mit der Sprache Wendung
machen. Es geht von Schritt zu Schritt, im allmäiigen Falle, dann
bis zum völligen Bruch und endlich zum entschiedenen Gegensatz.
Den Anlass bietet eben die Streitfrage jenes Doktor Gebweiler, ob
der sich Glarean noch im letzten Briefe so sehr erbittert und zu
einer gerichtlichen Verfolgung des Verläumders gerathen hatte. Jetzt,
am 14. Februar 1323, redet er Zwingli zu, die Sache Gebweilers
nicht weiter zu berühren oder irgendwie zu behandeln. Der Mann
bereue es, wenn ihm solche Worte damals sollten entfallen sein,
wissentlich sei es nicht geschehen, er widerrufe sie. Doch solle

Zwingli immerhin verfahren, wie ihm nach Einsicht und Umständen

nöthig scheine. Er, Glarean, wolle nichts gerade abrathen, damit
man ihn nicht der Leichtfertigkeit beschuldige, nihil dissuadeo, ne
levitatis quis me arguat. Es fehlt dem Brief überhaupt jene Wärme
und Innigkeit, die bis anhin die Feder geführt hat. Es ist als wäre
zwischen den Zeilen zu lesen, zwischen Glarean und Zwingli habe
sich etwas wie eine Scheidewand eingeschoben. Doch deckt der
Scbluss des Briefes den etwaigen Schein eir.es Bisses wieder zu und
zwar mit dem Ton der wohlwollendsten Freundschaft. Die
Aufschrift, suscriptio, oder wie wir sagen die Adresse lautet: An Ulrich
Zwingli, den wahrhaft christlichen Theologen, den Bischof der
zürcherischen Kirche, meinen theuersten Freund. Dazu bringt der Brief
Grösse aus dem republikanischen Bunde der Burse, in Glareans
beliebter bekannten Formel: Salutat te Senatus populusque Bomanus,
mit dem Beisatze: quem nuper egregium institui. Und doch ist es

so, doch liegt unter den klingenden Worten, unter den farbigen
Formen die Klüftung. Ein unheimlicher Geist ist heraufgestiegen
und drängt die beiden Freunde für immer auseinander. Das ist der

letzte Brief, der aus Glareans Hand an Zwingli abgeht. Das ist aber
auch das letzte Wort der Freundlichkeit, das Glarean über Zwingli
und die Deformation ausspricht. Schnell sinken nun die Sterne und
ihren erblassenden Schimmer überzieht sofort ein nächtliches Dunkel.
Von einem Tag zum andern geräth Glarean in eine gereiztere
Stimmung und fängt schon an, über die Leute zu klagen, die zu Luthers
und Zwingiis Sache und Seite stehen. Der Einzige, dem er seines

Herzens Sorgen und Kummer anvertraut, ist nun noch Mykonius.
Schon früher hatte er ihm geschrieben, Luthers Eiferer, die er mit
einem griechischen Superlativ Lutheranotatoi nennt, verderben die



44

ganze Sache. Hat Luther im Geiste Gottes angefangen, so treiben
sie's fort im Geiste des Satans. Er, Glarean, ziehe sich daher
zurück und wende sich von diesen Dingen ab. Er bleibe am liebsten

zu Hause bei seinen Zöglingen und schöpfe seinen Trost aus den

Wissenschaften. Stelle ich mich, schreibt er später 1524 abermals

an Mykonius, Luthers Anhängern mit Einwendungen entgegen, so

werfen sie mir vor, ich thue das, weil es eben kein Wasser auf
meine Mühle sei. Christus weiss, in welchem Sinn ich mich so oft
ereifere. Des Einen bin ich gewiss, dass sowohl den Wissenschaften
als dem Evangelium von niemand grössere Hindernisse in den Weg
gelegt werdeu als von denjenigen, welche den Anschein haben wollen,
als hätten sie beides, Wissenschaft und Evangelium, verschlungen,
qui utrumque dévorasse videri volunt. Doch darf man nicht klagen.
Das alte Lied: »Lasst mir meinen Christus unberührt!« ist neuerdings

bei ihnen zur Litanei geworden.
Jetzt bricht Glarean auch mit Mykonius. Das ist auch hier

der letzte Brief, der diesem trauten theuren Freund gewidmet wird.
Es lag in der Natur der Sache und in der Stellung der Personen,
dass Glarean, wenn er über die grösste Glaubensfrage und die

gewaltigste Bewegung der Geister eine solche Sprache führte, weder
bei Mykonius noch viel weniger bei Zwingli ein geneigtes Ohr finden
konnte. Der Keil, der auseinander treibt, ist gestossen. Die
gegenseitige Entfernung wird so gross, dass man einander aus der
feindseligen Ferne nicht mehr kennt und auch wir die Personen, besonders

unsern Glarean, nicht mehr kennen. Die schönen Beziehungen,
die Glarean zu Zwingli Jahrzehende lang in einem warmen Herzen

gelragen, sie sind bei ihm auf einmal vollständig vergessen. Der
hohe Geist und das heilige Werk, mit denen Zürichs lodesmuthiger
Bildungsfreund und Wahrheitsprediger Hunderte, darunter auch
Glarean bis in die Seele hinein gefesselt halte, sie haben an Glarean
wie ein plötzlich ausgeblasenes Feuer ihre Glühkraft im letzten
Funken verloren. Wenn sie noch einem Feuer vergleichbar bleiben

sollen, so heissen sie bei Glarean jetzt nur noch das Feuer, das

angezündet worden ist, um zu verzehren, und das sobald als möglich

zu löschen in seiner und jedes rechtgesinnten Christen Pflicht
liegt. Aber wieder lässt sich mit dem Finger auf den Mann deuten,
der im feindlichen Hintergrund steht und Glarean stets wieder zu
sich heranzieht, um ihn in die gleiche gehässige Stellung gegen die



45

Männer der deutschen und schweizerischen Reformation zu bringen.
Das ist abermals Erasmus. Ueber den einen wie über den andern
weiss Zwingli nur die bitterste Klage zu führen. Erasmus, schreibt
er den 28. Mai 1525 an Vadian, soll, als er meinen Commentar erhielt,
gerufen haben : 0 guter Zwingli, was schreibst du, das ich nicht schon

früher geschrieben hätte 1 Aber hatte Erasmus nicht 2 Jahre vorher

ganz dasselbe über Luther geschrieben und zwar an Zwingli selbst?
Ich bin mir bewusst, äusserte sich damals Erasmus, alles das schon

gelehrt zu haben, was Luther lehrt, nur mit dem Unterschiede, dass

ich es nicht so grob thue und gewisse Zweifelsfragen und Streitsätze
bei Seite lasse. Natürlich musste eine solche Wendung des Sinnes
bei Erasmus für Zwingli schmerzlich sein, aber noch weit schmerzlicher

bei einem Glarean, bei dem es noch schärfer und schneidiger
zu Tage trat. Glarean, schreibt Zwingli im nämlichen Brief an
Vadian, wüthet gegen mich und ebenso setzt er alles gegen Oekolam-

padius in Bewegung. Wer hätte, frägt Zwingli, bei Erasmus soviel
Ruhmsucht, wer bei Glarean soviel Bosheit und Gift, tantum ma-
lignitatis ac veneni, vermnthet? Mit diesem Klageruf steht Zwingli
nicht -allein da. In ähnlichem Tone redet Oekolampadius im Brief
an einen Freund über Glarean, als dieser sich zur Uebersiedlung
nach Freiburg anschickte. Glarean ist, heist es im Brief, nur noch
zu Schimpfreden und dummen Streichen auf der Welt.

Sie beide, Erasmus und Glarean, sind auf dem Punkte, ihrem
bisherigen Wohnsitze den Rücken zu kehren. Warum? Was sie

mit steigender Heftigkeit erbittert und wegtreibt, ist eben nichts
anderes als der wachsende Beifall, den die Reformation in der Stadt erringt.'
Beide müssen von Tag zu Tag sichtbarer wahrnehmen, wie ihnen der
Boden unter den Füssen schwindet, während er den Gegnern nach
allen Seiten hin und durch alle Stände hindurch wächst. Was
konnte herber als diess einen Mann wie Erasmus verletzen, ihn,
der bis dahin eine in allen wichtigen Fragen der Religion und
Wissenschaft hoch geltende Autorität hiess und der sich nun von
andern auf die Seite gestellt, ja von ihnen weit überholt sehen musste!
Aber muss die Klage nicht immer wieder auf ihn zurückfallen,

er habe diess selbst verschuldet und hätte den Weg unter
den Füssen gehabt, sogleich wieder in eine glücklichere Richtung
und auf seine frühere Höhe zu kommen? Erasmus konnte es nicht
lassen, die alten Lehren und Formen der Kirche dem Spotte der



46

Zeit bloss zu stellen, und im gleichen Athemzuge rief er seinen Zeitgenossen

mit warnender Stimme zu, sie sollen sich doch von den

Neuerungen ferne halten, wie sie in Zürich und Wittenberg
versucht werden, das könne nur in einem Verderben und völligen
Untergang enden. Das war ein Widerspruch, in den er sich mit den

eigenen Worten vor aller Welt Ohren verstrickte. Er vermochte
damit die Zeit nicht mehr zu bewältigen, ja vermochte in dieser

vorwärtsdrängenden Zeit kaum mehr Ein Herz in seinen rückwärtsziehenden

Zügel zu fassen, während ein Oekolampadius, auf den

Erasmus herunterzublicken pflegte, ruhig und gemessen, aber mit *

grossem Schritt und in unwandelbarer Glaubenstreue auf dem
betretenen Lichtwege evangelischer Erkenntniss weiter wandelte und

die einsichtsvollem Zeitgenossen aus allen Klassen Basels mit sich

zog. Diess täglich in seiner unmittelbaren Nähe anzusehen und es

zudem an der eigenen Person in sinkender Stellung zu erleben, das

hielt Erasmus nicht mehr lange aus und legte den Plan zurecht, der

widerwärtigen Umgebung zu entfliehen. Was er aber dachte und

sagte, plante und bahnte, das ging nun alles wieder auf Glarean

über, der, wie gewöhnlich, einmal von erasmischen Neigungen
ergriffen, damit unruhiger zum Ziele eilte als Erasmus selbst. Ihm,
Glarean, war es vollends ein unerträglicher Gedanke geworden, länger

in Basel zu verbleiben, er rüstete sich unaufhaltsam zur
Abreise. Freilich waren gerade für Glarean noch andere Uebelstände

zusammen gekommen, besonders ökonomischer Art, die seinen Wegzug

beschleunigten. Er hatte, wie wir wissen, an der Universität
keine amtlich feste Stellung oder Anstellung, daher auch keine
zugesicherte oder überhaupt gesicherte Besoldung. Von jeher bis jetzt
hatte er aus seiner Burse gelebt. Die Burse aber, die sich früher
eines ungewöhnlichen Zulaufes erfreute und einen allbekannten
Namen, ja Ruhm weithin geführt hatte, Glarean's Burse litt unter den

Kämpfen der Zeit und fing an zu zerfallen. Man wusste in Basel

allgemein, was für eine feindliche Haltung Glarean gegen die
Reformation angenommen hatte, wusste, wie er, als wäre er der
Wiederhall des Erasmus, allerlei unheilverkündende Befürchtungen und
Drohungen über das Werk Luthers und Zwingiis aussprach.
Anderseits mehrte sich auch zu Basel täglich die Zahl derer, welchen
dieses Werk nicht anders erschien denn als eine neue Erlösung der
Welt aus den klemmenden Ketten einer von Rom aus über die



47

Geister geworfenen Knechtschaft, und sollten wir es nun nicht
verstehen, dass der Ruf zu dieser Erlösung im frischesten Hauch
gerade auf die Herzen der deutschen und schweizerischen Jugend
losging? Von einer solchen Jugend hatte Glarean in der Richtung,
die er unseliger Weise jetzt einschlug, keinen Anhang mehr zu

erwarten. Ihm liefen keine Zöglinge mehr an die Hand, in's Haus

mit jenem Drang und Durst, wie es vor Jahren geschehen. In der
That ist seine Burse gefährdet zu veröden und die Quelle zu
versiegen, aus der er das Mittel seiner Existenz und nicht minder das

noch reicher lohnende Bewustsein eines hohen herrlichen Tagewerkes

geerntet hatte. So von äussern und innern Bedrängnissen
gelrieben blieb ihm nichts anderes übrig als seinen Blick über Basels

Mauern hinauszurichten. Nach Freiburg, rieth ihm sein Herz, nach

Freiburg! Dorthin suche dir den Weg und Ausweg aus deinem
Gewirre i Freiburg steht noch gehorsam unter Oestreichs schützendem

Schild, in Freiburg gibt es noch keinerlei Neuerungen in
Sachen des Glaubens, zu Freiburg kann noch ohne Beunruhigung,
ohne Verfolgung gelehrt und gelebt werden. Er zieht hin.
Aber er zieht hin ohne das leiseste Gefühl davon, dass der Grund,
von seinem lieben Basel scheiden zu müssen, an ihm selber liege.
Vielmehr lässt er sich von der Ueberzeugung treiben und trösten,
die Freunde und Förderer der Reformation, das heisst seine Gegner
haben ihn von Basel verdrängt. Eben in jenen Tagen, da er sich

zum Umzug rüstete, in der ersten Woche Februars 1529 schrieb
er an seinen Freund Pirkheimer in Nürnberg: Unser Hausschein

(.lampas nostra) also Oekolampadius, leuchtet zu Basel jetzt so sehr,
dass Glarean schmale Bissen bekommen würde, wenn er sich nicht

eilig davon machte. Ich besorge in Wahrheit, es werden hier zu
Basel mit der Frömmigkeit auch alle schönen Wissenschaften

untergehen. Darum ziehe ich nach Freiburg, ich habe dort die Kanzel

der Dichtkunst erlangt. Hier sehe ich nirgends mehr Ruhe, wo
dieser Hausschein regirt. Er lässt nicht ab, mit seiner Horde
Tumult zu erregen. Und doch ist jeder, der nur seiner Meinung folgt,

ganz evangelisch, ganz fromm, ganz paulinisch. 0 guter Gott,
könnte ich nur eine Stunde bei dir von der Brust weg über dieses

Ungethüm — de hoc portento! - reden.

Den 20. Februar 1529 siedelte Glarean nach Freiburg über.
Nun vermag auch Erasmus nicht mehr zu bleiben, er ohne Glarean



48

nur auf sich selbst gestellt, vereinsamt und gegenüber der
zunehmenden Zeitströmung vollständig isolirt. Er setzt sich auch in
Bewegung und zieht dem vorangegangenen Glarean nach, allerdings
nicht ohne gewisse Bedenken. Die Leute zu Freiburg, schreibt
Erasmus in einem Brief, sind abergläubisch, ich muss dort die
Fasten strenge halten. Freilich habe ich vom Papste ein Dispensations-
breve. Aber anderseits kann ich schon seit langer Zeit auch keine
Fische mehr essen. Im April 1529 ist Erasmus auch in Freiburg
und also wieder bei Glarean. Der letztere fühlte sich in Freiburg
sehr wohl und schnell heimisch. Er rühmt zu Freund Pirkheimer
die Stadt nach aussen und innen. Die herrlichen Bäche* sagt er,
die reinlichen und bescheidenen Leute, die alten noch heilig gehaltenen

Gebräuche, das alles gefalle ihm ausserordentlich gut und
mache ihm die neue Heimath lieb. Er habe noch nie etwas weniger

bereut als seinen Zug von Basel nach Freiburg. Nun richtete
er wieder seine Burse ein und miethete sich in der Nähe des

Predigerklosters ein Haus dazu. Er war darauf schon deshalb
angewiesen, weil sein anfängliches Gehalt'noch zu gering war und jährlich

nur 42 Gulden betrug. Aber auch abgesehen von diesem
äussern Grunde war es noch weit mächtiger der innere Zug dazu, der
ihn in Freiburg so wenig verliess als zu Basel, Paris und Köln.
Er hätte nicht mehr Glarean sein müssen, wäre es ihm möglich
geworden, auf einmal das Ideal fallen zu lassen, das ihn bis zur
Stunde hoch gehalten, auf einmal aus den erhabenen Sphären
hinabzusinken, wo er, wenn auch die irdischen Sorgen daneben standen,

des Geistes höchste Befriedigung genossen hatte. Hier, dürfen
wir ihm zum Ruhme, uns zum Tröste sagen, hier ist sich Glarean

gleich geblieben, gleich in seinem frischen Sinn und regen Interesse
für die »schönen Wissenschaften» mit ihren reichen Schätzen, und
gleich in seiner unverdrossenen Thätigkeil für Bildung der
akademischen Jugend und für höheres Verständniss des klassischen
Alterthums. Er entfaltete auf diesem seinem eigentlichen Lust- und
Lebensgebiete zu Freiburg einen erstaunlichen Fleiss und eine seltene

Kenntniss, bald als Lehrer in den öffentlichen Kollegien und im
häuslichen Schülerkreise, bald als Bearbeiter klassischer Autoren
und anderer Werke. In den Kollegien las er den Livius und zwar
in einer neuen Weise und Auffassung, indem er vorzügliche
Anmerkungen beibrachte und über den Schriftsteller eine lichtvollere



49

Erklärung verbreitete. Er hatte überhaupt Plan und Hoffnung,
vermittelst einer neuen Ausgabe seine Zeitgenossen in ein besseres

und lehrreicheres Yerständniss dieses römischen Geschichtschreibers

einzuführen, da man denselben bisher nur oberflächlich und wie im
Dunkel gelesen, nicht aber mit dem klassischen Sinn erkannt und
bis auf die Tiefe der Ideen durchdrungen habe. In der Burse las

er mit seinen Zöglingen den Homer, Ovids Metamorphosen und den

Virgil. An manchen Tagen zählte er fünf Lehr- und Lesestunden.

Zwischen hinein fielen viele andere Sorgen und Mühen mit seiner
Anstalt. Dieser rastlose Fleiss, den Glarean als Lehrer und Schriftsteller

darthat, blieb denn auch zu Freiburg nicht unbeachtet und
und trug seine Früchte. Schon nach einem Jahre, Ende Januar
1530, wurde er zum ordentlichen Professor der Poesie befördert
und erhielt nun das gewöhnliche Gehalt von 52 Gulden. Von einer
andern Seite erwuchsen ihm abermals Lorbeeren öffentlichen Ruhms. Es

war wieder Erasmus, der die wissenschaftliche und pädagogische
Thätigkeit Glareans hervorhob und die Aufmerksamkeit der Zeit
bei verschiedenen Anlässen darauf lenkte. Im Jahr 1531 erschien
eine neue Ausgabe des Livius. Sie enthielt das von Grynäus
entdeckte Fragment und war zugleich mit der Chronologie versehen,
welche Glarean zur römischen Geschichte des Livius mit
ausserordentlicher Gründlichkeit und Vollständigkeit ausgearbeitet hatte. In
der Vorrede zu dieser Ausgabe erklärt Erasmus, Glarean sei

derjenige Gelehrte, der die schönen Wissenschaften in Freiburg recht
zu Ehren bringe und damit sowohl der Universität als dem ganzen Land
einen hohen Dienst erweise. In ähnlichem Sinne spricht sich Erasmus

in Briefen an gelehrte Freunde aus. In einem Schreiben an den

Cardinal und Bischof von Trient unter dem 19. Mai 1532 nennt er
Glareans Haus sammt den Zöglingen eine segensreiche Pflanzstätte
der schönen Wissenschaften und eine eigentliche Zierde der Universität.

Der Unterricht Glareans sei vortrefflich und dabei vielseitig,
er verbinde die Philosophie mit der Poesie, die Geschichte mit der
Mathematik. Zudem führe Glarean, was vor allem aus Beachtung

verdiene, einen Wandel unbescholtener Sitten und untadelhaf-

ter Moral. Aber auch darauf hin dürfen wir nicht den Schluss

machen, die Freundschaft zwischen Erasmus und Glarean, die wir
ja schon mehrmals als ein zerbrechliches Glücksbild kennen gelernt
haben, sei nun hier zu Freiburg zu einer grossen Stärke gelangt

4



50

oder gar zu einem unauflöslichen Bunde der Herzen geworden.
Das ist hier so wenig als anderswo geschehen und hätte auch nie

geschehen können. Denn zu einem solchen Herzensbunde fehlt dem

grossen Gelehrten Erasmus immer und immer das Hauptelement,
nämlich eben das Herz selbst. Ueberdies tritt jene Unbeständigkeit
des Sinnes, an welcher Erasmus wie an einer Krankheit litt, bei
ihm mit dem steigenden Alter immer kläglicher hervor. Hatte Erasmus

früher auf Klöster und Mönche nicht Pfeile des Spottes
geschossen, über sie nicht Geissein des Gerichtes geschwungen? Und

jetzt, zu Freiburg, kann er der schönen Worte nicht genug finden,

beide, Klöster und Mönche, bis in den Himmel zu erheben. Freilich

erntet Erasmus dafür seinen Lohn, wie er selber voller Freude
meldet, Der Prediger der Franziskaner nennt in seinen Kanzelvorträgen

sehr oft den Namen Erasmus und spendet ihm volles Lob.
Den gleichen Wankelmuth verräth Erasmus einen Tag um den

andern gegen die Stadt Freiburg. Das eine Mal fühlt und nennt er
sich in Freiburg ganz behaglich, das andere Mal so unbehaglich,
dass er Miene macht, die Stadt in nächster Zeit wieder zu verlassen.

Er hatte sich ein eigenes Haus gekauft und sich darin nach

Wunsch eingerichtet. Von der Universität äusserte er sehr
zuversichtlich, es stehe ihr eine blühende Zukunft bevor und besonders

werde die Theologie, die jetzt in einem lässigen Gange sei, in kurzer

Zeit einen neuen Aufschwung bekommen. Er liess sich als

Professor der Theologie einschreiben und man hegte allgemein die

Erwartung, er werde nun selber Vorlesungen halten. Allein er
hielt nicht eine einzige und that statt dessen zu jedermanns
Erstaunen etwas ganz anderes. Auf einmal im Sommer 1535 "machte

sich Erasmus von Freiburg weg und zog wieder nach Basel. Seinen

Hausrath liess er sich nachschicken. Ueber den räthselhaften
Abmarsch schrieb er einige Monate später an Glarean, er wolle
lieber unter den Türken wohnen als länger solche Qualen, cruciatus,
aushalten, wie er sie in Freiburg ertragen habe, möge daran nun
das Klimma schuld gewesen sein oder die üble Behandlung — mala
tractatio! — Und doch fügt er hinzu: Ich beklage mich weder über
den Stadtrath noch über die Universität noch über die Bürger. Ich
wünsche ihnen alles Glück. Es sind andere Dinge, die man nicht
in einen Brief setzen kann. Sollte es ihm jemand missdeuten, dass

er nach Basel, in ein'e protestantische Stadt zurückkehre, so erkläre



51

er, in Betreff der Religion habe er sich nicht um ein Haar geändert.

Von neuen Lehren handle es sich bei ihm ganz und gar
nicht. Das war sein letzter Brief an Glarean. Damit war auch
der Stern der Freundschaft, der zu Freiburg zwischen beiden zu
neuem Glanz gekommen schien, abermals in seinen erbleichenden

Niedergang gesunken. Sehr gut konnte Glarean bei Erasmus'
Abreise von Stund an merken, dass er schon wieder nicht mehr der
Vertrauensmann seines hohen Gönners sei. Denn Erasmus gab
nicht dem viel gelobten Freund Glarean, sondern einem ganz andern

Bekannten, dem Theologen Bär, den Auftrag, derselbe möchte ihm
theils das Haus, das Erasmus zu Freiburg gekauft hatte, wieder
verkaufen, theils andere Geschäfte besorgen. Noch mehr. Gleich
als wollte Erasmus die treue Gesinnung Glareans in Zweifel ziehen,
führte er in mehrern Briefen an Freunde eine sehr zweideutige
Sprache. Er habe, schrieb er, zu Basel die aufrichtigsten Freunde
wieder gefunden, wie er sie zu Freiburg nicht gehabt habe und
nicht habe finden können. Zu Freiburg sei ein falschgefärbter
Freund, fucatus amicus, dessen Namen er ein anderes Mal an den

Tag geben werde. Bald darauf den 12. Juni 1536 starb Erasmus
und hatte in seinem Testament die meisten seiner Freunde mit
namhaften Geschenken bedacht, nur unsern Glarean nicht! Um
diese Beleidigung zu verdecken, schickte Amerbach, der Haupterbe
des Verstorbenen, aus der Verlassenschaft ein silbernes Gefäss an

Glarean.
So lief das Verhältniss aus, das sich zwischen Glarean und

Erasmus mit der ersten Stunde der Begegnung innigst gestaltet
hatte, dann bald stieg und bald sank, nie lang einen zuverlässigen
Stand behielt und mit dem letzten Bruch die immer neben her
schwebende Ahnung bestätigt, die beiden Männer haben einander
nie von innen angehört, sondern sind von der Macht andrer Elemente

zu einander herangezogen und an einander gefesselt worden. Der

eine, Glarean, ist von dem Wissensglanz des andern gefangen
genommen und in dessen bewunderter Nähe wie durch einen blendenden

Zauber festgehalten worden. Der andere, Erasmus, durch die

ihm gewidmete Bewunderung geschmeichelt, hat ihm wie ein Herr
seinem Diener die gnädige Gunst zugewendet, so weit und so lange
die unterthänige Ergebung Glareans diese Gunst zu bewahren
vermochte. Das ist alles. Von einer andern höhern Beziehung oder



82

Verbindung können wir nicht reden. Was hat nun Glarean für
einen Gewinn aus dem ganzen Verhältniss davon getragen, in das

er zu Erasmus so mächtig und immer von neuem hereingelockt
worden ist? Es sind vorübergehende Anwandlungen, welche die

Seele überlaufen und sich wieder verlieren. Es sind unhaltbare
Momente einer erhöhten Stimmung oder Begeisterung wie in jenen

Stunden, da Glarean durch Erasmus Christum als ein im Feuer

vorgehaltenes Bild zu sehen glaubte und dafür erglühte, aber das

Bild wieder verglimmen liess und daran selber verglomm. Einen

bleibenden Segen hat Glarean aus der Nähe und aus der Ferne des

Erasmus nicht mit sich genommen und nicht bei sich behalten.
Es ist uns keine Frage, dass ihm jener liebenswürdige Gäsarius zu

Göln für Geist und Gemüth, für seine Studien und seinen Lebensberuf

viel mehr dargereicht hat als der auf der Stufenleiter der
Gelehrten weit höher gestiegene Erasmus. Wenn wir von einem
Erbtheil zu reden haben, das von Erasmus auf Glarean abgefallen
und an ihn hängen geblieben ist, so ist dies, wie wir es mit unserer

ganzen Wehmuth noch einmal sagen müssen, leider! kein Segen,
der ihn in's Licht setzt, sondern ein Unsegen, der ihn und seine

Tage mit Dunkel verhüllt. Das ist die Feindseligkeit gegen
Reformation und Reformatoren. In derselben liess sich Glarean noch
weiter treiben als Erasmus selbst, der sie mit seiner gewandten
Dialektik besser zu verhehlen und mit seiner Wandelbarkeit sich

der augenblicklichen Lage klüger zu accomodiren verstand. Auch
hier in Freiburg konnte sich Glarean nicht bezwingen. Er war doch

'

nun vom Schauplatz der reformatorischen Bewegung abgegangen
und sah derselben von Freiburg aus in ziemlicher Entfernung zu.
Man sollte denken, er sei, da die Dinge nicht mehr so nahe an ihn
herankommen, etwas ruhiger und besonnener geworden. Aber er
wird immer bitterer und schreibt immer gereizter. Diejenige
Person, an der er auch von Freiburg aus einen bissigen Zahn wetzen
zu müssen glaubt, ist noch immer Oekolampadius. Das eine Mal
verkehrt er diesen Namen in einen Oekodiabolus, das andere Mal
in einen Schlampadius. Dann zählt er allerlei schlimme Dinge
zusammen, die Oekolampadius zu Basel in seiner gewalttbätigen
Herrschaft treibe, Er verdiene die Verachtung aller Welt.

Aus lauter Aergerniss ob der Glaubensneuerung trug Glarean
kein Bedenken, sich in Freiburg gegen das Haus Oestreich als



53

Landesfürsten, ferner gegen die Stadt und die Universität auf jegliche
Weise verbindlich zu machen. Er gieng die Verpflichtung ein, sich

von der Ansteckung aller Neuerungen strenge fern zu halten und
in seine Lehrstunden oder Vorträge nie etwas einzumischen, was
irgend wie nach Ketzerei rieche. Aber noch viel greller fährt
Glarean auf die Glaubensneuerer in einem Briefwechsel los, den er

um diese Zeit mit einer hochbefreundeten Persönlichkeit anhebt.
Das ist der Briefwechsel mit Aegidius Tscbudi. Die Bande dieser
Freundschaft sind, wie bekannt,' nicht erst zu knüpfen, sondern
vielfältig schon in der Vergangenheit geknüpft worden. Voraus war
ja Aegidius Tschudi Glareans Schüler gewesen und zwar einer der

fleissigsten und ausgezeichnetesten Schüler. Sodann hatte sich die

gesammte Familie Tschudi gegen Glarean zu allen Zeiten
ausserordentlich wohlwollend und freundschaftlich erwiesen. Endlich hatte

Aegidius* Tschudi eine Verwandte Glareans, Namens Anna Stucki
geheirathet, ohne Zweifel eine Tochter von der Schwester Glareans.
Die Heirath war den 15. August 1533 vor sich gegangen und
Glarean hebt dies und alle andern freundschaftlichen Beziehungen
in einem Brief an Aegidius Tschudi ausdrücklich hervor. Wir
können es sehr wohl begreifen, dass sich Glarean in das

erschlossene Freundschaftsverhältniss mit einer wahren Sehnsucht ein-
liess und darin wie in einer heimischen Zufluchtsstätte auf irrender
Fahrt Beruhigung und Stärkung fand. Die Beziehungen zu Erasmus

waren ja nun für immer abgebrochen und hatte es in denselben
auch manche Täuschung, manche Störung gegeben, so liess der
gänzliche Abbruch eines lange unterhaltenen Verhältnisses in Glarean's
Gemülh immerhin eine Lücke zurück. Ein anderer Freund, Wili-
bald Pirkheimer, war ihm in Nürnberg gestorben, dessen Tod ihm
wahrhaft eine Perle zertreten, ein Licht gelöscht hatte. In seinem
eigenen Hause halte Glarean schon Jahre lang ein tägliches Weh.
Seine Frau, mit welcher er in glücklicher, wie wohl kinderloser
Ehe lebte, kränkelte unaufhörlich und wurde ihm denn auch im
Herbst 1539 im Sarge von der Seite getragen. So sah sich Glarean
dahin und dorthin schmerzlich vereinsamt und die Welt um sich
herum öder und öder werden. Wer will es ihm verargen, wenn
er für die vielen zerrissenen Bande ein neues wo möglich wieder
recht inniges zu knüpfen eilt Wie ein verschlagener Schiffer, dem
der Sturm die werthvollsten Kleinodien aus dem Fahrzeug gerissen



54

hat, streckt Glarean seine Hand zu dem geliebten Aegidius Tschudi

hin, an ihm einen Ersatz für die verlorenen Schätze zu bekommen.

Aber es liegt noch ein anderer Magnet da, der ihn doch noch viel

gewaltiger zu diesem Freunde hinzieht und das ist die gleiche
Gesinnung und Stellung, welche auch Tschudi für den alten Glauben

und gegen die Reformation behauptete. Von jetzt an ist Glarean

für das Werk der Reformation unwiderbringlich verloren und jeder,
auch der letzte Strahl der Hoffnung verblichen, es werde vielleicht
noch einmal eine Stunde schlagen, in der von Glareans Augen die

Schuppen starrer Rlindheit abgezogen oder er auch nur zu einer

Art Reue geführt werde, er hätte sich gegen Männer so hohen

Geistes und Charakters wie Zwingli und Mykonius nie verfehden

sollen. Die Möglichkeit, eine solche Stunde zu bekommen, ist für
Glarean nun auf immer verdrängt. Er geht in die entgegengesetzte
Ueberzeugung jetzt völlig über, das ist die Ueberzeuguog, er habe

in keiner denkbaren Weise Unrecht, er stehe vielmehr in der
dringenden Abwehr eines gewaltig schädigenden Feindes, er müsse

im eigenen und anderer Namen ein allgemeines Unglück beklagen
und bekämpfen. Diese Ueberzeugung wird ihm, hätte sie bisher
noch etwa geschwankt, von jetzt an eben deshalb zur unerschütterlichen

Gewissheit, weil mit ihm ein Helfer wie Tschudi einstand,
einer der hervorragendsten Eidgenossen, der als Gelehrter und
Staatsmann einen grossen Ruf nicht nur in den Gauen seines ge-
sammten Vaterlandes, sondern weit über dessen Grenzen hinaus
führte. Dass eines solchen Mannes Worte doppelt und dreifach so

schwer als eines andern wiegen, ist zu allen Zeiten wahr gewesen
und hat sich auch bei Glarean sichtbar genug erwiesen. Aber wir
wollen dem vorzüglichen Eidgenossen Aegidius Tschudi nicht
Unrecht thun und ihm nicht zu viel Schuld aufbürden. Wenn sich
Glarean von seinem Unmuth gegen die Reformation zu immer
gröbern Ausfällen fortreissen lässt und zuletzt alles Unheil des
Jahrhunderts aus der Glaubensneuerung ableiten möchte, so thut er
dies aus eigener Verblendung und hat es auf eigene Rechnung zu
nehmen. Wir dürfen es nicht unter den Namen seines Schülers
und Freundes setzen. Denn Aegidius Tschudi hat sich, wenn er
auch den Standpunkt des alten Glaubens unentwegt festgehalten hat,
von diesem seinem Standpunkt aus massvoll gegen die reformatorische

Seite und Partei betragen und ist nicht, über alle Schranken



55

der Wahrheit und Gerechtigkeit hinaus, in eine leidenschaftliche
Gereiztheit gerathen. In den 38 Briefen, die Glarean an seinen

vertrauten Aegidius schreibt, stehen die heftigsten Stellen immer da,

wo er auf die verhasste Bewegung in den Glaubenssachen zu reden

kommt, und das geschieht eben nicht selten. Der A erger schlägt
immer wieder durch, auch da, wo es sich um andere friedliche
Dinge handelt. Er ist das caeterum censeo, in welchem Glareans
Herz und Feder so gerne zu ihrem Schluss kommen. Gut'für ihn
und angenehm für uns ist es, dass bei ihm vielerlei Abwechslung
vorhanden ist und er aus der Kirche wieder in seine Burse, aus
dem Glaubensstreit in sein Wissenschaftsfeld übergeht, wo wir dann
lieber bei ihm weilen und an ihm Tugenden beschauen, unter denen
sich die andern Bitterkeiten für eine Zeit wieder verlieren. Gehen

wir auch jetzt, um an jenem bösen Einerlei nicht selber zu stark
erbost zu werden, für eine Zeit zu andern Dingen über, die uns
auf seinem Lebenswege bald in seinem Hause, bald in seiner Schule,
bald in seinem Gesellschaftsverkehr begegnen. Wir werden, wie
wir uns jetzt schon vornehmen müssen, von selbst wieder oft genug
auf jenes bittere Thema zurückgetrieben werden.

Nach dem Hinschiede seiner Frau, um die er innige Trauer
trug, blieb er doch nicht gar lange vereinsamt, was sich aus
seinen Verhältnissen besonders in Rücksicht auf die Anstalt der
Zöglinge begreifen lässt. Wir sehen ihn nach einigen Jahren in zweiter
Ehe und zwar mit Barbara Speyr, der Wittwe jenes Doktor
Wonnecker, der als Rektor der Universität Basel an den Kirchthüren
alberne Thesen gegen Luther angeschlagen und zu einer Disputation
eingeladen hatte. Damals, im Jahre 1522, war Glarean noch im
Stande, sich über des Rektors Dummheit und Eitelkeit lustig zu
machen. Wahrscheinlich war Wonnecker, als die Sache der
Reformation zu Basel durchgedrungen war, mit seiner Frau ebenfalls
nach Freiburg gezogen und hier gestorben, und Glarean gelangle
auf solche Weise dazu, die Wittwe zu ehelichen. Er spricht sich

übrigens, wie wohl ihm auch diese Ehe keine Kinder brachte, sehr
zufrieden aus. Er lebe mit dieser zweiten Frau so glücklich als

mit der ersten. Er habe sie desshalb auch in sein Testament

aufgenommen und sie als Erbin eines Theils seiner Habseligkeiten
eingesetzt. So fand sich Glarean nun wieder in seinem gehörigen
Geleise und arbeitete an der Universität wie in seiner häuslichen Bil-



56

dungsanstalt mit dem unverdrossensten Eifer. In der letztem
lernen wir ihn gerade hier, zu Freiburg, erst recht von der liberalen
Seite kennen, wie er jenen freien Zug des ächten Humanismus zur
Geltung kommen lässt, den er in Köln von seinem ausgezeichneten
Lehrer Gäsarius geerbt und im Wesen selbiger Bursen erfahren
hatte. Er unterhielt mit seinen Zöglingen ein ganz anderes
Verhältnis und ein ganz anderes Verfahren als es in den übrigen
gewöhnlichen Anstalten der Zeit vorwaltete. In allen diesen Schulen

wurde noch immer ein unerträglicher Pedanlismus gehandhabt. Man

regulirte die Schüler mit den kleinlichsten Vorschriften in steifer
Formenreiterei bis auf die Kleidung, Tuch und Farbe herunter. Das

richtete sich zudem nach den Ständen, den Schülern höherer Stände

war mehr erlaubt als denjenigen aus untern Volksklassen. Ueber

alle diese Kleinlichkeiten und Aengstlichkeiten setzte sich Glarean

hinweg. Er gestattete seiner Burse sehr vieles, was anderswo
verboten und verpönt war und vertrat hauptsächlich mit ungescheuter

Freimütbigkeit den Grundsalz, es sollen alle Schüler ohne Unterschied

nach den gleichen Vorschriften und Rechten behandelt werden.

Dadurch erregte er vielfach Ansloss und gerieth in widerwärtige

Konflikte mit den Behörden, besonders mit dem akademischen

Senat, vor dem er sich öfter zu verantworten hatte. Seine

Zöglinge, die Glareanisten, hiess es, erlauben sich in allen Dingen zu
viel, sie überschreiten das Mass der Zucht und Ordnung, sie

übertreiben Spiel und Scherz bis zur Ausgelassenheit. Sie erfrechen
sich ja, wurde ihnen einmal vorgeworfen, ihre Mäntel über die Achseln

zurückzuschlagen. Das dürften nur die Schüler vom Adel
thun, andere aber nicht. Als hierauf die Glareanisten erwiederten,
was dem Adel recht sei, sei auch ihnen erlaubt, hiess man sie

schweigen und nannte ihre Entgegnung ein ungeziemendes Geschwätz.
Ein Professor Kügelin, der neben der glarnerischen Burse wohnte,
beklagte sich, die Glareanisten schrieen und lärmten so sehr, dass

er nicht mehr studiren könne. Der Senat schickte Glarean den

Beschluss zu, seine Zöglinge dürften in Zukunft nur noch zwei
Stunden Erholung haben, die andere Zeit sollten sie arbeiten. Ein
anderes Mal wurde geklagt, die Glareanisten hätten am Fest der

Heimsuchung Maria, visitationis divae Virginis, fast den ganzen Tag
getanzt. Der Rektor sandle den Pedell hin und wäre scharf
eingeschritten, wenn ihm nicht berichtet worden wäre, Glarean werde



57

für seine Burse eine andere Wohnung suchen und eine andere

Ordnung einführen. Zwei seiner Zöglinge, sein Stiefsohn Joh. Ludwig
Wonnecker, und ein Vetter, Jodocus Loriti, mussten sich dem
consilium abeundi unterziehen und die Universität verlassen, freilich,
wie es scheint, nicht ganz ohne Grund, da sie ihren Unfleiss und
ihren Muthwillen zu weit getrieben hatten. Aber auch andere Scholaren,

ausser den Glareanisten, machten sich daran, den masslosen

Pedantismus, auf dem die Universität herumritt, zu missachten und

wagten es sogar, ihn im offenen Spiel zu verhöhnen. Sie bildeten
eine Narrenzunft und wollten die Massregeln der akademischen Ilei-
ligmachung ungefähr auf dieselbe Weise zum Gespött halten wie
das »Narrenschiff« des Sebastian Brand oder das »Lob der Narrheit«

des Erasmus die Thorheiten der Kirchen und Klöster
geisselten. Die Theilnehmer dieser Narrenzuft mussten freilich ihre
derben Spässe genugsam büssen, sie bekamen des Careers einsame
Stunden und andere Leiden zu kosten. So streng aber auch von
oben herab diese Ueberschreitungen geahndet wurden, Hess sich
Glarean mit seiner Bursa nicht einschüchtern und ein freies Wort
nicht unter die Zunge bannen. Er brachte es nicht über sich, die
akademischen Reglements kleinlichster Art, wie die Röcke der
Akademiker geschnitten sein sollen, wer und wie man den Degen tragen

dürfe und dergleichen abgeschmacktes Zeug zu lesen, ohne
darüber seine Satyre ergehen zu lassen. Der Senat sah sich veranlasst,
ihn an seine Verpflichtungen zu erinnern, die er gegen die Universität

übernommen habe. Wer wollte in allen diesen Lächerlichkeiten

eines hin- und herjagenden Pedantismus-nicht unserm Glarean
Recht geben, wer sich nicht unter das von ihm entfaltete Banner
des freier denkenden und geistiger aufstrebenden Humanismus stellen

Hätte es nur immer solchen Narrheiten der Zeit gegolten,
wenn Glarean sein Aergerniss öffentlich in Scene setzte, er könnte
unsers und vielen andern Beifalls immer gewiss sein. Aber es gibt
Stunden, in denen auch er die Narrenmaske anzieht und sich von allerlei

Dämonen zu Sprüngen verleiten lässt, ob denen wir zurücktreten

und in ein stilles Bedauern gerathen. Hier ist es Launenhaftigkeit,

dort eine schroffe Derbheit, dann wieder des Alters mürrische
Verdriesslichkeit, am häufigsten immer wieder jene Erbitterung
gegen die neuerungssüchtige zerstörungswilde Welt seines Geschlechtes.
Diess alles bemächtigt sich von Zeit zu Zeit seiner Seele und ent-



58

fremdet ihn sich selbst und seiner hessern Natur so sehr, dass wir
ihn, wenn wir das Bild Glareans, wie er zu Köln, Paris und theil-
weise noch zu Basel war, daneben halten, jetzt, hier in Freiburg,
kaum mehr zu erkennen vermögen. In seinen öffentlichen Vorlesungen

zu Freiburg konnte er sich nicht enthalten, gegen Lutheraner
und Leute verwandten Sinnes loszufahren und ihre Sache in an-
stössigen Ausdrücken zu verdammen. Und doch hatte er dazu, da

er ja für den Lehrstuhl der Poesie angestellt war, gar keine
Veranlassung und musste den Stoff mit den Haaren herbeiziehen.

Sogar der Senat der Universität Freiburg, der sonst, wie bekannt, mit
dem Schild der Orthodoxie jeden Freund des alten Glaubens schirmend

zudeckte, war betroffen, wie es Glarean auf seinem Katheder

trieb, und sah sich genöthigt, ihm die Mahnung zu ertheilen, er
möchte sich der steten Ausfälle gegen die Gegner in grösserer Mäs-

sigung enthalten. — Einen besondern Auftritt erzählte Glarean
selber dem Rektor der Universität. Eines Tages war ein Fremder,
Dietrich Reifenstein, nach Freiburg gekommen. Er traf mit Glarean
auf einem Strassenplatz zusammen, rühmte sich vor ihm, Luthers
Frau sei seine Base und erhob vermuthlich mit Lobsprüchen Luther
und dessen Sache selbst. Dabei beging der Fremde freilich den Fehler,

auf sämmtliche Professoren zu Freiburg loszuschlagen. Hierüber

gerieth Glarean in einen solchen Zorn, dass er, wie er selber

sagte, über den Mann hergefallen wäre und ihn durchgeprügelt hätte,

wenn sich nicht andere Leute zwischen sie beide in's Mittel gelegt hätten.

— Einen andern Akt, auch nicht eben von rühmlicher Art,
berichtet sein Freund Aegidius Tschudi in der Glarnerchronik. Vom

Domkapitel Basel waren die Kapilularen ebenfalls nach Freiburg
gewandert und zwar in Begleit ihrer Haushälterinnen. Sie führten
aber hier ein so ärgerliches Leben, dass sich der Stadrath von
Freiburg im Jahre 1543 genöthigt sah, gegen diese Herren einzuschreiten.
Da habe sich Glarean zu ihrem Schutze herbeigelassen, sei mit
seinem langen Rosenkranz vor den Rath getreten und habe sehr gebeten,

man möge die Herren doch unverkümmert bei ihrem bisherigen

Brauche belassen, mit den Begleiterinnen gemeinsam zu
haushalten, sonst laufe der freiburger Rath Gefahr, dass man ihn für
lutherisch ansehe. — Ein possirliches Stücklein widerfuhr ihm in
Zürich. Er war, als hier die Reformation bereits des Volkes Mehrheit

gewonnen hatte, auf einer Reise bei schlechtem Wetter in die



59

Stadl gekommen. Sein eigener Rock war durchnässt, und da Gla-

rean noch Besuche machen wollte, bat er den Wirlh zum Schwert,
wo er abgestiegen war, um einen andern,, Der Wirth kannte den

Gast und versicherte ihn, er habe nur noch einen einzigen Rock,
das sei ein gelber, der schicke sich nicht für den Herren Glarean.
Wahrscheinlich war der Rock ein Toileltenstück zur Maskerade bei
einem Fastnachtscherz. Nichts desto weniger zog Glarean den
gelben Rock an und ging darin aus. Kaum aber war er auf der

Strasse, so umringten ihn die Knaben und riefen ihm spottend
nach: Ei seht doch in dem Rock da den Herrn Glarean, dessen

Verse wir lernen müssen Als Glarean wieder in den Gasthof
zurückkam, begrüsste ihn der Wirth mit dem biblischen Spruche:
Aus dem Munde der Kinder und Unmündigen hast du dir ein Lob
bereitet! Für den Augenblick wusste auch Glarean nichts besseres

als den Aerger zu verbeissen und selber mitzulachen. — Etwas

trifftiger hat Glarean seine Meinung bei einem andern Anlass
angebracht. Er war zu einem Mahle geladen, wo der Wein in
Messkelchen aufgestellt wurde. Sobald Glarean das bemerkte, machte er
Miene, fortzugehen. Man räumte nun die Kelche weg, überliess sich
aber immerhin der Fröhlichkeit. Zufällig kam man auf religiöse
Dinge zu sprechen. Ein anwesender Prediger, der Glareans
Missfallen ahnte, wollte zuvorkommen und sagte zu Glarean, er sei ja
ein Professor der Poesie und nicht der Theologie, er lese über
nichts Kirchliches. Ganz richtig, habe Glarean geantwortet, das

thut ihr, wie es eure entweihten Kelche soeben bewiesen haben.

Ich bin Dichter und lese nicht kirchliche Dinge, wie ihr kirchliche
Dinge zusammenleset und daher die eigentlichen Kirchenleser seid.

Ego sum poeta et non lego sacra, quemadmodum vosdegitis sacra.

Ergo vos estis sacrilegi. Das Wortspiel liegt in Sacra legere und

sacrilegus, und lässt sich im Deutschen nicht mit einem einzigen
Worte ausdrücken. Die Worte sacra legere bedeuten einerseits wohl
über kirchliche oder heilige Dinge lesen, aber sie auch zusammenlesen,
auf- und wegräumen, daher sacrilegus auch Kirchenräumer, Kirchenräuber,

Heiligthumsschänder heisst. Der Stich, den Glarean der
etwas frivolen Gesellschaft versetzt, ist daher schlagend und fein

zugleich. — In gröberer Weise benahm sich Glarean gegen einen

Freund der zürcherischen Reformation, Joh. Wilhelm Stucki, und
liess überwallenden Missstimmungen freien Lauf. Der Reisende, ohne



60

Zweifel ein Anverwandter Glareans, besuchte ihn in Freiburg. Du

bist, fuhr ihn Glarean sofort an, also auch einer von denjenigen,
die das Evangelium im Munde und den Teufel im Herzen haben!
Der junge Mann hielt sehr gut an sich und entgegnete ebenso

bescheiden als klug, er habe nichts anderes gewünscht als von seinem
berühmten Landsmann irgend etwas zu hören, dessen er sich noch
in der Erinnerung gefreut hätte. Nun aber, nach einem solchen

Empfange, müsse er bekennen, Glarean habe mit den Musen die
Grazien nicht vereint, Glareanum Gratias cum Musis non conjun-
xisse. Von der Antwort in's Herz getroffen lenkte Glarean ein,

entschuldigte sich, das Alter bringe ihm mancherlei Beschwerden, und

zeigte dem Gast seine Sammlung römischer Münzen, so dass sie

beide zuletzt in aller Freundschaft von einander schieden.

Aber weitaus im ungehemmtesten Lauf und im schrankenlosesten

Mass schüttet Glarean im erwähnten Briefwechsel mit Aegidius
Tschudi seinen Unwillen über die Reformation und alles aus, was
mit derselben in Verbindung stand oder in Berührung trat. Hier
schreibt er mit dem sichern Gefühl, er rede zu einem gleichdenken-
den Freunde und habe, wie arg er es auch mache, nicht zu fürchten,

dass er mit dem ausgegossenen Zornesbecher übel ankomme
oder sich selber Gefahren bereite. In diesen Briefen folgen aufeinander

die gehässigsten Aeusserungen und wieder die schreckhaftesten

Schilderungen, bald über einzelne Personen, bald über
Begebenheiten des Tages, bald über die ganze Zeit. Die jetzige Jugend,
schreibt er 1550, ist so durch und durch schlecht, dass sie Sodoma
und Gomorha ganz nahe steht. Trunkenheit, Treulosigkeit,
Gottlosigkeit, Entehrung des Heiligen und Verachtung des Höchsten hat
sich aller Gemüther bemächtigt. Nie war die Welt verderbter als

gegenwärtig. Im Jahr 1553: Welche Laster! Welche Gottlosigkeit!
Welch' ruchloses Jahrhundert! Aber freilich, wozu die Klagen?
Besser wäre es, mit Demokrit über das tolle Treiben der Menschen

zu lachen und diesem Trauerspiele stillschweigend zuzuschauen.
Gott allein kann helfen. Daher habe ich auch allem entsagt. So

will ich meines Gottes und Erlösers harren, bis er mich von dem
Elende dieses Lebens abruft. Er wünscht die Tage herbei, mit
denen alle kirchlichen Neuerungen wieder in Vergessenheit versinken,
und begrüsst frohlockend jeden Sieg, den der alte Glaube feiern
kann. Als die katholisch gesinnte Maria 1553 auf Englands Thron



Gl

gekommen war, schrieb er unter dem 19. April 1555 an Tschudi:
Du hast doch von dem Wunder gehört, wie durch eine Jungfrau
ganz England zur Unterwürfigkeit unter die Kirche zurückgekehrt
ist. So, hoffe ich, würden auch unsere Krebsgeschwüre, carcino-

mata, geheilt werden, wenn wir noch zwei oder drei Tschudi hätten.
Am 1. Juli 1558 wiederholt er seine Lobpreisung, dass England
zum Katholizismus zurückgeführt sei, und fängt den Brief mit den

Worten an, Tschudis letzter Brief habe ihn unendlich gefreut, nicht
sowohl desshalb, dass Tschudi so gesund als dass er so gut und
standhaft katholisch sei. Dass du Feinde hast, fährt Glarean fort,
auch Christus halte solche. Eine reine und hohe Tugend war nie
ohne Feinde. Wenn diess in allen Jahrhunderten so war, warum
nicht im jetzigen, im schlechtesten aller andern? Er wundere sich
nicht mehr, wenn gesagt werde, ein Ketzer könne selten wieder
zur ächten Lehre zurückgebracht werden. Ketzer seien stumpfer
als Klötze, härter als Granit und marpesischer Marmor. Das sehe

er an seinem Vetter Johannes Loriti, der auch so ein bleierner Esel
sei. — Wenn man irgendwo darauf bedacht war, unverkennbare
Uebel der Kirche abzustellen, die Glarean früher selbst beklagt oder

gar verurtheilt hatte, wie ganz anders stellt sich der unversöhnlich
missstimmte Greis jetzt dazu und nimmt die ärgsten Missbräuche
in Schutz, wären sie auch von offenkundigen Verderbnissen begleitet.

Er hatte vernommen, dass mehrere deutsche Bischöfe bei dem
Kaiser darauf dringen, den Cölibat des Priesterstandes aufzuheben.
Darüber lässt sich Glarean in einem andern Brief an Tschudi mit
bissigem Spott aus und bemerkt, den Priestern liege jetzt mehr die

Venus am Herzen als Christus. Und im nämlichen Briefe, in
welchem er die Priesterehe verdammt, preist er seinen Freund Tschudi
und sich selbst höchst glücklich, dass sie beide zum zweiten Mal

geheirathet haben Sehen wir nicht, dass der alte Mann aus
Vernunft und Fassung hinausgeralhen ist? — Auch die Gelehrsamkeit
hat ihm die Schwingen nicht mehr, ihn in der Höhe klarer Er-
kenntniss zu halten. Lieber gibt er sich, der Wissenschaft und
Bildung zum Trotz, einem Wahn, lieber dem haaren Aberglauben
hin und deutet zufällige Kleinigkeiten in einem verkehrten Sinne.
Durch das protestantische Sachsen waren die päpstlichen Legaten
im Purpur gezogen und von den Gesandten Venedigs begleitet worden.

Die Kinder sammelten sich um die rothen Mäntel auf den



62

Strassen und riefen ihnen, der Farbe wegen, Wolf! Wolf! nach.

Darüber spricht nun Glarean in einem Brief von 1561 seine völlige
Entrüstung aus. Die Legaten und Gesandten, setzt er noch hinzu,
seien fast gesteinigt worden, s axis petitos. Solche Aufführung,
bemerkt er dann und macht ein Wortspiel dazu, schicke sich für ein

Sachsenvolk, saxeam gentem decent! — Als die Russen, mos-
coviti, den Feldzug gegen die Deutschherren, Domenicos Teutonicos,
eröffneten, gibt Glarean der Sache wieder eine ähnliche Auslegung.
Die Russen, sagt er, zogen desshalb aus, weil die Deutschherren
die Christusbilder und die Heiligen aus den Kirchen entfernt hatten.
Damit wollten die Russen zeigen, dass sie bessere Christen seien,
als die lutherischen Deutschherren! — An den Teufel spricht
Glarean einen festen Glauben aus, er, der hochgelehrte, klassich gebildete

Mann Es sei durchaus denkbar, sagt er, dass der Teufel in
der Welt allerlei Spuck treibe, wenn man auch vorsichtig sein

müsse, was man von den Dingen, die darüber erzählt werden,
annehmen solle, und nun führt er selber solche Teufelsgeschichten
von greifbarer Erdichtung an. Was ist, müssen wir fragen, aus

unserm Glarean geworden? Wo hat Glarean jenen Geist gelassen,
der ihm einst zu Köln für die Sache eines Cäsarius und Reuchlin
die Feder geführt hat? Wo ist jener heilige Zorn hingekommen,
der ihn ob der Unwissenheit und Nichtswürdigkeit der Obcuranten

ergiff, ihn dort traute Freundschaft opfern hiess und ihn zuletzt von
Köln hinwegtrieb Wo haben wir jetzt den freien Muth zu suchen,
mit dem Glarean noch den Sophisten in Basel und den Scholastikern

in Paris entgegengetreten ist, um gegen beide Parteien das

Recht der selbstständigen Forschung und das Wort der von keiner
Autorität beirrten Wissenschaft zu wahren Glarean ist mit seinen

alternden Jahren Schritt für Schritt rückwärts gegangen und ist auf
diesem Rückgang wieder mitten in den Satzungen angelangt, die
einen hochgläubigen Bekenner der katholischen Kirche ausmachen.

Aber diese katholische Kirche hat ihn als den ihrigen keineswegs

anerkannt, hat ihn mit offenkundiger Demonstration von sich aus-

gestossen und unter die vermaledeiten Feinde der Kirche versetzt.
Glarean steht auf der madrider Liste der General-Inquisition vom
Jahre 1667, unter den »Schriftstellern verdammten Andenkens,
deren alle herausgegebenen oder noch herauszugebenden Werke
verboten sind«, auf dem berüchtigten Index librorum prohibitorum et



63

expurgandorum novissimus, und zwar in prima classis autorum
damnalœ memorise Das ist der Dank, mit dem Glarean für
seinen der katholischen Lehre und Kirche überreichlich erwiesenen
Eifer belohnt worden ist!

Uebrigens war dieser Bannspruch über Glarean schon zu dessen

Lebzeiten im Spiele und er selbst hatte Kenntniss davon. In einem
Briefe vom '29. Juni 1559 spricht er sich über den Index und den

Inquisitionsmodus Rom's so süss und so bitter aus als es ihm nach

seiner damaligen Ueberzeugung und Stellung noch möglich war.
Der Brief ist gerichtet an »Schulthess, Lantamman und Rädt der V
Christlichen orten Lucern, Vry, Schwitz, Ynderwalden und Zug»
(abgedruckt in der Schrift: Briefe denkwürdiger Schweizer. Der
Schweiz, geschichtforschenden Gesellschaft auf die Jahresversammlung
in Luzern den 13. und 14. September 1875 gewidmet vom histor.
Verein der V Orte). Bei den V Orten und deren Regierungen stand
Glarean schon seit Jahrzehnden in günstigem Licht und gutem Rufe.

Auf der Tagsatzung zu Baden den 24. April 1537 war der Antrag
gestellt worden, den Poeten Heinrich Glareanus einzuladen, er möchte
in die V Orte einziehen und daselbst den Kindern Unterricht er-
theilen. Den 12. Juni wurde der Antrag erneuert und beigefügt,
man stelle ihm frei, sich den Aufenthalt zu wählen, wo er wolle,
und bitte ihn zu melden, wie viel Besoldung er begehre. Auf St.

Verenatag gleichen Jahres antwortete Glarean den Herren der V
Orte in einem sehr verbindlichen Schreiben. Er verdankt ihnen
ihre Zuneigung, Freundschaft und Vertrauen zu ihm in warmen
Worten und bemerkt dazu, wenn er sich verändern wollte, würde
er nirgends lieber sein als in Städten oder Landen, »da man noch
die alte Ordnung der mutter, der heiligen Christenlichen kilchen hat»,
wie es zur Zeit in den V Orten geschehe. Aber im Augenblick
wäre ihm nicht möglich, ihrem Rufe zu folgen, da er eine kranke
Frau habe und von andern häuslichen Angelegenheiten in Anspruch
genommen sei. Lassen sich diese wieder einmal beseitigen und
komme es, so Gott helfe, mit seiner Frau wieder besser, so wolle
er ihnen zu Diensten stehen, so viel in seinen Kräften liege. Zehn

Jahre später wird der gleiche Artikel des katholischen Schulwesens
in einer andern Correspondenz wieder verhandelt. Unter dem
Datum des Margarethatages 1548 schreibt Glarean von Freiburg aus

an Caspar Bodmer, gemeiner Eidgenossen Landschreiber zu Ober-



04

baden, es sei eine schlimme Sache mit der neuen Secte zu Stadt
und Land, sie kehre sich weder an Weltliche noch an Geistliche,
weder an Universitäten noch an »gleert Lüt» der ganzen Christenheit.

Der erste Anfänger der Secte, Luther, strafe in seinen Schriften
doch selber diese Leute und zeige ihnen den Irrlhum. Auch seien

sie selber unter einander nicht eins. Nun schickten die Sectischen

ihre Leute nach Wittenberg oder Marburg. Aber unser lieber Herrgott

habe die zwei »näster und Ire Adler oder Kuzen ussgnon und
gstrafft», so dass Glarean dafür halte, »sy pfyffendt ufï dem letsten
löchle. Es ist ein gross gschrey von Iren gierten Lüten, aber wenig
wullen». Ihre Prädicanten freilich meinen, sie seien die besten,
»so doch am lag lyt, was sy für tüggel uf die Gantzlen sezent».
Sein Rath gehe dahin, dass die Herren von den »sieben Ghristenlichen
Orten lngtend», wie sie in Städten und Ländern gute Schulmeister
bekommen, dass die Knaben ihre Grammatik im Donat treiben, ein
Fundament legen und Latein recht erfassen. Dann soll jeder Ort
einen oder zwei auf eine christliche Hochschule wie Paris oder Köln
oder anderswo hinschicken, mit ziemlicher Unterstützung, dass auch
einem Armen zum geistlichen Stand geholfen würde. Ferner wolle
ihn, sagt Glarean, bedünken, St. Gallen und andere »Gotzhüser»

sollten darnach trachten, dass sie wieder junge Leute auferziehen
oder anderswohin schicken würden, etwas rechtes zu lernen. »Es

ist vor alten zyten gar ein herrlich wesen gsin zu sanct Gallen im
Gotzhus mit gleerten lüten, möcht noch wol ein herrlich wesen mit
gleerten lüten wieder werden.« Wenn Einer so aufwachse und
etwas könne, so finde er an zehn Orten »plälz und Ständ, je
länger je mehr. Das Interim wirt gleert lüt werd machen.»

Er schreibe dies in grosser Eile und von Geschäften beladen. Was

er den Herren in seinen bescheidenen Diensten leisten könne, wolle
er ihnen zu jeder Zeit gerne thun. Wir ersehen aus diesem ge-
sammten Schriftwechsel einerseits, dass Glarean in einem vertrauten
Verhältnis zu den V Orten stand, anderseits, mit welchem Eifer er
Partei für den alten und gegen den neuen Glauben nimmt. Er
weiss sich mit den VII Orten in diesem Punkt und Standpunkt
völlig einverstanden. Eben nun hieraus lässt es sich erklären, dass

er seiner Seele innerste Gedanken gegen sie unumwunden über
einen so heikein Artikel äussert, wie der Index ihm nach seinem

damaligen Glaubensstand und Herzenszug war und sein muste. Und



G5

doch ist Glarean auch den VII Orten gegenüber in einer gewissen
Verlegenheit oder Spannung. Man merkt es jenem ersten
obengemeldeten Brief von 1559 über den Index wohl an, dass Glarean
nicht recht jveiss, wie er sich, nachgebend oder widersprechend,
ausdrücken soll. Des heiligsten Vaters, des Papstes Räthe, sagt er
darin, hätten sich vorgenommen, alle falsche Lehre und Irrthura
abzuthun. Das wäre nun ein überaus gutes und göttliches Werk.
»Wann sy nur mit dem ussrüten dess unkrulz nitt ouch etlich gutz
körn angriffend.» Das wäre dann freilich zum Erbarmen. Sie
werden erfahren, dass ein solches Vornehmen nicht viel fromme.
Wenn ein jeder, der vor dem Auftauchen der neuen Secte mit
einigen derselben Gemeinschaft gehalten, dann aber mit ihnen nichts
mehr zu schaffen gehabt hat, des Unglaubens verdächtig sein müsste

— wie sehr deutet er hier auf sich selbst 1 —, so würde niemand
»schier sin an argwöhn» (ohne Verdacht). Der Cardinal Alexan-
drinus habe ihm auf sein vor etlichen Monaten an ihn gerichtetes
Schreiben darüber geantwortet, ein solcher Katalog — also der
Index oder das Verzeichniss der Verdammten — werde niemand zu
Schand und Nachtheil seiner Ehren angesehen werden. Er, Glarean,
müsse jedoch dazu sagen, welcher rechte und katholische Christ
möchte seinen Namen unter denjenigen verzeichnet sehen, welche
öffentlich Ketzer heissen und auch von denen zu Rom dafür
geachtet werden. Dass aber Ihr, meine Herren, sagt Glarean zu den

Räthen der katholischen Orte, mir schreibet, ich soll es mich nicht
»ze fast» (allzusehr) bekümmern lassen, so kann ich dies leichthin
thun »denn min conscientz ist ganz unerschrocken, Gott sy eer und

lobl Aber ich han es dennoch nitt gern. Gott wirt es zum besten

wenden.» Im Staatsarchiv zu Luzern liegt der Abschied der den

2. September 1560 zu Luzern gehaltenen Tagsatzung der V
katholischen Orte. In diesem Abschied heisst es, es soll jeder Bote (Tag-

satzungsgesandle) seine Herren und Obern verständigen, wie der

Cardinal von wegen Herrn Glareans schreibe. Wenn Glareanus für
einen Ketzer und Abtrünnigen des Glaubens zu Rom erklärt sein

solle, so achte er, der Cardinal, dafür und sei guter Hoffnung, dass,

weil die VII Orte Zeugniss geben, Glarean sei ein guter Christ, dies

bei Papst und Consistorium geglaubt und Glarean dieses »lümbdens

werde entschuldigt werden». Ist dies geschehen und des Cardinais

gute Hoffnung in Erfüllung gegangen? Wir haben Anlass und Ur-



66

sache, dies sehr zu bezweifeln. Wohl mag an einzelnen Orten und
in einzelnen Kreisen der auf Olarean geworfene Bannfluch seine

Schärfe verloren und der Name des gefeierten Gelehrten mit seinem
weiten Ruhmesglanz den schwarzen Flecken vom Index her
überstrahlt haben. Aber dass Glarean auf der Liste der Verdammten

geblieben und als ausgestossener Ketzer in den geweihten Kirchen-

sprengeln der katholischen Rechtgläubigkeit herumgeboten worden
ist, beweist uns der oben bezeichnete Index aus dem fernen Spanien,
der als Fluchtafel mit ächt römischer Fassung noch nach hundert
Jahren Glarean seinen Platz deutlich genug anweist. Und gerade
in der nämlichen Zeit, als es sich darum handelte, Glarean auf den

Index zu setzen, schrieb er an Schultheis und Rath zu Luzern,
also an eine gut katholische Adresse, einen Brief, in welchem er
seine Ergebenheit an den alten Glauben abermals nur zu verständlich

kund thut. Es sei ihm, sagt Glarean im Brief, leider berichtet
worden, wie ein Vetter Jos Loriti bei den Herren zu Luzern ver-
schwazt und »hinderrucks vertragen worden», als sei derselbe

lutherisch und den »Nüwgläubigen anhängig». Das sei ihm fremd
erschienen und er vermeine, man thue seinem Vetter Unrecht. Er
bitte die Herren »uff das allerhöchst», sie sollen seinen Vetter zu
einer »billigen» Verantwortung kommen lassen. Denn aus der
Angeherei, dass sein Vetter mit den Nü-wgläubigen zu Glarus gegessen
und getrunken und freundlich mit ihnen geredet habe, sei noch
nicht genug erwiesen, er sei nüwgläubig. Jetzt eben, fährt Glarean

fort; ist es leider! zu Glarus, in meinem Vaterlande, Gott erbarm'
es! dazu gekommen, dass Einer entweder schweigen oder dann

etwas reden muss, was er nicht gern thut. Sein Vetter möge den

Streich lösen. Ich bitte, schreibt Glarean nochmals, »die liebe

Herren uf das allerhöchst, ir wollend min Alter ansechen und ihn,
den Vetter, bei seinen Diensten lassen, so ir ihm gnädiglich zu
verwalten übergeben.» Sie sollen ihn doch ja zu gebührlicher
Verantwortungkommen lassen. »Gott der Almechtig», so schliesst der
Brief, »welle üch in seinem waaren ungezwiffleten Christlichen
glauben beschützen und handhaben.» Redet hier bei Glarean nicht
eine angelegentliche Beeiferung für seinen Vetler, und zwar nicht
blos dafür, dass derselbe an seinem Platze bleibe, sondern auch
dafür, dass er rechtgläubig resp. altgläubig und nicht neugläubig sei?
Wird die Altgläubigkeit nicht der Neugläubigkeit, das katholische



6Ï

Wesen dem reformirten in unbestrittener Weise vorangestellt und
hat Glarean diese Sprache in den letzten Jahren und Jahrzehnden
nicht fast in überflüssigem überschwänglichen Masse geführt? Und
auf alle diese Zeugnisse treuen Glaubens, auf eine segensreiche
Wirksamkeit in eigenen und öffentlichen Anstalten, auf eine Wissenschaft,

welche der Kirche nicht den mindesten Schalten in den Weg
legte, hat Rom mit dem Bannstrahl geantwortet und mit demselben
einen vorzüglichen Mann seiner Zeit zu zerschmettern gesucht. Ist
dies, fragen wir bei Glarean noch einmal, nicht der schnöde Undank,
den eine Kirche und ihr Fürst an den eigenen Bekennern und
Dienern in bitter quälendem Unrecht ausübt? Aber wir lassen uns
den Blick nicht trüben, lassen uns die Meinung nicht fälschen!
Wir fahren solchem Undanke nicht nach, so schwer uns auch
Glareans Eifer für Rom und gegen Reformation auf dem Herzen

liegt und so viele Male er uns Anlass gegeben hat, im aufrichtigen
Schmerze zu klagen. Wir pflegen die entgegengesetzte Gesinnung
und bezeugen unserm Landsmann den wohlverdienten Dank für
alles, was er mit seiner Wissenschaft und Bildung an der Jugend,
am Vaterland und weiter hinaus an der gelehrten Welt überhaupt
gelhan hat. Die herben Dornen, die er sich in unseliger Bethörung
um die Jahre seines grauen Hauptes gewunden hat, sie mögen über
sein Gedenkblatt düstere Striche ziehen, aber sie sollen den Ehrenkranz

nicht zerreissen, den ihm für wahrhaft errungene Verdienste
Musen und Menschen aufgesetzt haben und aufzusetzen verpflichtet
sind. Werfen wir daher, um diesen Kranz auch unserseits zu füllen,
zum Schluss noch einen wenn nur kurz gehaltenen Ueberblick über
das gesammte weite Gebiet, auf dem er sein Tagewerk in
vielseitiger Richtung angelegt und in rastloser Thätigkeit durchgeführt
hat. Wir werden über manche Kluft, an der wir uns von ihm
getrennt wissen, doch wieder zu ihm hinübergezogen und können der
für Ideale glühenden Begeisterung und dem bis zum Grabesrand
ausdauernden Fleiss eine Bewunderung nicht versagen.

Am eifrigsten verlegte er sich, wie wir schon bis anhin bei

manchem Anlass gesehen, auf das Studium der alten Klassiker.
Aber sie nur zu studiren und dann für sich selbst zu benützen,

war ihm des Zweckes nicht genug. Er erkannte, da die damaligen
Ausgaben eben oft sehr mangelhaft waren, vor allem aus das Be-

dürfniss, dieselben einer verbessernden Bearbeitung zu unterwerfen



68

und sah es für seine eigene Pflicht an, selber Hand anzulegen,
damit der hohe Genuss, den er aus den Schätzen des Alterthums
geschöpft habe, auch andern bereitet werde. Auf dem Flügel der

Begeisterung getragen hat er diese Bearbeitung an Livius vorgenommen,

dem römischen Geschichtsschreiber unter Augustus, der mit der

Fülle des Stoffes, der gedrungenen Kraft altklassischen Styls, dem

hohen Geist und leichten Gang der schönen Darstellung von jeher
als Muster guter Geschichtsschreibung gegolten hat und insofern für
Glarean selbst bei der Bearbeitung einen lohnenden Preis
wissenschaftlicher Befriedigung darbot. Aber wenn man erwägt, wie
gering damals die sprachlichen und sachlichen Hülfsmittel waren, um
in das tiefere Yerständniss dieses vorzüglichen Schriftstellers zu
gelangen, so müssen wir staunen, mit welcher unermüdlichen Hingebung

Glarean Jahre und Jahrzehnde über seiner Aufgabe sass und

in der Forschung nicht nachliess, bis er die verworrene Chronologie
bestmöglich in einen harmonischen Verlauf geordnet hatte. Er
lieferte zu allen räthselhaften Stellen oder zweifelhaften Punkten seine

Anmerkungen und Erklärungen, so dass diese in die tausende
gehen. Von welchem Werthe nun alles von ihm in den Livius
eingeschriebene Material war, das zeigt uns der berühmte Philolog
Drakenborcl), der in seine Ausgabe des Livius noch 200 Jahre

später alle Anmerkungen Glareans aufgenommen hat. In welchem
Geiste aber Glarean den römischen Geschichtsschreiber aufgefasst
und verstanden hat, haben wir ja von Niebuhr gehört, dessen rühmliches

Zeugniss auf einem frühern Blatte mitgetheilt ist und darthut,
was für ein freier Sinn und unbefangener Blick Glarean bei seiner

Arbeit begleitet haben. Die Sprache wie die Sache des geschichtlichen

Textes führten ihn von selbst darauf, sich in die Geschichte,
die Sitten und Einrichtungen des römischen Alterthums mehr und
mehr zu vertiefen. Einmal auf diesem Wege in Gang gesetzt, kam
er von einem Klassiker zum andern. Von Livius wagte er einen

kühnen Schritt zu dem griechischen Geschichtsschreiber Dionysius
von Halikarnass, dessen Werk nicht einmal im griechischen Text,
sondern nur in einer lateinischen Uebersetzung vorhanden war und
zwar voller Fehler. Glarean verbesserte unzählige derselben, fügte
wieder mehrere hundert Anmerkungen und ebenfalls wie bei Livius
eine richtigere ^Chronologie hinzu, und alles, was er bot, hat auch
hier für spätere Zeiten in den Schulen und unter den Gelehrten seine



69

Geltung behalten. Das geschah auch mit den Anmerkungen, die er
den Geschichtsbüchern des Julius Cäsar beigegeben hat. In der

gleichen Weise hat er die Geschichtswerke des Valerius Maximus
unter Tiberius, des Tacitus im 1., des Suetonius im 2., des Eutro-
pius im 4. Jahrhundert nach Christus bearbeitet. Die Vorlesungen
über den vorletzten Autor, Sueton, der das Leben der 12 ersten
Kaiser Roms beschrieben hat, leitete Glarean am 2. April 1554
mit einem seltsamen Vortrag ein. Es ist ein Vortrag, der allerdings
bei Glarean nicht vereinzelt dasteht und seinem eigenthümlichen
Naturell entspricht. Er enthält aber wenn auch in gröberer Form
sehr bedeutungsvolle Momente, welche in Glareans innere Gedankenwelt

hineinweisen und die nur dem oberflächlichen, nicht aber dem
tiefer blickenden Leser entgehen können. Die Sache ist überhaupt
nach mancher Seite hin zu merkwürdig, als dass wir sie nicht
genauer unter die Augen nehmen sollten. Der Redner begann den

Vortrag damit, dass er ein Danklied auf die Geburt Christi hersang.
Durch seine Geburt habe uns Gott der Herr von der Macht des

Teufels befreit. Ihm sollten wir beständig mit den Engeln singen :

Ehre in den Höhen, gloria in excelsisl Als aber Glarean so
angefangen hatte, bekam er selber das Gefühl, sein Verfahren könnte
den Zuhörern doch auffallen. Er bittet sie daher um einige Geduld,
sie werden gar bald begreifen, warum er mit einer so ausserordentlichen

Einleitung erscheine. Er stehe nämlich im Begriff, über einen
höchst interessanten Schriftsteller, den Suetonius Tranquillus
Vorlesungen zu halten, der das Leben der 12 Cäsaren beschrieben habe.
Ja, Cäsaren, ruft Glarean, wenn nämlich Cäsar von cœdes (Mord)
herstamme. Er irre nicht, wenn er sie 12 Räuber nenne, zumal
einer Nero, Tiberius, Caligula, 12 Ungeheuer und noch mehr als

Ungeheuer 1 Welches Ungeheuer habe unter den Menschen solche

Verheerungen angerichtet wie der einzige Julius? Aher sie gelten
ja als Götter! Wer hat sie dazu gemacht? Etwa ihre Verdienste?
Welche? Härte, .Geiz, Tyrannei, Mord, Grausamkeit, Hochmuth,
Betrug, Völlerei, Raserei, Zorn, Neid, Unmenschlichkeit, Wollust,
Raub, Schändung? Nun geht Glarean noch ausführlicher auf jeden
einzelnen ein und giesst über jeden einen Vorrath von
Scheltwörtern aus, bis der Speicher des Vocabulariums geleert ist und
ihm die lateinische Sprache unter der Feder vollständig ausgeht.
Warum, frägt nun Glarean, soll ich nicht noch eine andere Sprache



70

zu Hülfe nehmen, warum nicht keltische (französische) und deutsche

Wörter gebrauchen, um diese Bestien so zu kennzeichnen, wie sie

wirklich waren? Er thut das auch. Er nennt den Tiberius den

leidig Tüfel, den Caligula das schantlich Physigükly, Galba, Otho,

Vitellius heissen der dreiköpfige Cerberus, und für die ganze
Gesellschaft der gekrönten Häupter folgen zum Sehluss die gemeinsamen

Ehrentitel: Prasser, Schlemmer, Pfuser, Fresser, Säufer etc.

Wie die Welt jemals so blind habe sein können, solche Ungeheuer
als Gölter zu verehren? Eine solche Blindheit sei geradezu ein

Werk des Teufels gewesen, die Macht des Teufels aber sei nun
durch die Ankunft Christi gebrochen worden. Dessen heiliges
Evangelium habe den Menschen die leiblichen und geistigen Augen
geöffnet. Seinen Zuhörern werde es jetzt einleuchten, warum er
seinen Vortrag mit einem Lobgesang auf die Geburt Christi
eingeführt habe. Wohl möge ihm jemand vorwerfen, er, der aus
Abscheu gegen alle Unsauberkeit seit 50 Jahren nur nie über einen

Juvenal oder Martial ein Wort gelehrt und geschrieben, lasse sich

auf einmal in einen Suetonius ein, bei dem weit mehr Unflath der
Cäsaren vorkomme -als bei irgend einem andern Schriftsteller. Hierauf

müsse er entgegnen, man könne eben die Geschichte der Laster
auf doppelte Weise behandeln, man könne sie als liebenswürdig,
man könne sie aber auch als verabscheuungswerth darstellen. Er
halte sich an das letztere Verfahren.

Es mag manchem Leser auffallen, in welchen Ton hier
Glarean gegen die 12 römischen Kaiser und namentlich gegen die

julisch-claudische Herrscherfamilie gerathen ist. Der Ton sei

überreizt, die Sprache übertrieben, zur Verbitterung des Urtheils habe

nicht nur die überspannte Phantasie, sondern geradezu die
ungeschichtlich und darum ungerecht richtende Leidenschaft mitgeholfen.
Aber Glarean steht nicht allein da, wenn er in den Juliern keine
Menschen mehr natürlicher Art, sondern eigentliche Ungeheuer sieht.
Auch Niebuhr sprach die Ansicht aus, der Erklärungsgrund zum
Thun und Wesen eines Caligula könne nur in einer Geisteskrankheit

gefunden werden. Gregorovius sagt in seinen »Figuren», es

sei der Cäsarenwahnsinn gewesen, der sich durch das julische
Geschlecht in Variationen gewunden, und G. Freytag in seinem Boman :

Die verlorne Handschrift, giebt eine Erklärung, was dieser
Cäsarenwahnsinn sei. Ganz im gleichen Sinn redet der Franzose Champagny



71

von einer »manie imperiale», und vor einem Jahr hat Dr. Wiede-
meister diesem in der That eigenthümlichen, höchst interessanten
Thema der römischen Reichsgeschichte und weiterhin der
Weltgeschichte ein besonderes Buch gewidmet, betitelt : Der Cäsarenwahnsinn

der iuliseh-claudischen Imperatorenfamilie bei Tiberius, Caligula,
Claudius, Nero. Das Buch Wiedemeisters erblickt die Wurzel des

ein halbes Jahrhundert grassirenden Unheils, unter dem Tausendo

Frieden, Freiheit, Gut und Blut eingebüsst haben, in einer Consan-

guinitätsheirath. Es ist eine Blutvermischung der Julier und Claudier.
Daraus entwickelte sich eine hereditäre Familiendisposition zu
Geisteskrankheiten in vielerlei Formen, Melancholie, Monomanie, Epilepsie,
Blödsinn wie anderseits Wahnsinn und zwar Verfolgungswahn,
Grössenwahn u. s. w. Nebenher jene mit Geisteskrankheiten so

häufig verbundene bis zur Raserei gesteigerte Sexualsphäre. In den

Urtheilen aller dieser Gelehrten ist die gleiche Ansicht ausgesprochen,
welche Glarean lange vor ihnen in seiner grellen Bildschnitzerei

vertritt, dass wir uns nämlich bei den Juliern nicht mehr innerhalb
der Schranken menschlich fühlender, menschlich denkender, menschlich

handelnder Wesen befinden, dass wir mit ihnen über diese

Schranken in die völlige Unnatur hinüber, unter diese Schranken
in die Entmenschlichung und Verthierung hinunter gezogen sind.
Es giebt in der Weltgeschichte nicht leicht eine zweite Erscheinung,
die theils so seltsam an sich selbst ist und durch Jahrzehende

ganzer Familiengeschlechter hin durchgreift, theils so gewaltig und
grausam nach aussen wirkt und so entsetzliche Folgen für das Völkerleben

nach sich zieht. Gewiss lohnt es sich zu einer recht concreten
Auffassung dieser im schlimmen Sinn unvergleichlichen Geschichtsperiode

der Mühe, die frappantesten Züge aus der Regierungszeil
wenigstens der vier julisch-claudischen Sprösslinge zusammenzustellen.
Thun wir dies in Kürze. Müssen wir doch annehmen, dass manchem

Leser, wenn er auch im Aligemeinen üble Vorstellungen von den

vier Imperatoren, bat, die Gestalt derselben nicht im vollen Gepräge
vor der Seele steht und ihm ein anschauliches Bild in den
charakteristischen Zügen dienlich ist. Wir liefern damit zugleich einen

Gommentar zu den Sätzen Glareans und ertheilen die erklärende
Antwort auf die Frage, wie ein Glarean, dieser wissenschaftlich

gebildete Mann, das Gleichgewicht ruhiger Beurtheilung verlieren
und in die so excentrische, fast schwärmende Ausdrucksweise
übergehen könne.



72

Tiberius wird, wie übrigens alle Julier, von dem römischen
Geschichtschreiber Tacitus, diesem psychologisch tiefblickenden
Menschenkenner, mit meisterhaftem Griffel gezeichnet. Tiberius ist
der Virtuose in den Künsten der Verstellung, im raffinirtesten Spiel
der Heuchelei. Hinter der marmorkalten Physiognomie der Seelenruhe

lauert die hastig calculirende Bosheit. Ohne eine Miene zu
verändern, setzt diese Bosheit aus einer Grausamkeit in die andere

hinüber. Je ruhiger der Kaiser nach aussen scheint, desto gefährlicher

brütet er nach innen. Je freundlicher er den Menschen gegenüber

steht, desto eher hahen sie sich eines Unglücks von ihm her
zu versehen. So oft er ein solches Unglück stiftet, heuchelt er im
Senat die innigste Trauer. Er jammert über den getödteten Germa-
nicus und während er jammert, sinnt er darauf, auch die Gattin

Agrippina und ihre Kinder erst in die Verbannung, hernach in den

Hungertod zu treiben. Den freimüthigen Asinius Gallus, den Sohn

des berühmten Asinius Pollio, lässt der Kaiser im Kerker umbringen.
Auf der Insel Capreä unterzeichnet er das Todesurtheil und ruft
mit cynischem Spott: Nun habe ich mich mit meinem Gallus

ausgesöhnt! Die Majestätsgesetze, die schon unter Cäsar und Augustus
den Anfang genommen, schärft Tiberius zur unerträglichen Tyrannei.
Ein Spottgedicht auf den Kaiser wird mit dem Tode bestraft. Wer
sonst ein zweideutiges Wort gegen ihn oder die kaiserliche Familie
redet, wer ein kaiserliches Bildniss in Stein oder Erz irgend wie
verletzt, wer eine andere Statue höher stellt als die kaiserliche,
wird im Hause oder auf der Strasse unversehens überfallen und
ist dem Verderben geweiht. Um eine zutreibende Maschine dieses

Verderbens zu bekommen, errichtet Tiberius das Institut der
Angeber oder Delatoren. Solche Angeber werden überreichlich bezahlt.
Alles will jetzt Angeber sein. Männer und Frauen, Lastträger und
Senatoren treiben das schändliche Gewerbe. Damals sei in den

Mund des Volkes das Wort gekommen: die Wände haben Ohren!
Sclaven wurden gegen Herren, Freigelassene gegen Patrone, Freunde

gegen Freunde, Verwandte gegen Verwandte erkauft. Kein offenes

Wort, klagt Tacitus wehmüthig, kein mannhafter Gedanke, keine
biedere Gesinnung, kein ehrenwertber Charakter wagt sich mehr
an das Tageslicht. Je kläglicher eine Tugend unter dem Beil des

Henkers zusammenbricht, desto vergnügter reibt sich der Kaiser
die Hände, triumphirend gehen die Verläumder und Lügner von



73

dannen und werden mit Geldsummen und Ehrenstellen salarirt.
Die schändliche Livia, die Mutter des Kaisers, galt noch gütig im
Vergleich zum Sohne. Nach ihrem Tode machten Tiberius und
sein Günstling, Aelius Sejanus, der Gardeoberst der Prätorianer,
ein scheussiicher Mensch, das Mass der Greuelthaten zum Entsetzen
voll. Plötzlich wirft sich die Laune des Kaisers auch auf diesen

Gardeoberst und auch er endet unter den Fusslrilten des Tyrannen.
Die Ermordungen werden immer häufiger. Ganze Schaaren werden
auf die Angeberei der Delatoren in die Kerker, aus den Kerkern
in die Todesqualen, sodann als Leichname auf die Gemonien

geschleppt. Die Gemonien, scalse gemonise, die Seufzertreppen, sind
eine Art Morgue am aventinischen Hügel zu Rom. Hier werden
die Leichname dem Schaugedränge, Spott und Fluch des Pöbels

ausgesetzt und dann unter Verwünschungen in die Tiberfluth gestürzt.
An dieser Seufzertreppe stehen Wächter. Niemand darf ein Leid
bezeugen, niemand eine Thräne weinen, niemand die Leichname

begraben. Erst wenn sie anfangen zu verwesen und mit unerträglichem

Leichengeruch die Luft zu verpesten, werden sie in die Wellen

geworfen. Für alle diese Gräuel hat der römische Senat
Dankgebete und Lobpreisungen zu Ehren des Kaisers. So war Tiberius.
Hinter ihm kommt:

Gajus Cäsar. Als Knabe hatte er Soldatenstiefelchen ge- *

tragen und darin vor den germanischen Legionen den Hanswurst
gespielt. Darum nannten sie ihn das Soldatenstiefelchen, caligula.
Von der ersten Stunde* an fiel er auf die Grille, dem römischen
Volk der grösste Wohlthäter zu werden. Nun lässt er dem Volk
alle mögliche Freiheit, hebt die Majestätsgesetze auf, schlägt Hoch-

verrathsklagen nieder, ruft die Verbannten zurück, öffnet den Gefangenen

die Kerkerthüren, theilt unter die Soldaten die berüchtigten
Donativa, Geldgeschenke, in der unsinnigsten Verschwendung aus
und unterhält die Hauptstadt Tag und Nacht mit Theater, Pantomimen,

Fechterspielen, Thierkämpfen, Gircusfreuden in einem unerhörten

Aufwände. So etwas hatte Rom noch nie gesehen. In weniger

als einem Jahr ist der ganze Staatsschatz von 133 Millionen
Thaler, den Tiberius in allen seinen Jahren zusammengescharrt hatte,
bis auf das letzte Ass geleert. Nebenbei wälzt sich Caligula im
Pfuhl wildester Ausschweifung und hat sich in kurzer Zeit mit der

völligen Zerrüttung seines Leibes und Geistes an den Rand des



74

Grabes gebracht. Auf einmal schlägt er in's Gegentbeil der
willkürlichsten Tyrannei um. Die Majestätsgerichte, die Ilochverraths-
klagen, die Steuerbedrückungen, die Verfolgungen und Ermordungen,

alles kehrt wieder, nur in einem viel schlimmem Mass und
Wesen als früher. In allen Dingen überbietet Caligula den Vorgänger

Tiberius. Er leidet an einem heftigen Verfolgungswahn. Ueberall,
auch in seiner eigenen Familie, sieht er Feinde und Mörder gegen
seine eigene Person. Unter diesem Verfolgungswahn und Menschcn-
hass fallen sein Adoptivbruder Tiberius, sein Schwiegervater Silanus,
der Gardeoberst Macro, der ihm den Thron verschafft, und dessen

Gattin Ennia, mit welcher der Kaiser im verbrecherischen Umgang
gelebt hatte. Die Kinder dieser Eltern lässt Caligula erwürgen.
Sogar mit seinen beiden Schwestern hatte er Blutschande verübt,
und nun jagt er sie in die Verbannung, seinen Schwager Lepidus
in die Hände des Mörders. Sich selbst setzt er an die Stelle eines

Gottes und zwingt das Volk, ihm Tempel zu bauen, Altäre zu
errichten und Opfer darzubringen. Bei theatralischen Aufzügen zeigt
er sich in allerlei Göttergestalt, als Jupiter mit dem Donnerkeil, als

Herkules mit Keule und Löwenhaut, als Neptun mit dem Dreizack,
als Apollo mit der Clithara. Zu seiner Vergötterung müssen
ununterbrochen Feste und Spiele gefeiert werden. Die Zuschauermasse ist
endlich durch die unaufhörlichen Gladiatorenkämpfe und Thierhetzen
in schauriger Grässlichkeit abgestumpft und widmet dem ekelhaften
Mord- und Blutspiel nur noch laue Theilnahme. Da ruft Caligula
in fluchender Verwünschung: Hätte doch das ganze römische Volk
nur einen einzigen Nacken, so könnte ich es auch mit einem
einzigen Schwertstreich abschlachten Er scheut sich nicht, das Laster
bis zur schamlosesten Nacktheit zu treiben. Ellern und Kinder müssen

sich als Werkzeuge entehrender Gemeinheit brauchen lassen,
Bitler und Senatoren müssen die niedrigsten Gladiatorenspiele
mitmachen, Frauen und Knaben aus den vornehmsten Ständen werden

gezwungen, sich zum Dienst natürlicher und unnatürlicher Wollust
hinzugeben, die Frauen zur Prostitution, die Knaben zur Päderastie.-
Es gibt Scenen, von denen sich der roheste Börner abwendet. Der
Kaiser bleibt stehen und bezeugt erst dann sein höchstes Ergötzen.
Vernunft und Sittlichkeit sind bei Caligula bis zur Karrikatur entartet.
Nicht minder hat sich seine Eitelkeit bis zur lächerlichsten Schwindelei

verstiegen. Er lässt es' sich einfallen, den Kriegsruhm Casars



75

zu verdunkeln. Flugs rüstet er sich zu einem Feldzug gegen die

Briten, führt seine Legionen bis an die Meeresküste, stellt sie hier
in Schlachtreihe auf, beisst sie dann Helm und Taschen mit
Muscheln füllen und kehrt mit den schneckenbeladenen Legionen wieder

um, ohne irgendwo einen Schwertsireich geschlagen zu haben.

Um nun in Rom den Triumphzug mit dem Strahlenglanz eines
Eroberers zu feiern, nimmt er einige gewaltige Gallier und gefangene
Germanen mit. Sie müssen ihr Haar röthlich färben und sich in

jeder Weise so stellen, als wären sie die bezwungenen Sclaven des

triumphirenden Siegers. Zu allen diesen Tollheiten und Schändlichkeiten

ruft das römische Volk im klatschenden Beifall seine Bewunderung

aus, und der römische Senat zaudert nie einen Augenblick,
sich vor diesem Feigling und Wüstling, den Mund voll erlogener
Ehrentitel und Lobsprüche, in den Staub zu werfen. So furchtbar
entsittlicht und versunken ist Rom durch die zwei Julier geworden.
Zum Glück hat dieses Scheusal von Tyrann, den Thron des Reiches

nur 4 Jahre, von 37 — 41 inne gehabt. Auf ihn folgt sein Oheim:
Tiberius Claudius Cäsar. Wird von Caligula gesagt,

bei ihm sei alles, was menschlich heisst, im Wahnsinn untergegangen,

so spricht man bei Claudius davon, bei ihm sei alles, der letzte
Gedanke und die letzte Empfindung, in Blödsinn aufgegangen. Seine

eigene Mutter Antonia führt von ihm das Wort im Munde, er sei

ein menschliches Missgebilde, die Natur habe ihn angefangen, aber
sie habe ihn nicht fertig gemacht. Er stellte sich überall auch
wirklich so ein. Er ist immer der ungeschickte, unbeholfene,
linkische, täppische Bursche. Er. weiss nirgends den rechten Ton zu

treffen, nirgends gehörig Takt zu zeigen, nicht einmal eine ordentliche

Haltung anzunehmen. Ueber die Strasse gebt er immer mit
wackelnden Beinen, im Hause versteckt er sich gern in die Winkel
und hinter die Thören, wie sie ihn ja auch hinter einem Vorhang
hervorgenommen haben, als sie ihn zum Kaiser machten. Die
Hofleute, Sclaven und Sclavinnen haben ihn stets zum Gespött gehabt.
Von jeher hatte Caligula und all sein Lumpengesindel mit dem

armen Claudius ein loses Spiel getrieben und er hatte es mit sich treiben

lassen. Niemand in ganz Rom hat ihn je eines vernünftigen
Geschäftes, geschweige eines Amtes fähig gehalten. Dumm und

geistlos bis zu solchem Grade war nun freilich Claudius nicht. Das

hat er später während seiner Regierung mit manchem Beweise, so-



76

gar in wissenschaftlicher Beziehung zu erkennen gegeben. Aber
wahr ist, dass ihm Charakterstärke und Selbstständigkeit fremde

Dinge gewesen sind. Er war und blieb der Spielball unter den
Händen der Weiber, der Freigelassenen und Günstlinge. Vor allem

aus ist er das willenlose, blinde, hundertmal missbrauchte Werkzeug

seiner Frau, der lasterhaften Messalina. Sie in ihrer
schrankenlosen Ueppigkeit und ihrer schamlosen Sinnlichkeil, sie hat ihn
und das ganze Kaiserhaus mit Schmutz und Schmach überdeckt.
Dass er dem schändlichen Treiben mit offenen Augen zusehen konnte,
ohne ihm Willenskraft und Manneswürde entgegenzusetzen, eben

das hat zu allen Zeiten zu der Meinung geführt, Claudius sei dem

eigentlichen Blödsinn verfallen gewesen. Jedenfalls hat an ihm,
wenn auch nicht gerade Blödsinn, doch eine Geisteskrankheit in
verwandter Form gezehrt. In einer wieder wildern Form ist ju-
lische Geisteskrankheit bei dem letzten Auswuchs des Geschlechtes

aufgetreten, bei

Claudius Nero. Anfänglich schien es, als wollten bei Nero
Lichtstreifen einer bessern Natur, sogar Anlagen zu einer acht
menschlichen Lebenweise an den Tag kommen, Dank dem veredelnden

Einfluss, den der wackere Gardeoberst Burrus und der Philosoph

Seneca als vortrefflicher Lehrer auf den jungen Nero geübt
hatten. Aber der gute Anflug schwindet wie ein flüchtiges Morgenroth

im Sturm des Wetters dahin. Neros Natur kehrt wie aus

verborgenen Tiefen einen geheimen Fluch hervor, der die letzte

Regung und Rührung menschlicher Art verzehrt. Das julische
Familiengespenst steigt wieder auf den Schauplatz herauf und speit über
Thron und Reich das Verderben. Es ist der Grössenwahn, es ist
die zügellos schwelgende Sinnlichkeit, es ist die gefühl- und
gewissenlose Tyrannenlaune, die mit Menschengut und Menschenleben in

empörendster Willkühr umgeht. Seine liebenswürdige Gemahlin
Octavia stösst Nero bei Seite und wirft sich in die Arme der Dirne
Acte. Durch die Giftmischerin Locusta lässt er seinen Bruder an
der kaiserlichen Tafel, unter den Augen seiner Mutter Agrippina
und seiner Gemahlin Octavia aus dem Wege schaffen. Bald stirbt
auch die Mutter auf des Sohnes tückische Veranstaltung durch
Meuchelhand. Den Tod der Mutter stellt er dem Senat als nothwendig
dar, es habe sie nach der höchsten Gewalt gelüstet, sie sei zum
Heil des Staates gestorben. Der Senat ordnet in allen Tempeln



77

Dankgebete für die Rettung des Kaisers an. Ueber dem Grabe der

Mutter, nun vollends aller Rücksicht ledig, stürzt sich Nero in eine

jede Scham und Schranke durchbrechende Liederlichkeit und

Lasterhaftigkeit. Schon vorher hatte er in Sclavenkleidern mit gemeinen

Wüstlingen die Gassen und Rordelle Roms durchschwärmt, halte
eine Ehe getrennt und sich mit deren Frau Poppäa Sabina verbunden.

Jetzt zieht der Kaiser als Wagenlenker, Sänger, Githerschläger,
Schauspieler in jeglicher Tracht durch Strassen und Gassen. Wer
mitmacht, bekommt Geld und Geschenke in Fülle. Männer und
Frauen aus allen Ständen und Häusern stellen sich in den kaiserlichen

Narrenzug. Ritter und Senatoren geben sich dazu her, vor
dem gaffenden Pöbel possenhafte Geberden zu schneiden, wollüstige
Bewegungen zu machen, skandalöse Geschichten aufzuführen. Alle
Scham, sagt Tacitus, alle Sitte, alle Ehrbarkeit ist dem Zeitalter
aus dem Gefühl, aus dem Begriff, aus den Augen gekommen. Ein
wildes Lasterleben wälzt sich wie eine schmutzige Fluth durch die

Hauptstadt, halb Rom, den Kaiser, das Reichshaupt an der Spitze,
taumelt in einem unaufhörlichen Rausch wüster Orgien herum. Eine
Schaar Ritter, die Augustaner, sind dazu bestellt, Neros Götterslimme
und Götlergestalt zu preisen. Eine andere Schaar Ritter, die
kaiserliche Bande, spielt ihm den Beifall im musikalischen Takt und
begleitet den Kaiser auf seinen theatralischen Gastrollen, die er in
Unteritalien und Griechenland gibt. Sogar der biedere Burrus und
der weise Seneca haben die Schwäche mitzuklatschen, fallen aber
doch der Mordlust des Wüstlings zum Opfer. An Burrus Stelle
tritt Sophonius Tigellinus, eines der verworfensten Subjekte in Neros

Umgebung und überhaupt zu selbiger Zeit. Jetzt steigen des Kaisers

Wahnsinn und Wollust auf den Gipfel. In Hainen und öffentlichen
Strassen werden Schmausereien und Trinkgelage von unnennbarer
Absurdilät gehalten. Alles ist hier durcheinander gemengt, Herren
und Sclaven, vornehme Damen und Freudenmädchen, Senatoren und
Gladiatoren. Man isst, trinkt, zecht, schwelgt Nächte hindurch und
überlässt sich den wildesten Ausschweifungen. Aber in allen Dingen
ist Nero das Muster und der Meister aller. In natürlicher und
widernatürlicher Wollust, berichtet Tacitus, treibt er es am weitesten.
Man meint, er habe es mehr aus Ehrgeiz als aus Sinneslust gethan.
Er will der Welt zeigen, dass das Höchste nur er, der Kaiser, zu
leisten im Staude sei. Zuletzt wirft er jede Hülle, nicht der Scham,



78

diese war längst beseitigt, aber der öffentlichen Rücksicht ab. Er
hat die Unzüchtigkeit, ein Exempel der Prostitution und Päderastie

vor aller Augen zu geben. Die Feder sträubt sich, den römischen
Geschichtschreibern das Detail nachzuzeichnen. Mitten in diesen
Rasereien thierischer Wollust folgt nach kaiserlichen Befehlen eine

Mordthat auf die andere. Die edle Octavia stirbt als Verbannte auf
der Insel Pandataria mit durchschnittenen Adern im siedenden Bade.

Ihr Haupt wird nach Rom geschickt. Nero und die Poppäa, die
den Mord angestiftet hatte, weiden sich daran. Aber auch dieser

Poppäa wird ihr Lohn. Nero, in einem jener tobenden Wuthanfälle,
gibt ihr im schwangern Zustande einen Fusstritt, an dem sie
wimmernd endet. Im Jahre 64 wandelt den Unmenschen das teuflische
Gelüst an, Rom in einer grossartigen Feuersbrunst zu sehen. Die

Sage gibt an, er habe den Brand von Ilium wiederholen wollen.
Das Feuer brach in den Buden des Circus aus, wo eine Masse von
Oel und andern Brennstoffen aufgespeichert war. Ein ungeheures
Flammenmeer verschlang 9 Tage lang den grössten Theil Roms, mit
ihm prachtvolle Tempel, unzählige Schätze und Meisterwerke des

Alterthums. Wer löschen wollte, wurde von auflauernden Wachen
gehindert. Es sei der Befehl ertheilt worden, sagten sie, brennen
zu lassen. Unsägliches Elend war über Tausende und Tausende,
namentlich unter dem ärmern Volke gewälzt. Eine grimmige Rache

stiess ihre Drohungen gegen Nero aus. Aber der Wütherich wusste
die auf ihn gerichteten Todespfeile wegzuwenden und sie auf eine

dem Volkshasse längst näher liegende Seite hinzulenken. Das waren

die Christen und die mit ihnen verwechselten Juden, dieses

Odium generis humani, wie Tacitus sagt. Nun wurde der würgende
Tod auf die unschuldigen Christen in den scheusslichsten Peinigungen

und Martern geworfen, die eine raffinirte Grausamkeit zu
ersinnen vermochte. Endlich — endlich schlug auch des Unmenschen
Stunde. Das Mass seiner Schand- und Gräuelthaten war übervoll
geworden. Freunde waren keine mehr da, Feinde schlössen sich

von allen Seiten wider ihn zusammen. Senat, Volk, Prätorianer-
garde, alles war gegen ihn verschworen. Nero flüchtete sich auf
das Landhaus eines Freigelassenen und liess sich von diesem., als

er das Pferdegetrab seiner Verfolger hörte, zitternd den Dolchsloss

geben. Mit dem Ausruf: 0 Jupiter, was für ein Künstler geht in
mir unter! sank er zusammen, im 31. Jahre seines Lebens, im 14.



79

seiner Regierung, der verabscheuungswiirdigste Tyrann, der je auf
einem Throne gesessen!

Halten wir nun die Bilder dieser 4 julisch-claudischen
Abkömmlinge gegen einander, wie wir sie von der Tafel der Geschichte

abgenommen haben, so schliessen wir uns unwillkürlich dem Urtheil
und Unwillen an, welche Glarean und mit ihm so viele andere
Gelehrten ausgesprochen haben. Wir können in diesen entarteten

Wollüstlingen und Wütherichen keine Menschen mehr erkennen,
sondern nur noch menschliche Aftergestalten, in denen Wahn und
Unnatur jeden menschenwürdigen Charakterzug verwischt haben.
Es hat nicht an Stimmen gefehlt, welche sogar in die Wahrheit der

geschichtlichen Ueberlieferung Zweifel setzten und behaupteten, es

habe solche Menschen nie gegeben, bei denen die Menschennatur
bis zu einer derartigen teuflischen Carrikatur verwüstet und
verwildert worden sei. Die Geschichtschreiber der alten Zeit hätten,
vom allgemeinen Kaiserhass ihres Geschlechtes verführt, die Farben
zu grell aufgetragen und die allerdings vorhandene Lasterhaftigkeit
noch selber so sehr verzerrt, bis sie sich in den wenn auch weit
und viel fassenden Rahmen menschlicher Verirrung nicht mehr
einfügen lässt. Allein besinnen wir uns wohl, zu einer solchen

Voraussetzung unsere Zuflucht zu nehmen. Wird auf dem Boden der
Geschichte einmal dem subjektiven Gefühl eine so absprechende
Stimme zugestanden, so laufen wir Gefahr, dass die bestbezeugten
Thatsachen, sobald sie dem individuell gestimmten Leser
widerstehen, vom Geschichtsblatte gestrichen und der Legende wo nicht
der Leidenschaft zugewiesen werden. Besinnen wir uns noch mehr
gerade bei Historikern wie Tacitus, Suetonius, Dio Cassius.

Namentlich ist es der erslere, Tacitus, der mit seiner Geschichtschreibung

von jeher nicht nur den Glauben, sondern vollends die

Bewunderung der Mit- und Nachwelt auf sich zu ziehen gewusst hat.
Wie genau geht er dem Lauf der Dinge, dem Entwicklungsgang
der Thatsachen nach und geht diesen Thatsachen immer auf den

Grund, wie sucht er zu den Handlungen der Menschen die richtigen
Motive hervor, wie verknüpft er jede Erscheinung mit der örtlichen,
zeitlichen, causalen Umgebung, aus der sie hervorgewachsen ist,
und legt uns jedes geschichtliche Moment als das nothwendige
Ergebnis der innerlich und äusserlich zusammenwirkenden Faktoren
dar! Wie tief durchdacht, wie geistig begründet, wie vielsagend



80

im gedrängten Styl schreibt Tacitus Geschichte! Wie viele Historiker

der Nachwelt haben ihn angestaunt, wie hat, von ihm zauberhaft

gefesselt, unser schweizerische Geschichtschreiber Johannes

von Müller kein Ideal sehnsüchtiger im Herzen getragen als
Geschichte zu schreiben mit dem nämlichen Griffel des Tiefsinns, der

Gedankenschärfe, der Sprachgewalt, mit dem Tacitus römische
Geschichte geschrieben hat. Und Johannes von Müller hat Geschichte

auch so geschrieben, wirklich vom Geist und Wort eines Tacitus

getragen, nicht selten ist Johannes von Müller der schweizerische
Tacitus geheisen worden! Was hat nun unser Glarean gethan?
Ganz ebenso hat er sich in die römischen Historiker tief hinein
gelesen, hat sich von der Wahrheit ihrer Geschichte erfüllen lassen,
und ist nie von der Versuchung befallen worden, er müsse an der
Treue dieser aufgetragenen Kaisergemälde zweifeln, er, der sonst

wusste, was historische Kritik ist und dies uns zur Genüge bei
Livius und andern bewiesen hat. Gerade hier, in der schauerlichen
Cäsarengeschichte, legt Glarean hochachtbare Vorzüge seines ächten
sittlichen und geistigen Adels dar. Er zeigt uns nicht bloss, dass

er der gründliche Forscher des Alterthums im richtigen Verständnis

der klassischen Autoren ist. Er ist im innersten Gefühl
empört ob der sündlichen Lüsternheit, mit welcher diese Tugendschänder

Jugend und Alter verderben. Kommt da nicht wieder jene
reine Sittlichkeit zu Worten, die an Glarean immer gerühmt worden
ist Er kann nicht Sprachen genug finden, das fluchwürdige Spiel
zu geissein, das der cäsarische Egoismus mit Menschenwürde und
Menschenehre treibt, um bald einzelne Menschen, bald das gesammte
Volk zu elenden Werkzeugen der Launen, der Lüste und Laster zu
machen. Redet da nicht wieder jene Menschenliebe, die zunächst
nicht an sich und den eigenen Gewinn oder Genuss, sondern an

andere und an ihr Woblergehen und ihren höhern Lebenszweck
denkt? Hat uns Glarean hievon nicht durch alle Jahre und an
allen Orten seiner Wirksamkeit so viele Beweise gegeben? Er
schüttet gleichsam im Namen der Menschheit den Jammer über die

Tyrannei aus, mit welcher die Wütheriche jedes offene Wort, jeden
fröhlichen Blick schnaubend verfolgen, und die Freiheit, des
irdischen Daseins goldenes Kleinod, bis auf des Kindes Keim, bis auf
des Säuglings Wiege zu erwürgen suchen. Haben wir da nicht
wieder jenen Freiheitssinn, der unsern Glarean schon als Knaben
auf der Heimath Bergen, bei der Heerde, dann unter seinem lieben



81

Rubellus in der Schule zu Bern und Rottweil so hoch hob, jenen
Freiheitssinn, der ihm den begeisterten Preis seines schönen freien
Heimathlandes im Panegyrikon und in andern Gaben seiner Muse

eingehaucht, jenen Freiheitssinn, den Glarean auch als Mann und
noch als Greis, trotz seines religiösen Conservatismus, als Lehrer
unter der Jugend, als Gelehrter in den Büchern nie ganz verläugnet
hat? Es ist, wir dürfen es sagen, die tiefbeleidigte Menschlichkeit,
die aus Glarean spricht, es ist geradezu ein heilig zürnendes Gewissen,

mit dem Glarean an seine Vorlesungen über den Geschichtschreiber

Suetonius schreitet und die Stimme erhebt, um die ewigen

Menschenrechte der Religion, Humanität und Bildung gegen das

Tyrannenregiment wahnsinniger Machthaber zu wahren. Was die
Erhabenheit der ganzen Sache gewissermassen verdeckt und stört
und was wir unserm Glarean gerne erlassen hätten, das sind
allerdings die nnnöthigen Zulhaten in ihrer sonderbaren Scenerie, der
weit herum gesuchte Eingang mit dem Lobgesang auf die Geburt
Christi und mit den Fingerzeigen auf die Ränke des Satans. Man

muss dies eben auf Rechnung der uns ja wohlbekannten Natur
Glareans setzen, die ihn von Zeil zu Zeit mit einer närrischen

Anwandlung plagt. Dass er aber über den Unmenschen von Cäsaren

gleichsam die Besinnung verlieren kann und ihm dabei Athem und

Sprache ausgehen wollen, ist ein unverkennbares Ehrenzeugniss seiner

ganzen geadelten Persönlichkeit und dient uns überdies noch

zu dem Beweise, wie Glarean Geschichte nicht etwa blos dazu lernt
und lehrt, um ihren mannigfaltigen Stoff zu einer hohiprunkenden
Vielwisserei zusammenzustöppeln, sondern um diesen Geschichtsinhalt
durch das eigene Herz gehen und hinwieder das eigene Herz durch
die Geschichte für das Gute und wider das Böse bilden zu lassen,
und dies, wird immer wieder gesagt werden müssen, ist doch aller
Geschichte eigentlicher vorzüglicher Zweck und Segen.

So viel Glarean an den lateinischen Prosaikern verbessert und
beleuchtet hatte, so vergass er ob ihnen doch auch die Poeten nicht.
Er bearbeitete den Horaz (Oden, Satyren u. s. w.) den Ovid

(Metamorphosen), zwei berühmte Dichter im Zeitalter des Augustus, den

Komödiendichter Terenz vom 2. Jahrhundert an vor Christus, und
den aus Spanien gebürtigen Dichter Lukanus, der durch den

Tyrannen Nero aus seiner hochpoetischen Laufbahn in den Tod

getrieben wurde. Dagegen ergieng sich Glarean nicht weit auf dem
6



8â

Gebiete der griechischen Classiker. Ausser dem geschichtlichen
Werke des Dionysius von Halikarnass behandelte er nur Homers

Batrachomyomachie oder den Froschmäusekrieg, dem er eine Vorrede

und Anmerkungen widmete. Er war eben doch in die

griechische Welt und Sprache etwas spät eingeführt worden und
hatte nicht schon mit den ersten Schuljahren jenen geläufigen Zug
bekommen, wie es ihm bei Roms Schriftstellern in so glücklicher
Weise zu Theil geworden war. Dafür sass Glarean über den

Werken des Boethius, des hochdenkenden Philosophen und
Staatsmannes aus Rom im S. und 6. Jahrhundert, der wie ein erhabener

Stern am Himmel der abendländischen Kirche zu einer Zeit
erglänzte, als so wenig Licht in Glauben und Wissenschaft durch die
christliche Welt leuchtete. Aus den Werken des Boethius las

Glarean jedoch nur diejenigen heraus, welche mathematischen und
musikalischen Inhaltes waren, begleitete sie, da sie, oft dunkel
gehalten, für den gewöhnlichen Leser unverständlich waren, mit den

nöthigen Erklärungen und gab sie heraus. Mit dem gleichen Fleisse

verlegte er sich auf die Grammatik des Aelius Donatus, der um die
Mitte des 4. Jahrhunderts unserer Zeitrechnung als Grammatiker zu
Rom gelehrt hat und unter seinen Schülern auch den hl. Hieronymus
gehabt haben soll. Die Grammatik des Donatus gilt als das erste

Lehrgebäude, das den ganzen grammatikalischen Stoff in
systematischer Behandlung durchführt. Sie darf als das grundlegende
Elementarbuch aller folgenden Grammatiken, wir dürfen sagen, bis
auf unsere Zeit angesehen werden. Sie stellt die Regeln über
Wortklassen und Sprachtheile, Formenlehre und Syntax, prosaische
und poetische Diction, die Figuren u. s. w. so dar, wie wir sie

der Hauptsache nach jetzt noch in unsern Lehrbüchern vor uns
haben. Es lässt sich begreifen, dass Glarean als Philologe und
Mann des Faches ein solches Werk mit besonderer Vorliebe an die
Hand nahm und ihm ein einlässliches Studium widmete. Die
Ausgabe, die er von dieser Grammatik bearbeitete, that denn auch dar,
mit welcher wissenschaftlichen Tüchtigkeit Glarean auch hierin als
der eigentliche Fachmann auftrat und die richtige Behandlung der
Grammatik in den Schulen förderte, die eben damals noch gar nicht
auf der gehörigen Stufe standen. In welchem Geiste Glarean die
Dialektik seines Lehrers, des ausgezeichneten Humanisten Johannes

Gäsarius, behandelte, haben wir früher in seiner kölnischen Studien-



83

und Lehrzeit erwähnt und uns gefreut, wie er dabei als begeisterter
Schüler nicht nur seine innige Dankbarkeit gegen den geliebten
Lehrer, sondern auch den unerschrockenen Muth für die Sache der
freien Wissenschaft bekundete.

Wieder sehen wir Glarean nach zwei andern Richtungen
beschäftigt und darin eine rühmliche Thätigkeit entfalten. Es sind die

mathematischen und musikalischen Studien, in die er sich vertiefte
und über die er eigene Werke veröffentlichte. Er schrieb eine

Abhandlung über das römische Ass und dessen Theile, was, wie er

bemerkt, eine nöthige Arbeit sei. Denn viele reden und schreiben
über den Gegenstand, ohne davon auch nur einen ordentlichen
Begriff zu haben. Da Glarean auch Lehrstunden über die Arithmetik
hielt, verfasste er eine kleine Schrift als Leitfaden für dieses

Unterrichtsfach und führte darin 6 Species auf, nämlich ausser den vier
bekannten nqch die Progressionen und Proportionen, ebenfalls ein
namhafter Fortschritt für den noch niedrigen Standpunkt der

damaligen Zeit. Aber eine noch viel grössere Bedeutsamkeit zeigt er

uns auf dem musikalischen Gebiete. Hier bekommen wir die

Ueberzeugung, dass Glarean unverkennbar eine musikalisch sehr

begabte Natur war und zumal gegenüber seinen Zeilgenossen auf
einer gewissen Höhe stand, wo sich nicht gerade jeder mit ihm
messen konnte. Hatte er sein musikalisches Ohr nicht schon als

Schüler des Rubellus zu Rottweil in jenen Anordnungen des

Glassengesanges verralhen? Zehn Jahre später, anno 1516, gab er zu
Basel sein erstes musikalisches Werk heraus, Isagoge in musicen,
eine Einleitung in die Musik. Es erschien in zweiter Auflage 1549

unter dem Titel: De musices divisione et definitioue, und führte
diesmal noch eine Ode mit sich: In laudem citharre et musices.

Er könne, schreibt er in der dem Bürgermeister von Freiburg, P.

Falle, gewidmeten Zueignung des Buches, nicht begreifen, dass jetzt
die Musik von niemand in rechter Weise und Wissenschaft betrieben
werde. Die Musik sei unter den schönen Künsten doch diejenige,
weiche in das erste Alterthum zurückreiche und dort schon von
den Menschen hoch gehalten worden sei. Er seinerseits, versichert
Glarean, wolle alles thun, in seinem jetzigen Geschlecht die Musik
zu Ehren zu bringen. Eben deshalb habe er auf dieses Handbuch

so viele Mühe verwendet und gebe es heraus, um Jünglingen die

alte griechische Musik lieb zu machen und ihre Herzen zu der



84

hehren Kunst hinzuziehen. Freilich brachte das Buch, so gut alles

gemeint und behandelt war, so vielerlei fremdartige Dinge, dass es

sich zum praktischen Gebrauche nicht recht eignete und niemand
ein bestimmtes Bewusstsein bekam, wie man nun in Zukunft Musik
treiben müsse. Eine genauere und gründlichere Behandlung widmete
er dem Gegenstande in seinem grössern Werke, in dem Dodeka-

chordon, das in Basel 1547 herauskam. Er hat in demselben den
Plan versucht, die Lehre von den 12 Tonarten zu begründen, und
geht anderseits daran, die musikalischen Lehrsätze der Griechen
sowie die darüber aufgestellte Theorie des Boethius zu untersuchen.
Der letztere hatte nämlich, wie oben angedeutet, ein dunkel
geschriebenes Werk über griechische Musik hinterlassen und Glarean
es unternommen, das Buch des Boethius mit Erläuterungen zu einem
bessern Verständniss zu bringen. Er hatte es noch ein Jahr vor
dem Dodekachordon, 1546, drucken lassen. Das Dodekachordon
nun ist verschieden aufgefasst und von vielen irrig verstanden worden.

Mit demselben, sagte man, habe Glarean die Absicht gehabt,
die alten griechischen Tonarten für seine Zeit wieder herzustellen.
Das ist nicht richtig und ist eine Meinung, die nachweisbar aus
einer Täuschung entstanden ist. Als guter Hellenist nämlich benennt
Glarean aus Vorliebe alles griechisch, giebt den Tonarten, dem alten
und neuen Saiten- oder Tonsystem griechische Namen und hieraus
hat man jenen oberflächlichen Schluss gezogen. Allein das sind,
wie gesagt, nur Wörter und Namen, in der Sache selbst ist es

etwas anderes. Bis dahin hatte gewöhnlich das Achtsaitensystem,
bei Glarean Octochordon genannt, bei allen gegolten, die von Musik
sprachen und in Musik handelten. Er führe nun, sagte Glarean,
dieses verkürzte, blos in 8 Tönen bestehende System weiter aus
und vermehre es bis auf 12 Tonarten. Das sei also ein

Zwölfsaitensystem, das er darum mit dem Namen Dodekachordon
bezeichne. Was ihm übrigens, frägt er scherzhaft, nun wohl geschehen
werde Die Lakedämonier hätten den Musiker Timotheus aus Milet
von ihrem Gebiete verbannt, weil er die Saiten der Lyra um eine

einzige vermehrt hatte. Er nun, Glarean, vermehre die bisherige
Saiten- oder Tönezahl um vier. Man werde ihn also nicht blos
aus einer Gegend, sondern überhaupt aus der ganzen Welt
verbannen — Das Dodekachordon Glareans hat einen vorzüglichen
Werth. Es ist das Hauptwerk jener Zeit über die Musik. Es giebt



85

uns eine schön geordnete Theorie der Musik und eine sorgfältige
Charakteristik der Tonarten, führt viele Gompositionen der besten

Tonsetzer aus dem 15. und 16. Jahrhundert an, bereichert sie mit
eigenen Gompositionen Glareans und enthält eine Reihe trefflicher
Notizen und Beweisführungen, welche für die Geschichte der Musik
auf alle Zeiten hinaus ihre Bedeutung behalten werden. Dabei
zieht sich durch das ganze Werk eine gesunde Kritik, welche
Verstösse und Unnatur abweist und in das Geleise der ächten Musik
einlenkt. Was nun den musikalischen Schritt anbelangt, den Glarean

von den 8 bis zu 12 Tonarten thut, so verhält sich dies, kurz
bemerkt, folgendermassen. Die Griechen hatten ursprünglich 3

Tonarten und benannten sie nach den Völkerschaften, bei denen die
betreffende Tonart vorzüglich in Gellung war. Die Tonart, welche

von unserm D aus genommen wird, hiess, als beliebt bei den

Doriern, die dorische, von E aus die phrygische, von F aus die

lydische. In späterer Zeit kam von G aus die jonische dazu, was
also unserer Octave entspricht, und von A aus die äolische. Jede

dieser 5 Tonarten erhielt noch einen Unter- und Oberton, ein flypo
und ein Hyper, z. B. Hypodorisch und Hyperdorisch u. s. w. Es

wären somit 15 Tonarten. Da aber 3 derselben als blosse
Wiederholungen erschienen, so bestanden in Wirklichkeit nur 12, die sich

so ziemlich mit unsern 12 Dur-Tonarten vergleichen lassen. Nur
müssen wir alle diese Tonarten auf der blossen planen Tonleiter
laufen lassen und dürfen an keine # und b, an keine Erhöhung
und Erniedrigung denken. Von diesen griechischen Tonarten gieng
nun Glarean allerdings aus, verfolgte aber eine andere Scala und
setzte vielmehr die alten gregorianischen oder eigentlich ambro-
sianischen Töne fort. Derselben waren 4, nämlich c d e f. Nun

fügte Glarean noch die beiden Tonarten a und c ein und liess h
als die nicht reine Quinte weg. Die 4 Grundtöne stammten von
Ambrosius, Bischof von Mailand 374—97, und sind nicht Tonarten
in unserm Sinn, sondern nur gleichsam Tonformen, musikalische

Formeln, nach denen die alten Psalmen gesetzt und gesungen wurden.
Sie hiessen die authentischen Töne, weil sie für den Kirchengesang
als fest und bleibend angenommen waren. Diese Töne versetzte
dann Gregor der Grosse in die Unterquarte. Jeder Ton bekam
einen Nebenton und diese Nebentöne wurden die plagalischen
genannt, also eine ähnliche Erweiterung wie bei den griechischen Ton-



86

arten. Ein Beispiel sei uns die dorische Tonart. Authentisch heisst
sie D e f G A h c D und hypodorisch ist es in plagalischem Untersatz

folgende Reihe À h c D e f G A. Die kleinen Buchstaben e f
und h c sollen nur die Halbtöne, das mi-fa, darstellen. Je nachdem

nun dieses mi-fa da oder dort steht, unterscheiden sich die

Tonarten, sowie auch je nachdem der Grundton seine Stelle da oder
dort hat. Das ist etwas ganz anderes als jetzt bei uns. Unsere

Dur- und Molltonarten haben das mi-fa oder die Halbtöne immer an

der nämlichen Stelle. In jenen Kirchentonarten wechseln sie den

Platz, sie haben in jeder Tonfolge wieder eine andere Stellung, und
das ist etwas, was unserm Ohr fremdartig klingt. Auf dieser Basis

führte Glarean seine 12 Tonarten aus. Dabei war sein Augenmerk
nach zwei Seiten gerichtet. Er .rang darnach, theils eine innere

Läuterung des vielfach getrübten Kirchengesanges zu erzielen, theils
eine Erweiterung und Vervollständigung der noch in engen Formen

gebundenen Tonkunst überhaupt herbeizulühren. Dazu bat Glarean

mit seinem Dodekachordon unstreitig in bedeutsamer Weise neue
Bahn gebrochen und in selbstständigem Verfahren einen
vorwärtsführenden Anstoss gegeben, ohne zurückzuschrecken, wo es galt,
den zähen Schlendrian althergebrachter Gewohnheiten zu beseitigen
und ohne sich beirren zu lassen, wenn eine hochgestiefelte Autorität
das Veto ihrer vornehmen Einbildung einlegen zu können meinte.
Wie Noth that es damals, dass solche Männer ihre Stimme erhoben!
Wie waren durch die contra-punktischen Künsteleien Kirchengesang
und Kirchenmusik verunziert und profanirtl Wir brauchen, sagt
Glarean im Dodekachordon, Arbeiter von beiden Sorten, solche,
die uns eine rechte Melodie schaffen, und wieder solche, welche die

geschaffene Melodie in Harmonie zu setzen verstehen. Der erste,
der Componist, wie wir jetzt sagen, hiess ihm, wieder griechisch,
Phonaskus, wörtlich Stimmüber, Stimmbildner, also Sangmeister,
der eine eigene oder Anderer Melodie vortrug und darin Unterricht
erlheilte. Der andere, der Harmonist, führt bei ihm den Namen

Symphonetes, »Stimmenselzer». Wenn sie nun, glaubt Glarean,
Männer mit solcher Kunst und Kenntniss reichlich hätten, so könnte
es auch im Heiligthum der Religion besser werden und würde hier
die selige Zeil einer wahren Frömmigkeit und Einigkeit anbrechen.

Darum sollten, mahnt er, Männer dieser Art überall sich aufsuchen,
mit einander für einen so erhabenen Zweck zusammenwirken und



87

der ächten Kunst der Töne mit ihrer wunderbaren Gewalt die
Thiire des Hauses, die Pforte der Kirche, den Weg in jeden Kreis
menschlicher Gemeinschaft und Verbrüderung aufthun. Aber

warum, fragen nun wir, hat ein Mann wie Glarean, in dessen Seele

so viele Saiten hoher und heiliger Harmonie klangen, seinen Zug
nicht dahin genommen und seinen Fuss nicht dahin gelenkt, wo
dem Kirchenlied in seiner Kraft und Schönheit die Herzen und die
Stimmen wieder zufielen? War es nicht die Reformation, die dem
Kirchenlied die Tempelpforten mit wahrhaft geweihter Prieslerhand
aufschloss? Allerdings war es leider! nicht die reformirte Kirche
deutscher Seite, die es that. Leider sagen wir mit Recht, war es

nicht Zwingli, der Kirchenlied und Kirchenmusik in ihrem Werth
erkannte oder wenigstens verwandte und dieses mächtige Element
in den Dienst der neuerstandenen Kirche zog. Er hat vielmehr
beides aus der Kirche hinausgedrängt. Im Kreis des Heiligen waren
ihm Lied und Musik ein Adiaphoron, eine gleichgültige Sache, man
könne sie haben und auch nicht, und eben jetzt, in seinen Tagen,
meinte er, sei nicht die Zeit, die Künste zu pflegen. Von dieser
Zeit war er eben selbst in ihren mehr als nur reformatorischen,
in ihren revolutionären Zug mithineingenommen, um die abwehrende
und sogar zerstörende Hand gegen alles zu erheben, was aus der
alten Kirche und von der römischen Seite herstammte, mochte es

auch, wie Gesang und Musik, an sich noch so schuldlos und selbst
löblich sein. Jetzt hatte Zwingli für Symbole und Ideale aus dieser
Sphäre keinen Sinn. Ihm schwebte am höchsten die Aufgabe, mit
dem Wort auf die Herzen zu wirken und diese Herzen von der
Kette der falschen Satzungen, mit der sie hartnäckig umspannt
waren, vermittelst der demonstrirenden Methode überzeugender
Wahrheit wegzureissen. In Lehre und Logik für den begreifenden
Verstand erblickte und suchte er die erste Waffe gegen die Feinde
wie die stärkste Stütze der nur auf das Wort der Offenbarung
gestellten Kirche; aber Zwingli verkannte, was für eine Gewalt in
der Gefühlswelt verborgen liegt und wie diese Gefühlswelt noch auf
andern Schwingungen als auf dem wenn auch starkeb Flügel des

Wortes zu ewigen Ahnungen entfaltet werden kann. In realistischer
Zweckthätigkeit sann Zwingli staatsmännisch über Kirchenordnung
und Kirchenverfassung, aber auf den Kirchenkultus warf er nur
etwa Seitenblicke und war oft nahe daran, in demselben nichts als



88

Formenkram, nichts als Schau- und Scheingepränge der römischen
Kirche zu sehen. Das war, wir wollen es unverholen heraussagen,
eine tadelnswerthe Einseitigkeit und Uebertreibung, aber es lässt

sich darüber für ihn manche Entschuldigung finden. Er war
ausserordentlich beschäftigt und hatte für ein anderes Gebiet keine Zeit.

Ferner wurde er mitten aus diesen Jahren rastloser Thätigkeit durch
den Tod entrissen, viel zu früh, als dass es ihm vergönnt sein

konnte, versäumte Arbeit oder Aufgabe später nachzuholen. In
Zürich war er, was ebenfalls nicht ausser Acht zu lassen ist,
vereinzelter als Luther und nicht umringt wie dieser von Dichtern und
Sängern. Er kannte zudem den Kirchengesang besonders der Nonnen
als ein blosses klägliches Geplärre und nennt es auch nur ein
»mönen und brögen». Schade, dass es um ihn herum so war und
mit ihm so gieng!

Der Nachtheil drang mit ihm auch in die von ihm vertretene
Richtung über und wurde Jahrzehende lang ein beklagenswerther
Mangel im Gottesdienst und Glaubensleben sehr vieler reformirten
Gemeinden. Ja bis in unsere Tage herein hat man der reformirten
Kirche jene gedankenmässige Kahlheit, jene gefühlsarme Nüchternheit

nachweisen wollen und glaubte, dafür immer Zwingli
verantwortlich machen zu dürfen. Nicht ohne Grund, gewiss, wie
bemerkt, aber auch nicht in dem Masse, dass die ganze Verschuldung
einzig und allein auf Zwingfi zurückfällt. An sich war Zwingli
ganz und gar nicht unmusikalisch, vielmehr übte er Gesang und
spielte Instrumente mit eigentlichem Talent. Zu Bern bildete er
dieses Talent so weit aus, dass sich die dortigen Dominikaner alle
Mühe gaben, ihn eben deshalb in ihren Orden herein zu ziehen.

Zu Basel suchte er, wenn er an den trockenen Formen der Scholastik

ermattete, des Gemüthes Erfrischung, wie Mykonius genugsam
bezeugt, wieder in Gesang und Musik. Es hiess bei seinen Bekannten,

Zwingli sei so geschickt, dass er in kurzer Zeit alle Instrumente

gelernt halte und spielen konnte. Die Gegner legten es ihm ja
eben im bösen Sinne aus, er sei ein magister in arlibus liberalibus,
ein Meister,* heisst dies bei ihnen, in liederlichen Spielereien, ein

fertiger Mann in Bübereien, wie ihn Salat in seine Chronik setzte,
in Trommelschlagen, Pfeifen, Lauten, Harfen, er sei mit einem Wort
nichts anderes als ein evangelischer Pfeifer. Von besserer befreundeter

Seite wurde er dann freilich dafür ganz anders geschätzt. Er



89

habe, sagt Bullinger, Lieder gemacht und zu diesen Liedern auch

noch die modos gesetzt, das Gesang zu 4 Stimmen geordnet, und
diese Lieder seien hernach an den Höfen der Fürsten und von den

Musicis in den Städten gesungen und geblasen worden. Ist es nun
nicht tief zu bedauern, dass Zwingli diesen seinen allseitig bezeugten

Herzenszug, die musikalische Begabung und Veredlung, nicht
gerade auf dem heiligen Gebiete hat walten lassen Wäre es nicht
möglich gewesen, dass er und Glarean sich eben im Kirchenliede
inniger gefunden und gebunden hätten und es vielleicht nie zu jener
schroffen Trennung der beiden gekommen wäre? Freilich — hätte
Glarean in dieser gemeinsamen Friedenssphäre, in der Verklärungswelt

der ewig freien Harmonie, eine Verbindung mit der Reformation

eingehen wollen und hätte es nicht mit Zwingli thun können,
so wäre ja ein anderer da gewesen, der ihm dazu Herz und Hand

geboten hätte, und zwar Einer im frischen Schwung poetischer und
musikalischer Fittige, das war Luther. Wie hat Luther dem Liede
die Kirche, aber auch der Kirche das Lied geweiht, das Lied
gerade als Choral, um es wieder in den Mund des allgemeinen Volkes,

der gesaramten gottdienenden Gemeinde zu bringen! Wie hat

er dazu seine Lieder gedichtet, zu denselben Melodien erlesen oder
selbst gemacht und wie glücklich ist er gewesen, die trefflichen
Männer Walther, Senfl, Rumpff als musikalische Gehülfen um sich

zu haben 1 Im vierstimmigen Chor muss ihm das Kirchenlied durch
Kirchen und Schulen gehen, durch Sängervereine lässt er es

einüben, durch Currenden oder fahrende Schüler verbreiten, durch
junge Prediger empfehlen und vorsingen. So sehr ist Luther, im
völligen Gegensatz zu Zwingli, dafür beseelt, mit dem Wort der

Predigt auch den Sang des Liedes zu vereinen, dass er junge
Gesellen, wie er sagte, nicht zum Predigtamt ordnen wollte, sie hätten

sich denn in Sang und Sangesschule wohl versucht, ja er führte
geläufig den Satz im Munde: Einen Prediger, der nicht singen kann,
den seh' ich gar nicht an I Mit welcher Gewalt brechen die Lutherlieder,

dem einherrauschenden Strome vergleichbar, nach allen

Richtungen aus, auf alle Wege hin! Wie werden sie mit ihren
lieben Melodien iu Häusern, Werkstätten, auf Marktplätzen, Gassen,

Feldern, überall, wo Menschen sich zusammenfinden, gesungen!
Wer sollte es verkennen, wie viele Herzen aus dem Volk heraus
eben dadurch zu Luther und seiner Sache hingezogen wurden und



90

was für einen hohen Dienst das Lied mit seiner heiligen Macht der
Reformation geleistet hat! Es hat seine guten Gründe, wenn
der Jesuit Gonzen in die Klage ausgebrochen ist, Luther habe

mit seinen Liedern mehr Seelen getödtet als mit seinen andern
Schriften 'und Reden. 0 was für einen Genossen in seiner hohen
Sache hätte Glarean an Luthern und was für ein Bündniss an dessen

Sängerkreis gehabt Allein es kommt nie und nirgends zu
einer Verbindung, nicht einmal zu einer Annäherung. So erhaben
das Werk ist, das Glarean und Luther betreiben und so hoch der
Eifer geht, mit dem es auf beiden Seiten gehegt und gepflegt wird,
trotz aller dieser schönen und innigen Verwandtschaft bleibt
zwischen ihnen eine fremd auseinander spannende Klüftung, und wo
müssen wir die Schuld hievon abermals suchen als in jener Ver-
fehdung und Verbissenheil, welche Glarean an der Seite des Erasmus

gegen die Reformation und Reformatoren und namentlich gegen
den deutschen Reformator fast unwissentlich eingeathmet hat. Sie

hat es ihm auch hier nicht zugelassen, die Personen zu vergessen
und über ihnen ein herrliches Werk geistigen Segens gemeinsam zu
treiben. Gewiss wäre Glareans Dodekachordon noch etwas anderes

geworden, wenn es den frischen Odem des Lebens in sich

aufgenommen und sieh dadureh zu einem verständlichen Buch im Mund
und Verkehr des Volkes gemacht hätte, während es so bei aller
Fülle des Inhaltes nur eine gelehrte Theorie mit abstrakten Sätzen

geblieben ist, die sich nicht wahrhaft in Fleisch und Blut, in Sang
und Klang umsetzen Hessen. Was sollen wir vollends sagen, wie
viel Glarean eben gerade der sang- und klanglosen Kirche semes

Freundes Zwingli hätte nützen können, wenn er Luthers Lied in
diese Kirche hineingetragen hätte, er, der dazu mit seiner Kenntniss
der Sache und mit dem Gewicht seines Namens befähigt gewesen
wäre, wie kaum ein auderer _

Es ist noch ein Gebiet zu nennen, auf dem sich Glarean
durch verschiedene Arbeiten bethätigt hat und wo wir ihm ebenfalls

mit gespannter Aufmerksamkeit nachgehen wollen, das ist die

Geographie, von der wir schon früher ein Wort angebracht haben.
Seine Hauptarbeit ist das Buch der Geographie, das er zum ersten
Male im Jahre 1527 zu Basel, später noch manchmal, zuletzt im
Jahre 1551 zu Freiburg herausgab. In dieser Schrift legt Glarean
kurz und klar die geometrischen und astronomischen Prinzipien



91

der mathematischen Geographie dar, sodann die Eintheilung der
Erde in Zonen, die Bestimmung der geographischen Lage, die Tageslänge

unter verschiedenen Polhöhen u. s. w. Er giebt ferner eine

Beschreibung der Länder von Europa, Afrika, Asien, nebst den

wichtigsten Flüssen, Städten, Gebirgen und andern Angaben. Zum
Schluss erwähnt er doch auch die neuen Entdeckungen von Columbus

und Amerigo Yesputius, von welch' letzterm bekanntlich die

neu entdeckte Welt ihren jetzigen Namen Amerika erhalten hat.
In der Ausgabe von 1528 hat das Buch eine Zuschrift an den Polen
Joannes a Lasko, den polnischen Reformator, Schüler des Erasmus
und Propst zu Gnesen seit 1526. Es ist in 40 Capitel eingetheilt.
Die 19 ersten Capitel behandeln die allgemeine Geographie. Darin
finden sich Artikel wie de mensura et ejus partibus, de pede Romano,
im 19. Cap. de inducenda papyro in globum, wo gezeigt wird, wie
ein aus 12 kleinen Monden zusammengesetztes Kugelnetz gezeichnet
werden müsse. Ueberhaupt verräth Glarean auch in diesem Fache
der Geographie einen nicht gewöhnlichen Standpunkt. Er zeigt

grosse Kenntnisse, richtige Begriffe, und einen überall herumsuchenden

Forschergeist, der überraschende Blicke bald dahin, bald dorthin

wirft und die Mängel andeutet, an denen die Geographie zu
seiner Zeit noch leidet, wie die Instrumente noch verbessert und
vielerlei zweifelhafte Punkte gelöst werden sollten. Eine Frage von
ausserordentlichem Interresse ist es für uns, welche Stellung Glarean

zum copernikanischen Weltsystem eingenommen habe, und wir können
nicht umhin, dieser interessanten Betrachtung einige Augenblicke zu
widmen. Im Jahr 1543 war Nikolaus Copernikus auf den offenen

Schauplatz der Welt und Wissenschaft mit seiner neuen Theorie

herausgetreten, über welcher er mehr als 30 Jahre, tief versunken
in die grössten Probleme, gebrütet hatte. Zu Nürnberg kam das

merkwürdige Buch heraus und führte den Titel: De orbium cœles-

tium revolutionibus. Ein grosses Ereigniss ist mit dem Buch sachte

von einem kleinen Punkt ausgegangen, von jenem Frauenburg, dem

Städtchen dort oben am frischen Haff im Königsberger Kreis, wo

Copernikus Domherr oder Canonicus war. Eine Brandfackel war
angezündet, die zu einem Weltfeuer hellflammender Wissenschaft, aber

auch zu einem Weltbrand heftiger und heute noch hitziger Kämpfe
geworden ist. Und wahrlich, bei der hochgehenden Macht und
Wacht der -Kirche und ihrer Hierarchie hätte das eine ganze Re-



92

volution neuer Lehren umschliessende Buch auch dem Verfasser

selbst, dem Frauenburger.Domherrn, höchst gefährlich werden können.
Das hatte Gopernikus in eigener Ahnung erkannt und war auf den

glücklichen Gedanken gerathen, dem Donnerstrahl gerade an
demjenigen Orte zuvorzukommen, von dem er ihn am tödtlichsten
treffen konnte, das war ja Rom, wenn auch für ihn eine gewisse
Beruhigung darin liegen mochte, dass er vor Jahren als Lehrer der
Mathematik gerade in Rom seihst angestellt und mit Auszeichnung
behandelt worden war. Er widmete das Buch dem Haupt der

Kirche, dem Papste, und hatte das Glück, dass der Papst die

Widmung annahm und damit über das Buch gleichsam die Schutzflügel
päpstlicher Gnade spannte, unter denen sich der Domherr geborgen
sah, wenn das Wetterstürmen von gewissen Seiten her gegen ihn
losbrechen sollte. Es ist Paul III., derselbe Papst, welcher im Jahre
1540 den fanatischen Spanier Jgnatius Loyola eingesegnet und mit
ihm den Jesuitenorden sanclionirt hat. Könnte man nicht versucht
sein, es eine Ironie des Schicksals zu nennen, wenn dieser Papst
Paul III. im Jahre 1543 das Buch des neuen Weltsystems aus dem
hochsinnenden Geist des Copernikus mit seinem päpstlichen
Wohlgefallen besiegelt und im nämlichen Jahre dem neugestifleten Jesuitenorden

aus dem von unten stammenden Geist die Vollmacht ertheilt,
beliebig Mitglieder aufzunehmen und beliebig Statuten aufzusetzen,
ohne dafür die päpstliche Genehmigung einholen zu müssen, um
welche doch bis dahin jeder andere Orden nachsuchen musste!
Was sind das für zwei himmelweit von einander abgetrennte Dinge*
die Entgegennahme des copernikanischen Weltsystems und die
Autoritätsproklamation des Jesuitenordens, und doch sind sie beide

gleichsam in eine einzige Stunde der Weltgeschichte zusammengedrängt,

sie, welche diese Weltgeschichte, die Geschichte der Ideen
und der von ihnen geleiteten Völker, in zwei so ungeheure Gegensätze

zertheilenl Sind je Wahrheit und Irrlhum in einem grössern
Contrast auf einen Augenblick zusammengetreten Aber gewiss ist
und bald kommt es an den Tag, dass es Geister geben wird, welche
beides, Wahrheit und Irrthum, dort oben am Firmament wie hier
unten auf Erden in hoher Klarheit zu schauen und zu scheiden

vermögen. Auf dem Stuhle Petri zwar sitzen diese Geister nicht.
Paul III. ist es so wenig als Pio nono. Haben doch die Jesuiten
noch vor einigen Dezennien von Rom als von der weltbeherrschenden



93

Cathedra aus der Menschheit zu erklären gewagt, das copernikanische
Weltsystem sei eine satanische Ausgeburt des Unglaubens und der

Unvernunft, und haben ja Protestanten wie Pastor Knak und
Genossen es nicht verschmäht, oder vielmehr sich nicht geschämt, mit
Rom in das gedankenlose Verdammungsgeschrei über den von der
Wissenschaft prachtvoll aufgeschlossenen Himmel einzustimmen und
zu dem astronomischen Aberglauben des ptolemäischen Weltsystems
zurückzukehren. Aber was denken wir nun von einem Geist wie
Glarean? Sollte auch er den kostbaren Fund hoher Wissenschaft
nicht erkennen? Sollte er ihn erkennen, aber nicht anerkennen?
Das Eine können wir wohlbegreifen, dass Glarean in seiner

Geographie vom Jahr 1527, also 16 Jahre vor der Erscheinung des

copernikanischen Weltsystems, über dieses aufgegangene Licht noch

kein Wort vorbringen konnte. Aber was sollen wir sagen, wenn
wir 24 Jahre weiter schreiten und zum Jahr 1551 kommen, wo
Glarean die sechste Ausgabe seiner Geographie in die Welt
ausgehen lässt? Warum sagt er hier nichts von der neuen Theorie,
die damals doch schon 8 Jahre lang die Geister beschäftigt hatte
Hat Glarean auch jetzt noch nichts davon erfahren? Das ist nicht
möglich. Das Buch hat von Anfang an ungeheures Aufsehen
gemacht. Oder ist die Idee des Gopernikus zu hoch gewesen und hat
Glarean sie nicht zu erreichen vermocht? Wer wagte eine solche

Vermuthung über einen Glarean, der von sich selbst aus über so
manche Frage der mathematischen Geographie Licht verbreitet und
eine für seine Zeit seltene Höhe der Erkenntniss einnimmt? Hat
Glarean, obwohl er das copernikanische Buch gelesen und verstanden

hat, dafür kein Interesse bekommen können? Hat er es als

eine werthlose Neuerung keiner Beachtung würdig gefunden? Auch
das ist unglaublich. Wer, wie Glarean, auf jeden Fortschritt
erpicht ist und selber Fortschritte zu erringen rastlos strebt, der ist

gewiss nicht der Mann dazu, gleichgültigen Sinnes, verächtlichen
Blickes über eine wissenschaftliche That von solch unerhörter
Bedeutung hinwegzugehen, wie sie von Copernikus auf dem Gebiete

tellurischer und astronomischer Forschung den Zeitgenossen vor den

sinnenden Verstand hingelegt worden war. Man darf nur die
belehrenden Zusätze, Ergänzungen, Berichtigungen beachten, die Glarean
seinem Freund, dem Humanisten Willibald Pirkheimer in Nürnberg
zu dessen neuer Ausgabe des Plolemäus geliefert hatte, so wird man



04

zu der Ueberzeugung geführt sein, dass es ihm unmöglich gewesen
wäre, auf dem nämlichen Gebiete gegen eine Lehre von geringem
Werth, geschweige gegen eine Entdeckung von so tiefsinniger Wahrheit

und so scharfsinniger Klarheit das Auge geschlossen zu halten.
Glarean wussle ganz gut,. dass für eine Reihe von tellurischen und
siderischen Erscheinungen alltäglicher Art im ptolemäischen System
keine erklärende Antwort zu finden war, von der Präcession der'

Tag- und Nachtgleichen gar nicht zu reden, die ja schon ein Hip-
parch von Nicäa auf Grund der bereits von Aristarch aus Samos

behaupteten Axendrehung und Sonnenumkreisung 160 Jahre vor
Christus gefunden hatte. Gewiss hat unserm Glarean eingeleuchtet,
wie unhaltbar im ptolemäischen System schon der erste Satz ist,
die Erde stehe still und die Sonne laufe, und noch unhaltbarer der
zweite, die Erde sei der Mittelpunkt des Universums, die Sonne

umkreise sie als ihre Dienerin oder Trabantin und alle übrigen
tausend und tausend Wellen bestünden nur um der einen kleinen
Erde willen. Das ist so geredet wie wenn gesagt würde, um einen

Wassertropfen zu bekommen, müsse man einen ganzen Ozean

herschaffen. Mit Gopernikus fielen alle solche ungereimte Meinungen

völlig dahin, mit ihm bekamen so viele Räthsel ihre ungezwungene
Lösung und jede andere Frage eine Antwort, welche wieder zu
weitern im System liegenden Schlüssen fortleitete. Wie hätte dies

einem Kenner und Forseber wie Glarean verborgen bleiben können

Gut. Aber wenn nun Glarean so zu Copernikus steht, warum hat
er das copernikanische System nicht in seine letzte Ausgabe der

Geographie aufgenommen, warum darüber nicht ein offenes Rekennt-
niss abgegeben, warum nicht seine dankbare Regeisterung
ausgesprochen? Hierüber bleiben wir in Yermulhungen stehen. Seit
seinem Zuge nach Freiburg hatte Glarean gegen alle Neuerungen
besonders kirchlicher Art Misstrauen gefasst und Gegenstellung
genommen. Das Feld der Geographie ist nun freilich in das
allgemeine Gebiet der Wissenschaft zu fassen und steht nicht im
unmittelbaren Zusammenhang mit Glaubenssachen. Das copernikanische
Weltsystem hätte also bei Glarean neben seinem Katholizismus Platz
nehmen können, war ja Copernikus selber auch noch innerhalb der
katholischen Kirche und in derselben sogar Canonicus. Das Hesse

sich sagen, wenn in diesem neuen Weltsystem nicht ein Satz

vorgekommen wäre, der geradaus und schroff gegen den Glauben ver-



CS

stiess. Das ist der Satz, dass die Erde gehe und die Sonne still
stehe, während in der Bibel völlig umgekehrt zu lesen ist, die
Sonne gehe und die Erde stehe still. Es ist bekannt, wie viel An-
stoss, ja Aergerniss das copernikanische Weltsystem mit diesem
Einen Satz gegeben hat. Das war zu weit gegangen, war zu kühn
geredet, war ein zu starker Schlag auf die unantastbare Autorität
der heiligen Schrift. Das konnte man nicht gelten lassen. Das

ganze Zeitalter erhob sich zum Widerspruch. Wir sehen Männer
stutzig werden, die sonst vor keinem freien Wort zu erschrecken

pflegten und den Lichtspuren der Wahrheit muthigen Schrittes in
alle Richtungen hinaus nachgiengen. Zu diesen Männern gehören
auch die vordersten Bahnbrecher geistiger Freiheit, die Reformatoren,
ein Luther und ein Melanchthon. Sie haben die Haltlosigkeit einer
irrigen Glaubenslehre, die Widersprüche einer verdrehten Syllogistik
scharfsinnig mit schlagender Gedankenfolge nachgewiesen. Aber
sie haben diese Gedankenschärfe fallen lassen, wo es gegen
Unrichtigkeiten oder Irrungen gehen sollte, die sich in der Bibel selber
finden. Sie haben es unbeanstandet hingenommen, wenn in Psalmen,
Iliob u. s. w. geschrieben ist, die Erde stehe auf Säulen oder die
Erde hange an Kelten, ohne die Frage zu wagen, worauf denn
ihrerseits wieder die Säulen ruhen, auf welche die Erde gestellt ist,
oder woran die Ketten haften, von welchen die Erde herunterhängt,
lauter Dinge, auf die jedes Schulkind von seinem ersten natürlichen
Denken aus hingeführt wird. Diesen Schritt über die Bibel hinaus
und geradezu wider sie thaten die Reformatoren nicht und wiesen
darum das copernikanische Weltsystem ab. Wir begreifen es in

gewissem Sinne. Die Bibel war ihnen die mächtigste und
geweihteste Waffe, mit welcher sie den Kampf gegen den Feind
eröffnet hatten und nun weiter führen sollten. Es mussle ihnen in
hohem Grade daran gelegen sein, diese Waffe unzertbeilt und
ungebrochen zu erhalten, also die Bibel in ihrer vollen Integrität und
Autorität zu wahren, wohl wissend, dass sie an Streitkraft ärmer
und ihres Sieges ungewisser werden, sobald sie in das Gotteswort,
mit dem sie sich wie mit einer geschlossenen Waffenrüstung zum
eigentlichen Weltkampf gegen einen übermächtigen Widersacher

gürten müssen, mit eigener Hand einen Riss machen. Wenn nun
auch Glarean mit ihnen nicht in den nämlichen Kampf einsteht und
den Feind nicht auf der gleichen Seite zu suchen hat wie sie, so



06

ist doch nach seiner ganzen Denkart und Herzensrichtung als gewiss
anzunehmen, dass er mit den Reformatoren immerhin dieselbe

Stellung zur Bibel als der unfehlbaren Richtschnur unseres Glaubens
und Lebens getheilt hat. Es ist daher nicht die Ungläubigkeit oder

eigentliche Feindseligkeit gegen die Wissenschaft, es ist weit mehr
einerseits die Uebergläubigkeit an die Bibel und ihre Autorität in
allen möglichen auch nicht religiösen Dingen, anderseits die Aengst-
lichkeit, die Bibel von ihrem seit allen Jahrhunderten behaupteten
Rang zweifelloser Wahrheit herunterzusetzen, wenn sie eines so

auffälligen Irrthums vor der ganzen Welt geziehen würde. Hat nun
Glarean, wie die Reformatoren gethan, das copernikanische
Weltsystem von sich abgewiesen und das ptolemäische festgehalten, so ist
es sicherlich aus diesen angeführten Gründen geschehen. Aber bei

all' dem bleibt noch etwas Raum übrig, meinen zu dürfen, Glarean
habe an dem merkwürdigen Buch: De orbium cœlestium revolutio-
nibus vielleicht doch sein Wohlgefallen gehabt, also vielleicht! Mail
kann nur sagen, er habe das Wohlgefallen nicht ausgesprochen.
Er kann es aber still gehegt haben, denn er hat auch das Gegen-
theil nicht ausgesprochen. Freilich wäre unsere Freude noch eine

ganz andere und würde sich zum förmlichen Triumph erheben,
hätte Glarean den Stand der Wissenschaft in der Geographie so

entschieden vertreten wie er es in der Geschichte bei Livius und
andern gethan hat. Auf welch hoher Warte einer der erhabensten
Wissenschaften stünde uns Glarean, hätten wir in ihm nicht mehr
einen Ptolemäer vor uns, sondern einen begeisterten Gopernikaner,
der unsern Planetenball mit seinem mächtigen Fluge im nie
beschatteten Lichtäther der Sonnensphäre kreisen und ihn mit den

Millionen anderer Welten das wundervolle Schauspiel des unermess-
lichen Universums mitmachen lässt! Wie, wäre ein Luther, ein

Melanchthon, wäre auch unser Glarean mit der copernikanischen
Lehre an Religion ärmer geworden, wären sie nicht mehr die guten
Christen mit ihrem freudigen Glauben geblieben? Wahr ist es,
das copernikanische Weltsystem ist derjenige Lehrpunkt geworden,
an welchem sich Wissenschaft einerseits, Bibel- und Bucbstaben-

glauben anderseits gegen einander gemessen haben wie an keinem
andern. Aber das soll uns niemand sagen, dass ein Gemüth nicht
mehr fromm sein könne, wenn der Verstand, von der Macht ewiger
Gesetze gedrängt, von der ptolemäischen Lehre zur copernikanischen



97

übergegangen ist. Wo haben wir einen grössern Gott, in

derjenigen Lehre, nach welcher die Erde in unbeweglicher Beschränktheit

einen festgenagelten Punkt ausmacht und das ganze Weltall
in schraubenmässigem Gewinde um diesen einen kleinen Punkt, um
dieses winzige Sandkorn herum den immer einförmigen Gang
vollbringt, oder in derjenigen Lehre, nach welcher die Erde im freien

Schwung eigener Bewegung als Welt mit andern Welten kreist und
diese Welten ihre tausendfach durcheinander gezogenen Bahnen

laufen, ohne dass die eine die andere stört oder auf der eigenen
Bahn so zu sagen nur um eine Linie irrt? In welchem Universum
lebt der erhabenere Schöpfer, in demjenigen, in welchem ein
ungeheurer Weltapparat construirt wird, um mechanisch einen einzigen
untergeordneten Körper zu bedienen, oder iü demjenigen Universum,
in welchem jeder der Millionen Weltkörper den selbstständigen Zweck
im eigenen Dasein hat und doch wieder alle mit einander die
Harmonie einer einheitlichen Schöpfungsidee ausführen? Welchem

Weltgeist gebührt eine ehrfurchtsvollere Anbetung, demjenigen, der
die willkürlichen Bilder einer menschlich träumenden Phantasie an
die drehende Himmelsscheibe setzt, oder demjenigen, der seine Ur-
gedanken ewig gleicher Wahrheit, ewig gleicher Schönheit in den

Wundern einer gesetzmässig wandelnden Weltordnung verwirklicht?
Gewiss haben wir Fingerzeige zu vermuthen, dass Glarean in

der Wissenschaft auf dem Wege war, diesen grössern Gott, diesen

erhabenem Schöpfer, diesen Weltgeist der harmonischen Weltordnung

zu finden. Wir sagen, in der Wissenschaft war er es. Im
Glauben hat er dann vielleicht, wie es Tausenden begegnet, die

Wissenschaft wieder aus dem Blick verloren, hat sie mit der
Weltbetrachtung eines kindlichen Zeitalters verwechselt, wo der Mensch

Himmel und Erde gerade so beschaut, wie die ersten Eindrücke
der Natur uns denken und reden lehren. Das ist die Weltanschauung

des mosaischen Zeitalters, im Spiegel des Glaubens mil
erhabenen Gefühlen und heiligen Ahnungen, in der Beleuchtung der
Wissenschaft mit engen Grenzen und fehlerhaften Vorstellungen.
Da geht der Mensch immer von sich aus und zählt die Jahre der
Welt nach der Länge der Menschheit. Er rechnet die ihm selbst

vorangegangenen Geschlechter aus und trägt die gefundenen 5—6000
Jahre auf die gesammte Schöpfung über, ohne zu bedenken, dass

über dem engen King menschlicher Existenz das Universum mit sei-
7



08

nen Ewigkeiten liegt. Zu diesen Gedanken sind wir nun im
gegenwärtigen Zeitalter gekommen. Wir schauen von der kleinen Erde
hinaus in das unendlich erweiterte Weltall, schauen von der

eingeschränkten Menschheit weg in die alles umfassende Gottheit,
schauen aus der Erde zählbarer Zeit hinüber in des Universums
unzählbare Ewigkeit. So weit zu kommen war für Glarean geradezu

unmöglich. Denn wir dürfen nicht vergessen, dass die damalige
Wissenschaft, wie er und seine ganze Zeit sie besass, nur in
mühsamem Ringen arbeitete und mit den erforderlichen Hülfsmitteln
höchst spärlich und armselig ausgerüstet war. Erst die spätere
Zeit bis auf die Tage der Gegenwart mit den riesigen Fortschritten
in Optik, Physik, Chemie, Mathematik hat das Auge des Astronomen

bewaffnet, hat die Himmelsbahnen von Sonnen und Monden
bis in die endlose Ferne gemessen, hat die Gonstellationen der
rollenden Gestirne bis auf die Sekunde berechnet, hat den Lichtstrahl
in der wunderbaren Diathese des Spectrums analysirt und vielerlei
andere Resultate geliefert, die auch über einen Copernikus hoch

hinausgehen. An allen diesen Errungenschaften in den Sphären
der reizendsten Forschung ergötzen wir uns bis tief in die sinnende
Seele. Wir sehen uns auf eine zu Glareans Zeit noch nicht geahnte
Höhe der Weltkenntniss gehoben. Aber darum sind wir als
Menschen nicht grösser, nicht fehlerfreier, nicht goltverwandter
geworden, und ferne sei es von uns, vou dieser Höhe der
gegenwärtigen Wissenschaft auf einen Glarean mit irgend einer
Geringschätzung herabzublicken. An der Stelle der Geringschätzung wird
bei uns immer die Bewunderung stehen, und wir sagen es zur
richtigen Beleuchtung dieses uns vielfach so interessanten Artikels
der Geographie aus voller Ueberzeugung nochmals, dass Glarean die
Höhe seiner Zeit so gut eingenommen hat als wir diejenige unserer
Zeit erstiegen zu haben uns rühmen und dass wir kaum begreifen,
wie er mitten in dem reichen Tagwerk seiner andern Lehrfächer
und Wissenschaften auch auf diesem Gebiete noch so viel zu leisten
vermochte! — Und noch ein Ruhm ist es, der unserm Glarean
gebührt. Dieser Ruhm tritt uns gerade hier, auf dem Gebiete des

realistischen Unterrichtstoffes, der Geographie, so hell vor den Blick,
dass wir, würden wir der Sache kein Wort widmen, eine treffliche
Seite am Beruf Glareans, des Lehrers und des Gelehrten, im Schatten

liessen. So begeistert nämlich Glarean unter den Humanisten



99

steht, hat er sich doch vor der bei den Humanisten so häufig
gesehenen Einseitigkeit zu hüten gewusst, den Humanismus als alleinige

Geistesrichtung zu pflegen und ihn auf Kosten aller andern
Wissenschaften zu privilegisiren. Er geht darauf aus, neben dem
Humanismus einen Platz im Reiche der Bildung auch dem Realismus

einzuräumen. Er gibt sich unverkennbar Mühe, in Schule und
Wissenschaft die ideale Gedankenwelt und die lebensvolle Naturwelt
mit einander zu vermitteln. Hievon legt er uns die Beweise in
die Hand, wenn er in geschichtlichen, geographischen, mathematischen,

astronomischen und verwandten Studien bald die Unterrichtsstunden

seiner Burse verbringt, bald die Feder seiner literarischen
Arbeit verwendet. Wäre auf diesem von Glarean eingeschlagenen
Wege fortgeschritten worden, so sähen wir jenen Dualismus längst
überwunden, der von dem exclusiven Schulwesen und Studiengang
des Mittelalters hergekommen ist. Es ist der Dualismus, durch
welchen die Welt der Idee und die Welt der Realität viel zu weit
auseinander gehalten, die erste zu hoch über die zweite, die zweite
zu tief unter die erste gestellt, ja geradezu wie Null und Nichts
behandelt worden ist. Zunächst ist allerdings die Scholastik als
Urheberin der Verschuldung anzuklagen. Sie hat von vornherein
die Kirche an und für sich als heilig, die Natur an und für sich
als profan erklärt. Nur was die Kirche lehrt, ist glaubenswerth
und wissenswürdig, was aus der Natur hervorgeleitet wird, ist ein

trügerisches Spiel der Sinne, vielleicht sogar eine verderbliche Blendung

der Seele. Aber auch der Humanismus ist von der Schuld
nicht frei zu sprechen, die Bildung der Jugend auf einen isolirten
Pfad, auf die einseitige Pflege eines Ideals hinausgetrieben zu haben.
Er unterscheidet sich freilich von der Scholastik dadurch, dass er
ein ganz anderes Wissensobjekt zu seiner Grundlage genommen hat.
Aber beide, Scholastik und Humanismus, treffen darin zusammen,
dass sie das inhaltsreiche Material der wundergefüllten Natur und
Naturkenntniss vernachlässigt und vergessen haben. Die Folge
davon war, dass sich die Universitäten, diese herrschenden Lehrstühle
der höchsten Bildung, gegen die technischen Wissenschaften

abschlössen, die technischen Wissenschaften sich gegen die Universitäten

in Opposition stellten und, an den Universitäten vorbeiziehend,
ihren eigenen Gang nahmen. Das ist mit der neuern Zeit geschehen.

Erst sie ist aus dem Traum aufgewacht und hat den Irrthum



100

erkannt. Sie hat den Reichthum des Lebens in seinen eigensten
tiefsten Quellen aufgesucht und ist von der Natur für diese ihr
gewidmete Aufmerksamkeit aus den Fundgruben ungeahnter Wunderkräfte

in riesigen Erfindungen auf die grossartigste Weise belohnt
worden. Wie begreiflich, dass die technischen Wissenschaften diese

Trophäen ihres Triumphes stolz in die Höhe hoben, dass sie damit
das Recht ihrer Existenz, das früher so hartnäckig beanstandet worden,

vor aller Welt Augen darlegten, ja dass sie mit ihren
handgreiflichen Wunderthaten den staunenden Zeitgenossen den Gedanken

beibrachten, ihnen als den der Menschheit praktisch dienenden

Wissenschaften gebühre unbedingt der Vorrang, dagegen sei den

theoretisirenden Studien der Platz ein für allemal hinter ihnen
zuzuweisen, wo nicht ganz und gar überhaupt zu verweigern. Und

doch liegt auch hierin abermals eine Unwahrheit und abermals eine

Einseitigkeit. Denn es ist doch immer wieder der theoretisirende
Gedanke, der jeder technischen Ausführung vorausgehen muss. Es

ist immer wieder die spekulirende Idee, welche jeder, der grössten
wie der kleinsten Erfindung den Lebensodem zuhaucht und die

Lebensgestalt zurichtet. Daher ist es nicht die neuere, sondern geradezu

die neueste Zeit, die von den Extremen her zur versöhnenden

Mitte hinlenkt und zum Bewusstsein leitet, die beiden Welten, die
ideale und die reale gehören zusammen, nur in ihrer Vereinigung
liegt die rechte Höhe der menschlichen Gultur. Gewiss ist dies

wahr. Die Idee und das Experiment, die Spekulation und die That-
sache, die Philosophie und die Naturwissenschaft, sie alle müssen
in gegenseitiger Kenntniss und Verständniss arbeilen, und nur da,

wo sie sich die Hand reichen und Himmel und Erde mit einander
theilen, sind wir in einem harmonischen Bildungsgange begriffen
und werden dazu gelangen, die Welt nach beiden Richtungen hin,
im Reichthum ihrer sichtbaren Gestaltungen und in der Macht ihrer
unsichtbaren Geheimnisse, theils richtiger zu verstehen, theils segensreicher

zu verwerthen. Das ist das erhabene Ziel, auf dessen

zulaufende Bahnen wir jetzt gestellt sind, mit einer, fügen wir bei,
frohlockenden Freude, wie sie der Sieger im Gefühl des gelingenden

Kampfes hat. Aber eine andere stille Freude haben wir doch
auch noch daneben und zwar von viel früher her, dass damals
schon ein Glarean, wenn auch nicht mit uns auf gleichem
Standpunkt, doch auf der richtigen Fährte gewesen ist, welche auf dieses



iOl

nämliche Ziel hinausweist. Dass er es gewesen, wird uns niemand
bestreiten, der ihn in seinem vielseitigen Wissen und Wirken nicht
mit einer raschen Oberflächlichkeit, sondern mit einer eingehenden

Genauigkeit beschaut.
So ist uns nun vor den Blicken eine Wissenschaft nach der

andern vorübergegangen, in welcher Glarean seine Thätigkeit
entfaltet und, wie wir beisetzen dürfen, auch seine Tüchtigkeit bewährt
hat. Es ist eine ganze Reihe daraus geworden und wir sehen den

Mann von einem Feld in's andere immer rüstig und rastlos
hinüberschreiten. Kaum ist eine Arbeit vollendet seinen Händen
entfallen, so greifen diese Hände schon wieder eine andere an, oft auf
einem ganz neuen Wege, in einem entlegenen Gebiete, dass man
dem forteilenden Forscher und Sammler mit einem geheimen Zweifel

nachsieht, ob er auch hier wieder eine Aufgabe zu lösen
vermöge. Dann gibt uns eine Abhandlung, eine Schrift, ein Buch,

sogar ein Werk in die Länge und Breite die Antwort, er habe seine

Arbeit dort und überall gelöst. Da staunen wir bald ob dem

Fleiss, der unermüdet daran sass, bald ob der Kraft, die

ungebrochen in alles eintrat und durchdrang, bald ob der uneigennützigen

Hingebung, die wenig für sich selbst errang, aber, geringe
Rechnung eigenen Gewinnes nicht achtend, durch alle Mühen auf
das Ziel lossteuert und, ist es erreicht, das Gelingen der Sache,

den Triumph der Wissenschaft als eigene Belohnung ansieht. Allein
bei all' dem ergeht es uns wie vielen andern Lesern und Freunden
Glareans. Glarean steht uns unter den talentvollen Männern, welche
Wissenschaft und Bildung in vielseitiger Richtung gefördert haben,
aber er steht uns nicht unter den Geistern, die mit bahnbrechenden
Ideen in die Menschheit eingedrungen und ihr zu genialen Führern
auf die Höhen völlig neuer Erkenntniss und völlig neuer Entwicklung

geworden sind. Glarean stand in der Nähe solcher Führer
und hätte wahrhaftig mit diesen seinen Platz in der Geschichte

ganz anders, viel höher nehmen können, als er ihn genommen hat.
Alles war ihm dazu bereit gelegt, eine merkwürdige Zeit, vorzügliche

Männer, wohlgesinnte Freunde, reiche Vergünstigungen und

Huldigungen. Aber er hat seine richtige Stellung übersehen, eine

falsche Umgebung gewählt und den deutlichsten Winken ein blindes

Auge, ein taubes Ohr entgegengehalten. Hätte er diese Irrung
vermieden, hätte er jene halblose Wankelmülhigkeit, jene kurzsichtige



102

Engherzigkeit, jene knechtische Abhängigkeit überwunden und mit
den grossdenkenden Helden der Zeit das Grosse gewagt, wir zweifeln
nicht, mit der wagenden Kühnheit wäre auch die Hoheit erschienen,
wären Gedanke und Kraft auf den emportragenden Wogen geistig
mächtiger Bewegungen über die Linien derjenigen Mittelmässigkeit
hinaufgehoben worden, in welcher sich Glarean, wie ja allgemein
geurtheilt wird, nach seiner ersten Natur und Anlage und auch

später immer bewegt haben mochte. Aber Eines müssen wir ihm
gerade hiebei zum Ruhme anrechnen! Er selbst hat diese seine

mittelmässige Kraft nicht überschätzt und hat sich selbst für keine
Grösse im eminenten Sinne gehalten. Alles, schrieb er unter,dem
5. April 1553 an Aegidius Tschudi, alles an mir ist mittelmässig,
nichts hoch über, nichts tief unter dem Mass, nihil summum, nihil
infimum. Die Mittelgötter sind mir hold, medioxami dii sunt mihi

propitii. Aber sichtbar, fügen wir hinzu, waren- es Mittelgötter
majorum gentium, welche ihm ihre Gaben immerhin mit einer

mehr als gewöhnlichen Gunst zugemessen haben. Vorzüglich war
es Ein kostbares Gut, das ihm von der göttlichen Gnade in einem

für Menschen seltenen Masse zugetheilt wurde, das war seine

Gesundheit. Er hat sie fast ununterbrochen bis in ein hohes Alter

genossen. Ohne sie wäre es ihm nicht möglich geworden, eine so

vielseitige Thätigkeit in theoretischer und praktischer Richtung zu
entwickeln und in der unaufhörlichen Lösung mühsamer Aufgaben
theils die grosse Willensstärke, theils die ausdauernde Standhaftig-
keit zu behaupten. Ueber 50 Jahre stand er auf dem Lehrstuhl
und sah eine Unzahl von Schülern aus allen Ständen und Gegenden

um sich versammelt. In Freiburg, wo er den grössern Theil dieser

Lehrthätigkeit, nämlich 30 Jahre, verbrachte, vermochten die

gewöhnlichen Hörsäle die ausserordentliche Menge seiner Auditoren
nicht zu fassen und es musste ihm die Aula eingeräumt werden.
Das war natürlich ein starkes Band, das ihn äusserlich und innerlich

an Freiburg fesselte. Auf diesem reich befruchteten Felde seiner
wissenschaftlichen Thätigkeit war ihm immer gut zu Muthe und
nicht leicht wandelte ihn die Lust an, auf demselben zu feiern oder

Freiburg zu verlassen. Er hat es sehr selten gethan, etwa, um
einen kurzen Ausflug in seine Heimath, das liebe Schweizerland,

zu machen. Auf längere Zeit hat ihn Freiburg, so viel sich
nachweisen lässt, ein einziges Mal scheiden sehen. Daselbst war nämlich



103

eine epidemische Krankheit, zu jener Zeit gemeiniglich Pest ge-
heissen, Ausgebrochen und nahm von Tag zu Tag eine gefährlichere
Heftigkeit an. Wollte Glarean sein Leben nicht sichtbar auf das

Spiel setzen, so war auch er genöthigt, von seinem lieben Herd,
Haus und Lehrstuhl fortzueilen. Er gehe, erklärte er, und sorge
nur desshalb für sein Leben, damit er es seinen Zöglingen noch

länger erhalte. Er zog nach Villingen im Schwarzwald, verlebte
hier aber keineswegs müssige Tage, sondern setzte mit dem gleichen
Fleiss wie zu Freiburg Unterricht und Studien fort und kehrte dann,
als sich die Seuche mehr und mehr verloren hatte, wieder hieher
zurück. Sonst zogen sich, soweit es Gesundheit betraf, seine Tage
wie ein Goldfaden im Sonnenschimmer ungefährdet hin und liessen
ihm die schaffende Hand ungehindert am Pflug. Aber nach und
nach stellten sich doch mancherlei Vorboten ein, ihm rücke der
Abend heran. Ganz unversehens, schrieb er am 31. Mai 1557 an

Tschudi, hat mich mein Zwingherr, der Augenschmerz, oculi dolor,
überfallen, so heftig wie im ganzen Jahre noch nie. Die Kräfte
nahmen von Jahr zu Jahr ab und allmälig stellten sich
Brustbeschwerden mit einem Husten ein, der ihm zu mancher Zeit nicht
einmal mehr zuliess, noch etwas zu schreiben oder auch bloss zu
lesen. Er selbst bekam unwillkürlich das Gefühl, zu seinem rechten
Tagewerk im öffentlichen und häuslichen Lehrdienst sei er nicht
mehr stark genug, und dachte daran, wenigstens den einen, den
Lehrdienst an der Universität so viel als unausweichlich nöthig
wurde zu beschränken. Im Herbst des Jahres 1560 erklärte er dem

Senate, sein Alter gestatte ihm nur noch einige Stunden öffentlich
zu unterrichten. Der Senat begriff diese von den Umständen auf-
genöthigte Erklärung und nahm sofort darauf Bedacht, den durch
Glareans Rücktritt ledig fallenden Lehrstuhl der Poesie wieder zu
besetzen. Aber es geschah theils mit tiefem Bedauern, dass der

bisherige vorzügliche Lehrer diesen Lehrstuhl verlasse, theils in
unverkennbarer Verlegenheit, demselben wieder einen Mann zu
verschaffen, der Glareans ebenbürtiger Nachfolger heissen und dessen

mächtig wirkenden Einfluss bei den Studirenden ausüben konnte.
Der erste Ersatzmann war ein Freund Glareans, der berühmte
Gräcist Hartungus, der sich aber nur zu einem provisorischen Dienste
finden Hess und sich von der Stelle bald wieder zurückzog. Der
zweite, Apollinar Burkhard, liess sich in bestimmtem Sinn und



104

Titel als Professor der Poesie wählen, wusste sich aber nicht
beliebt zu machen und sah nie die gefüllten Hörsaale, die sich Gla-

rean so viele Jahre mit einem eigentlichen Zauber seines Wortes
und seiner Wissenschaft zu schaffen vermocht hatte.

Das alles konnte Glarean noch bemerken und von zahlreichen
Seiten die Beweise nehmen, er werde in der That nur sehr schwer
und vielleicht gar nicht zu ersetzen sein. Sowohl aus den

akademischen Kreisen der Universität als aus den langen Reihen von
Schülern und Freunden kamen immer neue Zeugnisse, was man in
ihm verliere und mit welchem Leid sein Verlust empfunden, ja
selbst betrauert werde. Es lag, könnten wir nun sagen, in allen
diesen Kundgebungen ein hochlohnender Preis, der dem treuen
Arbeiter wie eine von vielen Händen entgegengebrachte Krone erscheinen

und ihm den Abend seines mühevollen Tagewerkes zu einem

seligen Abschied verschönern musste. Was für ein friedereicher

Ehrenglanz in des Daseins untergehender Sonne Welch ein ver-
süssendes Bewusstsein in des Gemüthes stillen Tiefen, wenn das

Auge sich rückwärts wandte und es sinnend beschaute, was für
eine Vergangenheit mit den bald krumm, bald steil laufenden Wegen

durchgekämpft und nun darüber gleichsam die verklärende
Ruhe eines Heiligthums erlangt sei. Aber bei Glarean war es eben

doch nicht so, sein Gemüth trug solchen Friedenslohn doch nicht
davon. Dieses Gemüth hatte aus der Vergangenheit zu viel der Bitterkeiten

in sich aufgenommen und hatte, so hoch es früher sich

schwang, eben jetzt den idealen Fittig nicht mehr, um über die
trübenden Gestalten alter Erinnerungen hinwegzuschweben. Ja sagen
wir es noch deutlicher. Dieses Gemüth hatte sich, von dem
Gewicht eigener Missverständnisse und schmerzlicher Täuschungen
hinuntergezogen, zu sehr gesenkt und zu weit in der Ferne jene Höhe

verloren, in welcher nicht nur die Jugend zum freien Fluge kommt,
sondern auch das Alter wieder anfängt, sich in sich selbst und in
der Welt zurechtzufinden, dass es die Bewegungen der Welt, bis
auf die kleinsten Veränderungen hinab und bis zu den grössten
Schöpfungen hinauf, in ihrem inwendig verknüpfenden Plane begreifen

und sagen kann, alles sei in einem geordneten Lauf auf ein

gesetzes Ziel hin begriffen und die Seligkeil irdischer Gegenwart
oder ewiger Zukunft liege darin, den weltbestimmenden Zügen jenes
Planes nachzugehen, auf diesem tiefer dringenden Gang die schein-



105

baren Widersprüche des Lebens aufzulösen und in die Ahnungen
der universalen Harmonie zu gelangen, Hieher aber ist Glarean
nicht durchgedrungen, hievon ist er je länger je weiter abgekommen,

und hatte doch anderseits ein so richtiges und hohes
Verständnis von der ganz verwandten Idee der antiken Weltanschauuungl
Jetzt war ihm die Welt völlig aus den Fugen gerathen, er konnte
sich mit ihren Zuständen nicht mehr ausgleichen, und über dieser
zerrütteten Weltordnung legten sich die alternden Jahre hin wie
eine vollends alles verdunkelnde Decke. Immer finsterer wurde es

ihm vor dem Auge, er sah nirgends mehr Licht, und sah dafür
alle Kreatur in ihrer Yerderbniss den Schrecknissen des Gerichtes
verfallen. Was konnte diesem Gemüthe erwünschter heissen als

von einer solchen Welt so bald als möglich zu scheiden! Was

sehnsüchtiger sein als der Blick über das jammervolle Zeitalter hinaus

in eine bessere Zukunft! Wirklich sind hievon Glareans Briefe
aus seinen letzten Jahren voll und drücken eine namenlose Sehnsucht

aus, von diesem Schauplatz unruhvollen Treibens abzutreten
und zur seligen Ruhe überzugehen. Hienieden, schreibt er vom
Jahre 1560 an, also 72 Jahre alt, an Tschudi, ist nichts als Angst
und Noth bis an das Grab. Hier ist nichts zu hoffen. Ich hoffe

nur etwas im himmlischen Vaterland. Nur diese Hoffnung ist mir
fest, nur diese Betrachtung hat mir etwas Sicheres. Hienieden ist
immer und überall nur Trennung und Tod. Wir vereinigen uns

nur, um wieder von einander gerissen zu werden. Darum lass uns
sinnen an das künftige Leben, da ist keine Trennung mehr, sondern

ewige Vereinigung. Das sind die Klage- und Sehnsuchtsstimmen,
die tief durch seine Seele gehen. Sie sind ebenso der düstere

Wiederhall, der alle seine Briefe durchtönt, in immer neuen Worten
und Wendungen, aber im immer gleichen Schmerz und Weh. Es

war als hätte sich der Tod selbst zu ihm herangedrängt und ihm
zugeflüstert: Lege alles andere auf die Seite, liebe nichts mehr als

nur mich, ich bin da und gehe nicht mehr von dannen, bis ich
dich und du mich gefunden hast So war es auch wirklich. Das

Ziel, nach dem der weit- und lebensmüde Greis wahrhaft geschmachtet,

war erreicht und der Sabbath des .Friedens fiel ihm als das

erbetene Loos von oben auf das Angesicht. Still und ruhig
verschied Glarean in der Nacht auf den 28. März 1563. Des folgenden

Morgens empfieng die Universität die Trauerkunde und nahm



106

sie mit einem tiefen und allgemeinen Schmerz auf. Sogleich schritt
man zur Rüstung des Begräbnisses, das noch am gleichen Tage
Statt haben sollte. Es wurde Nachmittags 4 Uhr in der feierlichsten

Weise vollzogen. Den Leichnam trugen 6 Meister der freien
Künste, hinter ihnen-folgte der Zug aller Lehrer und Studirenden
der Universität und das gesammte Leichenbegängniss. In der Kirche
des Predigerklosters wurden die sterblichen Ueberreste beigesetzt,
wie es Glarean selbst in seinem Testament angeordnet hatte. In
einer Menge lateinischer und griechischer Gedichte, die auf seiner
Ruhestätte niedergelegt wurden, konnte man Namen und Gedächtniss
des grossen Gelehrten und wohllhätigen Jugendfreundes würdiglich
gefeiert sehen. Sie alle, diese schönen Gedächtnissworte in Prosa
und Poesie, erschienen dann gesammelt als Epicedien, Epigrammata
funebria und andere Epithaphia, von Glareans Freunde Jodocus

Kastner, und noch vermehrt durch Joh. Oporinus in Basel. Von
der Universität selbst wurde Glareans Gruft mit einem Denkstein in
erhabener Form geweiht, der dann später, als das Predigerkloster
aufgehoben war, in das Münster übertragen und in die Mauer des

Kreuzganges gegenüber der Universitätskapelle eingefügt wurde.
So war die Todtenfeier des weitbekannten Gelehrten in der

ehrenvollsten Weise vorübergegangen und hatte- in der Nähe und

Ferne eine tiefe Rührung zurückgelassen. Aber die nächsten
Wochen, die sich an den Begräbnisstag anschlössen, verliefen nicht
ungetrübt und fügten zu dem ersten Leid noch ein zweites. Sie

brachten theils eine Störung bei Glareans Verwandten mit sich,
theils eine Missstimmung bei seinen Kollegen an der Universität.
Was die Störung im Yerwandschaftskreise der Familie anbetrifft,
wurde der Anstoss dazu von der Wittwe Glareans gegeben, welche

von einem nicht ganz billigen und edeln Sinne geleitet schien. Es

handelte sich um die Frage, ob und in welchem Masse die nächsten

Anverwandten an der Erbsverlassenschaft des Verstorbenen betheiligt

sein sollten, und die Wittwe meinte, diese Frage überhaupt
verneinen zu dürfen. Die Sache führte zu ärgerlichen Zerwürfnissen
und veranlasste sogar den Rath von Glarus, zum Frieden zu mahnen

und vermittelnde Vorschläge vorzulegen. Endlich wurde eine

billige Ausgleichung zuwege- gebracht, die dahin zielte, es seien,
dem Wortlaut des Testamentes gemäss, an die zwei zu Glarus

wohnhaften Verwandten Glareans 200 Gulden zu entrichten. In



107

gleicher Weise war auch die Universität nicht völlig zufrieden
gestellt und glaubte, einen gewissen Anspruch erheben zu dürfen.
Sie sei, war in Freiburg die Meinung, an Glabeans zurückgelassenen
Gütern und zwar gerade an den besten missverslandener oder selbst

ungerechter Massen sehr verkürzt. Zwar erhielt die Universität
nach Glareans selbsteigener Verfügung 100 SonneDkronen, sollte
aber des andern wissenschaftlichen Kapitals, nämlich der Bibliothek,
verlustig gehen, auf welche sie gerade die grösste Hoffnung und

Freudigkeit gerichtet halte. Aber zu ihrem ausserordentlichen Leid
wirklich umsonst. Denn Glarean hatte seine Bibliothek, welche die

von ihm bearbeiteten Klassiker mit den vielen trefflichen Bandnoten
umschloss, noch bei Lebzeiten an den Bischof von Augsburg, Johann

Argolf von Knöringen, verkauft, was natürlich zur Folge hatte,
dass die Universität zum voraus vom Zugang zu diesem gerade ihr
höchst kostbaren Schatz abgeschnitten war. In grossmüthiger Weise
verschenkte sie der Bischof an die Universität Ingolstadt und von
hier ist sie dann mit dem übrigen literarischen Erbgut nach München

übergegangen, wo sie sich noch gegenwärtig befindet und
vielleicht einmal noch eine wissenschaftliche Verwerthung in dem..einen
oder andern Sinne erhält.

Wir stehen am Grabe unsers merkwürdigen Landsmannes.
Ein thätiges und inhaltsreiches Leben hat sich vor unsern Blicken

abgesponnen und es ziemt sich, dass wir von demselben noch ein

Schlussbild mit unparteiischem Griffel, in unverwischtem, aber auch

ungeschmeicheltem Golorit entwerfen, wo neben den Tadel auch der
Ruhm gesetzt, neben die Schattenstriche auch die Lichtseiten
aufgetragen werden, wie wir es übrigens stückweise, in den einzelnen

Parthien dieses Lebens, bei gegebenem Anlass bis dahin gethan
haben. Den Inhalt, den dieses Leben in sich trug, hat es allerdings
nicht von aussen bekommen, nicht von grossen Ereignissen, nicht

von wellbewegenden, in die Geschichte hineingetragenen Thaten und
Werken. Es hat diesen Inhalt aus sich selbst herausgezogen und
ihn still, ohne öffentlich hervortretende Bedeutsamkeit, in diejenigen
Kreise verpflanzt, welchen dieses Leben nach seiner innersten Natur
und Bestimmung geweiht war. Ein solches Leben, das sich aus
sich selbst heraus nähren und dann auch andern zum Genuss, zum
Gewinn werden soll, muss immer einen quillenden Born eigener
Kräfte und Gaben in sich bergen. Bedarf es nun auch, um sich



108

gerader und glücklicher zu entwickeln, äusserer Förderungsmittel
und fremder Pflegehände, immer ist, was ans Licht tritt, nicht bloss

mechanisch angelehnter Zusatz, sondern dem eigenen Selbst

entsprossene Blüthe, die bald den Gefühlstiefen des Gemüthes, bald
dem Lichtkreise des Verstandes zugehört. Dass Glarean in solcher
Weise zu seinem Leben den Inhalt aus sich selbst lieferte, und dass

er es nach diesen beiden Richtungen, nach Gemüth und Verstand
thun konnte, wird uns niemand zu bestreiten wagen und uns in
unserer Betrachtung stören. Was für ein Gemüth voll frischer

Empfindungen hat uns die Kindheit und Jugend gezeigt, mit welcher
Gewalt dringt auf dieses Gemüth alles Grosse und Schöne ein, was
für einen begeisternden Wiederhall findet in demselben die Poesie

der Natur und des Menschenlebens, und wie tönt alles in den

angeschlagenen Saiten des eigenen Liedes wieder zurück! So voll aber
das Gemüth bei Glarean waltete, war die andere Geistesrichtung,
der reflektirende Verstand, doch nicht verkürzt, wie es sonst bei

ausgeprägten Gemüthsmenschen zu geschehen pflegt. Mit einem un-
geblendelen Auge hat Glarean Wahn und Wahrheit geschieden und
hat von sich selbst zu Köln, Basel und Paris jene Afterwissenschaft

ausgeschieden, welche schon seit Jahrhunderten und noch damals

mächtig genug die ganze Heerschaar der Gelehrten in ihrer Gewalt
hatte. Wie selbstständig dieser Verstand gegenüber traditioneller
Autorität verfuhr und wie gründlich er nach den Forderungen ächter
Wissenschaft forschte, das ist in den gelehrten Arbeiten dargethan,
welche Glarean auf dem Gebiete der verschiedenen Disziplinen, in
der Philologie, Musik, Mathematik, Geographie u. s. w. ausgeführt
hat. Die geistige Umschau im Allgemeinen, die kritische Schärfe

für den einzelnen Fall, die für jene Zeit seltene Kenntniss des

Materials, dies alles dient uns zum Beweise, dass der Geist in den

ihm zufallenden Sphären so tüchtig regierte als das Gemüth in den

seinigen, und daher beide Begabungen in vorzüglicher Thätigkeit zu
einem segensreichen Leben mit einander vereint waren. Hätte sich

nun Glarean mit seinem ganzen begabten Wesen in das Verständniss jener

grossen Lebensfragen hereinziehen lassen, die sich um das von jeher
höchste Thema der Weltgeschichte, um Glauben und Glaubenswelt
erhoben hatten, wie wären hier sein reichhaltiges Gemüth und sein

scharfsichtiger Verstand zu einer vielseitigen Verwerthung gekommen
und er in den Stand gesetzt gewesen, in die inhaltsschweren Auf-



109

gaben der Zeit einzugreifen und die rechte Gestaltung der Dinge
für Gegenwart und Zukunft bereiten zu helfen. Wie Schade, dass

Glarean zu diesem Verständniss seiner selbst und seiner Zeit nicht
gelangen konnte 1 Wie Schade, dass er es nicht zu erkennen
vermochte, die Waffen, die ihm aus Natur und Schule gereicht worden,
in den heiligen Kampf zu tragen und nicht nur klassische
Alterthumsschätze zu heben, sondern auch christliche Glaubens- und
Bildungsgüter zu retten! Das ist die Klage, die uns auf unserm
ganzen Gange durch Glareans Lebensweg begleitet hat, sie ist auch

hier, am Grabe, noch der Seufzer, der uns über dem weitgepriesenen
Gelehrten und Menschenfreund nicht verstummen will. Wo haben

wir nun die Gründe zu suchen, warum er in diese schielende Blendung

und endlich völlige Erblindung gefallen ist? So fragen wir
noch einmal und glauben die Antwort in noch besser zusammenfassender

Form jetzt, vom Schlussstein seiner Laufbahn aus, geben
zu können, wo wir das abgeschlossene Leben noch vollständiger
überschauen und alle Momente desselben in Bechnung ziehen können.
Es waren in Glareans Wesen Widersprüche von zweierlei Art. Die
einen hat er in sich selbst getragen, die andern von aussen in sich

aufgenommen. Man darf dies nicht untereinander werfen, sondern
muss es gehörig auseinander halten, sonst wird der ganze Glarean
unverständlich oder läuft sogar Gefahr, wie eine närrische Figur
behandelt zu werden. In seiner eigenen Natur lag unstreitig eine

wandelbare Unstätigkeit. Daher die leichte Umwechslung von
Gefühlen, der luftige Uebergang von Ernst zum Scherz, sogar zum
tollen Scherz bis zu jenen seltsamen Sprüngen in's Possierliche und
Theatralische. Dazu kam noch etwas anderes. Der Knabe, ein
Kind der Natur, nahm das Stück ungekünstelten Jugeudlebens, das

ihm in freier Alpenluft und harmloser Heerdenfreude unwillkürlich
zu Fleisch und Blut geworden, mit sich auf die Schulen und er hat
es, da die Bildung, es zu veredeln, zu spät kam und die
eingeprägten Typen nicht mehr zu verwischen vermochte, auch hier sowie

später behalten und von Zeit zu Zeit kundgegeben. Daher jene
Ausbrüche verletzender Laune, ob denen nicht nur der Hörer, sondern

auch heute noch der Leser erstaunt oder eigentlich erschrickt.
Man kann diese ungezügelte Ausschreitung an dem Manne nicht
vertragen, den man noch einen Augenblick vorher eifrig an seinen
Büchern sitzen, begeistert unter seinen Schülern lehren, vertieft in



no

die interessantesten Forschungen gesehen hat. Wie, ist da die hohe

Geistigkeit sammt dem ganzen vollbrennenden Leuchter der
Gelehrsamkeit nicht plötzlich gefallen und unter die Gewalt einer rohen
Sinnlichkeit hinabgedrückt? Nein, dürfen wir im Namen Glareans

zuversichtlich antworten. Wer wird sich, hat er ihn aufmerksam

betrachtet, zu sagen getrauen, es habe ihm an Sittlichkeit, Edelsinn,
Humanität gefehlt, oder diese Tugenden seien, wenn sie auch
vorhanden waren, nicht zu ihrer Gellung gekommen? Es sind
Widersprüche, aber solche, die mehr in den äussern Formen des Lebens

herausfallen, die jedoch nicht aus einem innern Zwiespalt des geistigen

und sittlichen Wesens hervorgebrochen sind und den bösen

Willen zeigen, der darauf ausgeht, der Welt Aergerniss zu bereiten.
Es war, mit Einem Wort, eben die unverhüllte Natur, die sich gehen

liess, wie sie geworden war und dann in einem Kontrast erschien

mit dem Stande, in welchem Glarean wirkte und mit der Stufe,
auf welcher er viel höher als andere Menschen stand. — Von anderer
Art sind bei Glarean diejenigen Widersprüche, welche sich von der
Aussenwelt an ihn heran- und unseliger Weise dann auch in ihn
hineingedrängt haben. Sie haben eine Spaltung seiner selbst im
eigentlichen Sinne nach sich gezogen und er hat diesen Unfrieden
mit dem ganzen innern Jammer genugsam erfahren müssen. Wir
wollen das verzerrte Bild nicht mehr zeichnen. Wir müssten nur
wiederholen, was wir auf dem Uebergang von Köln nach Basel und
weiterhin an so mancher andern Stelle bemerkt haben, wo wir dies

alles in lebendigen Zügen unter die Augen bekamen und so zu

sagen Tag für Tag vom Weg auflesen konnten.
Gewiss ist uns das Eine, dass Glarean in dieser Zerklüftung

an seinem Verstand und Gemüth gelitten hat und zuletzt der schmerzlichen

Zerrissenheit erlegen ist. Reden wir nicht davon, was für
einen finstern Schatten diese Zerrissenheit auch in innigtraute
Verhältnisse seines Lebens geworfen und ihn von den Freundschaftsbanden

und Bildungskreisen hochedler Männer abgerissen hat. Bei

all dem ergiebt sich aus dem Leben und Wirken Glareans noch ein
höchst ansehnliches Resultat. Wir können von einer Summe geistiger
Segnungen reden, die er in das Geschlecht seiner Zeit und durch
dasselbe in dasjenige der Zukunft gepflanzt hat. Er steht unter
den ersten Kämpfern und Verbreitern des Humanismus. Er hat ein
tiefes Verständniss von den Werken der Alten und fördert begeistert



Hl

die klassischen Studien durch Unterricht und Schrift. Er liefert
vorzügliche Beiträge zur Archäologie und Encyklopädie. Er zeigt,
dass man in der Methode neue Wege gehen und in der Sachkenntnis

höhere Standpunkte erreichen müsse und zwar in den wichtigsten

Disciplinen, in Sprache, Geschichte, Geographie, Musik, Mathematik.

Er führt aus seiner auf alle diese Lehrfächer gegründeten
Burse oder Bildungs- und Erziehungsanstalt treffliche Zöglinge,
ausgezeichnete Männer der Kirche, dem Staate, dem Dienste der Wissenschaft

und des Lebens überhaupt zu, Männer, welche, jeder an
seinem Ort, die von Glarean mitgenommenen Schätze verwenden
und so mithelfen, dass die von Glarean ausgeflossene Bildung wie
ein weithin befruchtender Strom in allerlei Volksklassen und deren

Lebensgebiete fortgetragen wird. Wir dürfen es, ohne uns
ungemessenen Bühmens schuldig zu machen, zum Schlüsse sagen, dass

unser Landsmann zu den damaligen Gelehrten ersten Ranges zählte,
dass in ihm der humanistische Lehrer und der humane Menschenfreund

vereint lebte und dass er, was nicht von jedem Gelehrten

und nicht von jedem Lehrer gesagt werden kann, den Glanz seiner
Wissenschaft mit dem Lichtbild und Vorbild einer unantastbaren

Sittlichkeit wahrhaft verklärte. Das ist ein Ehrenpreis, durch
welchen Glarean nicht nur bei hohen und höchsten Ständen eine

besondere Achtung gewann, sondern, was noch weit mehr ist, bei der

zahlreichen ihm anvertrauten Jugend mit einem mächtig hebenden

Nachdruck wirkte und seinem bildenden Unterricht die eigentliche
Krone aufsetzte. Der Name Glarean, mag er nun auf den Steinacker

zu Mollis oder auf das ganze Heimathland Glarus deuten, er
wird beiden zum Ruhme gereichen, er wird in der Geschichte unsers
Kantons und der Schweiz immer eine leuchtende Stelle einnehmen
und immer wird es unter uns eine freudige Meldung sein, dass

Glarean zu den unsrigen gehört und unserm engsten eigensten Vaterlande

entsprossen ist




	Das Leben und Wirken Glareans (Zweiter Theil und Schluss)

